Winkle_r / Galilei und die Kirche

231

GERHARD B. WINKLER

Galilei und die Kirche

—

Einseitige Schuldzuweisung wird der
Geschichte nur selten gerecht. Auch im Fall des

Galileo Galilei (1564—1642) wurden auf bei-
den Seiten Fehler gemacht, sowohl von dem
grof3en Gelehrten als auch von den kirchlichen
Amtstragern. Diesen wird man aber zubilligen
miissen, daf3 sie die Gefahren des Szientismus,
der zum Agnostizismus und zum Atheismus
fiihren kann, richtig erkannt haben. Sie haben
ihn aber mit untauglichen Mitteln bekampft.

(Redaktion)

1. Uber den Umstand, daB manche
Gestalten der Geschichte zur Legende

werden

Galilei und sein Prozef3 gehoren zu jenen
Gestalten und Vorfallen der Geschichte,

die die Jahrhunderte offensichtlich so sehr
beriihren, daf} sie zur Legende wurden.
Man kénnte hier die Kaiserkronung Karls
des Grof3en (800), den Gang von Canossa
(1077) und Luther vor dem Reichstag zu
Worms (1521) als Parallelen nennen. Es
wirekleinlich, wenn der kritische Histori-
ker schulmeisterlich feststellte, daf3 der
sprichwortlich gewordene Satz ,Hier steh’
ich, ich kann nicht anders!” nie so gespro-
chen wurde wie auch das trotzige ,Und sie
bewegt sich dochl”. Diedichterische Phan-
tasie der Menschen bemaéchtigte sich
dieser Vorginge, indem sie sich mit ihnen
ob ihrer geradezu archetypischen Allge-
meingiltigkeit zu identifizieren vermoch-
te. Es war das berechtigte Gespiir, Ver-
standnis und Anteilnahme fiir ein Neues

Zu zeigen, wo ein einzelner es wagte, das
Risiko der Verinderung gegeniiber dem
akzeptierten Alten auf sich zu nehmen.

2. Warum sich der antiklerikale Liberalis-
mus des 19. Jahrhunderts mit Galilei
besonders zu identifizieren wubBBte

Die Verurteilung Galileis diirfte der Ent-
wicklung des wissenschaftlichen Denkens
in Italien einigen Schaden =zugefiigt
haben. Aber die etwas pauschale Beob-
achtung Jakob Burckhardts,’ daf} die ein-
zigartige Geisteskultur Italiens im 16.
Jahrhundert durch gegenreformatorisch
bestimmte Maf3nahmen wie den Prozef3
gegen Galilei beeintrachtigt worden wire,
stimmt sicher nicht in dieser Eindimensio-
nalitit, Denn der Dialogo (1632) des grei-
sen Forschers hatte — trotz des spiteren
Verbotes durch die Romische Inquisition
— seinen Siegeszug iiber Europa angetre-
ten. Isaac Newton (1642—1727) fiihrte die
kopernikanischen Ideen Galileis systema-
tisch weiter. René Descartes (1596—1650)
driickte seine Erschiitterung iiber die Ver-
urteilung mit Nachdruck aus.? Die Verof-
fentlichung seines Traité du Mondehielt er
daraufhin zuriick. Leibniz (1646—1716)
sah nach den Idealen seiner Zeit in der
Unterdriickung der Lehren des Koperni-
kus eine Beeintriachtigung der Volksauf-
kliarung. Denn die Vélker kénnten ihren
Geist zu weit schoneren Entdeckungen
erheben, wenn sie eine ,verniinftige und
philosophische Freiheit” gendssen.? Aber

erstim 19. Jahrhundert wurde m. W. Gali-

; gestort”), S. 214, S. 389.

I Die Kultur der Renaissance in Italien, Stuttgart®® 1922, S. 148 (. . . .das ganze hohere Geistesleben

Roman Sexl, Karl von Meyenn, Nachwort der Herausgeber, in: Galileo Galilei, Dialog iiber die beiden

hauptséichlichsten Weltsysteme, das ptolemiische und das kopernikanische (iibers. Emil Strauss), Darm-

stadt 1982, S. 5917. (zit. Galilei, Dialog, S.).
* Ebd., S. 591.



232

Winkler / Galilei und die Kirche

lei als Martyrer der Wahrheit gefeiert.
Jetzt begann man auch die Prozef3akten zu
analysieren. Galilei wurde zur Galionsfi-
gur fortschrittsglaubiger liberalistischer
Kreise in ihrem Kampf gegen den Ultra-
montanismus und das Unfehlbarkeits-
dogma. Die Jesuiten traten ihrerseits auf
den Plan, um apologetisch die Freiziigig-
keit, eitle Selbstiiberschiatzung, Unehr-
lichkeit, Frivolitat und Charakterlosigkeit
des groBen Geistes darzustellen.* Die
szientistische Argumentation wirkte
noch weiter bei Naturforschern wie
Albert Einstein, die sich durch den barba-
rischen Nationalsozialismus verfemt
sahen und allzu leicht den Vergleich zwi-
schen dem Tribunal Galileis und den Ver-
folgungsmaf3nahmen des modernen
Totalitarismus anstellten.> Die Wende
kam erstmals merkwiirdigerweise durch
den kommunistischen Dramatiker Bertolt
Brecht. In seinem Leben des Galilei (1938)
weist er erstmals auf die Gefahren des
Szientismus hin. Galilei habe nur mehrim
stillen Kammerlein geforscht, weil er (und
wohl auch die Inquisitoren) um die
Gefahrlichkeit der Wahrheit wulten,
wenn neue Lehren in die falschen Ohren
kamen.® Im Phinomen der Atombombe
war szientistische Wahrheit Unwahrheit
geworden, weil die ethischen, zivilisatori-
schen, kulturellen und metaphysischen
Beziige nicht mehr stimmten.

3. Fraglichkeit des Szientismus: jenseits
von Ildeologie und Apologetik

Der Rahmen dieses Artikels erlaubt keine
auch nur annihernd vollstindige Aus-
wertung der zahlenmiBig nicht mehr
tiberschaubaren Galilei-Literatur. Ich
maochte auch das schon vielfaltig Gesagte

nicht einfach wiederkduen. Ich meinenur,
daf® wir durch die verinderte Bewul3t-
seinslage dieser letzten Jahre des 20. Jahr-
hunderts im Sinne der oben angegebenen
Linie eine neue Sensibilitit fiir eine
gerechtere Neuinterpretation erworben
haben. Eswird auch nicht notwendig sein,
apologetisch im Sinne einer ideologisch
bestimmten Defensivrolle zu schreiben.
Ich wiirde mich aber auch einer Apologie
nicht schimen, sollte sie der Wahrheit die-

nen. Ich sehe es immer noch als eine der
Aufgaben des Historikers an, nicht Hal3
zu sden, sondern um Verstiandnis fiir seine
Gestalten und Vorgange zu werben. Ich
meine, daf3 das durchaus dem bekannten
Grundsatz Rankes entspricht, nur das
darzustellen, ,was war und wie es war”.
Dabei halte ich mich an ein kiirzlich von
Viktor Frankl zu aktuellem AnlaB gespro-
chenes Wort: Man kénne Vergangenheit
nie durch Hal und Schuldzuweisung
Hewidltigen”. Nur im Wecken des Ver-
standnisses fiir das einmal Geschehene

konne man die eigene Bereitschaft zur Ein-

sicht und Bekehrung vorbereiten.

4. Die Lebensgeschichte des Galilei, wie
sie ein Theologe sieht

Dal3 Galilei durch seinen Konflikt mit
dem kirchlichen Lehramt ,weder als For-
scher noch als Glaubiger (Haimo
Dolch) scheiterte, diirfte nicht von seiner
vermeintlichen Unaufrichtigkeit oder gar
Charakterlosigkeit herriihren. Die Ursa-
che dafiir liegt eher in seiner selbstver-
stindlichen Verwurzelung im kirchlichen
Leben, einer Wertschitzung fiir hohe und
héchste kirchliche Wiirdentrager seiner
Zeit und somit in einer ungebrochenen

Beziehung zur Kirche und in der Fihig-

1 Hartmann Grisar, Galileistudien. Historisch-theologische Untersuchungen iiber die Urteile der rémi-
schen Kongregationen im Galileiprozef3, Regensburg 1882.

5 Galileo Galilei (1953) in: Galilei, Dialog, S. VII*—XII*, S. XII'*.

®  Bertolt Brecht, Leben des Galilei. Der gute Mensch von Sezuan. In: Stiicke Bd 8, Berlin 1964, Anmerkun-

gen zu Leben des Galilei®, S. 196—213.
7 Art. [Galilei’, LThK Bd 4, Sp. 495.



Winkler _/_Galilei und die Kirche

keit, die fundamentale Annahme der
Offenbarungstradition mit den neuen
naturwissenschaftlichen Erkenntnissenin
Einklang zu bringen. Das alles etwas
hochnisig-nordisch als italienischen Kul-
turkatholizismus abtun zu wollen, wiirde
von vornherein das Verstiandnis fiir das
Phinomen Galilei verbauen. Vielmehr
wird man sich hiiten miissen, eine gebro-
chene Glaubenshaltung, wie sie durch das
Zeitalter der Sakularisation und des theo-
retischen Atheismus méglich wurde, in
die Zeit der Spiatrenaissance hineinzupro-
jizieren.

Galilei stammte aus einem verarmten Flo-
rentiner Adelsgeschlecht und wurde 1564
im benachbarten Pisa geboren.’ Seine
schopferischen Mannesjahre fallen dem-
nach in die Jahrhundertwende, da der
gleichalte Shakespeare nicht mehr zu
glauben vermochte, daf3 nach tragischen
Konflikten wieder alles ins rechte Lot
kdme. Die Christenheit war namlich in
Vorahnung jahrzehntelanger Religions-
und Biirgerkriege daran, den Optimismus
der Renaissance griindlich zu verlieren.
Dabei nahmen die Menschen eher Zu-
flucht zum Irrationalen, zu Apokalyptik,
zur Prophetie, zu der aus der Angst gebo-

renen Hexenjagd und zu Projektionen
aller Art.® Der Vater schickte den Fiinf-

zehnjahrigen in die unmittelbar bei Flo-
renz gelegenen Einsiedlerberge von Val-
lombrosa zur Erziehung bei den Eremiten,
deren Orden auf das 11. Jahrhundert
zuriickgeht. Offensichtlich wurde dort
sein hervorragendes Talent, sich sprach-
lich auszudriicken, maéchtig geférdert.
Die Beherrschung wissenschaftlicher Pro-

sa in der Volkssprache und mit hohem

233

kiinstlerischen Rang wurde ihm bekannt-
lich auch noch zum Schicksal. Die spatere
Sicherheit, sich ungeniert in kirchlichen
Kreisen zu bewegen, mag er sich ebenfalls
damals erworben haben. Die Vallombro-
ser waren angeblich enttiuscht, als ihnen
der Vater nach zwei Jahren mitteilte, sein
Sohn miisse statt des geistlichen Berufes
den eintriaglicheren des Arztes im Inter-
esse der verarmten Familie ergreifen. Zum
Studium der Medizin kam er 1581 in seine
Geburtsstadt Pisa. Aber zum Verdruf3 des
Vaters interessierte er sich mehr fiir Geo-
metrie und Mathematik als fiir Hippokra-
tes. 1585 kehrte er wegen Geldmangels in
seine Vaterstadt Florenz zuriick, wo er
unter Ingenieuren, Festungsbaumeistern,
Technikern und Kiinstlern seine empiristi-
sche Ader entwickelte und im Messen und
Waigen sein eigentliches erkenntnistheo-
retisches Prinzip entwickelte. Bei seiner
ersten Romreise 1578 traf er sich mit dem
Bamberger Jesuiten Christoph Clavius,*
der sich in der Kalenderreform Verdienste
erworben hatte. Er legte sich aber mit dem
Jesuiten in der divergierenden Deutung
der Sonnenflecken an.'’ Das hatte ihm
offensichtlich die Gesellschaft Jesu nie
ganz verziehen. Als Lektor der Mathema-
tik in Pisa (1589 bis 1592), wo er die Fallge-
setze studierte, legte er sich mit seinen Koi-
legen an. Das tat er auch in Padua
(1592—1610), aber die Querelen wirkten
daselbst nicht so diimmlich und beengend
wiein Pisa, weil jene Universititsstadt der
Republik Venedig durch Jahrzehnte alles
beherbergt hatte, was sich im averroisti-
schen Platonisieren, im Gebrauch der
Mathematik, in der neuen Naturwissen-
schaft und im italienischen Evangelikalis-

8  Roman Sexl, Karl von Meyenn (Hg.), Einleitung, in: Galilei, Dialog, S. VII—LXXIX. Niitzlich fand ich

die Zeittafel, ebd. S. 595+ —597%.

°  Hartmut Lehmann, Das Zeitalter des Absolutismus, Stuttgart 1980, ubique, zu Galilei besonders: S. 17f,

153, 159f.
19 Galilei, Dialog, S. IX.

1 8. Fischer-Fabian, Die Macht des Gewissens. Von Socrates bis Sophie Scholl, Miinchen 1987, S. 149—200

(Galilei). S. 171.



234

mus hervortat.'? Auch der Ermlinder
Dombherr und katholische Kirchenrefor-
mer Nikolaus Kopernikus (1473—1543)
hatte hier studiert. Hitte Galilei ein
gestortes Verhaltnis zur romischen Kirche
oder Angst vor der Inquisition gehabt,
hitte er nie das freiheitliche und kosmo-
politische Padua verlassen diirfen. Aber
im Florenz der Medici war er eben zu Hau-
se und auch in Rom fiihlte er sich im mehr-
fachen Sinn des Wortes heimisch, bei
gelehrten Jesuiten, Prialaten, Kardinilen
und in der Freundschaft des Barberini-
Papstes Urban VIII. (1623—1644). Wire
Galilei ein religioser Enthusiast und
Schwarmgeist wie Giordano Bruno
(1548—1600) gewesen, hitte er Padua
ebenfalls nie verlassen diirfen. Doch auch
ein Schwiarmer war Galilei nicht. Nie-
mand von seinen Gegnern sollte je seine
Kirchlichkeit in Frage stellen.

Von 1597—1610lebte er mit Marina Gam-
ba zusammen, die ihm zwei Téchter (Vir-
ginia, spater Schwester Maria Celeste,
Livia, spater Schwester Arcangela) und
einen Sohn Vincenzio gebar. Galilei konn-
te aus Standesgriinden die Frau nicht hei-
raten, offensichtlich wollte er es auch
nicht, nahm aber seine Kinder mit nach
Florenz und erreichte spiater die Legitima-
tion seines Sohnes.” Seinen Lebensabend
als Verurteilter der Inquisition verbrachte
er in der Nahe des Klosters San Matteo bei
Arcetri, wo seine Tochter lebten. Auch
diese UnregelmidBigkeit seines Privat-
lebens beeintriachtigte in keiner Weise
seine Kirchlichkeit und wurde auch im
Prozef3 von niemandem moniert, wenn-
gleich die Taufbiicher die Eintragungen
aufwiesen padpre incerto und nata di forni-
cazione.

Winkler / Galilei und die Kirche

Ineinem Brief an Johannes Kepler ausdem
Jahre 1597 erfahren wir erstmalig, daB
sich Galilei zu den kopernikanischen
Hypothesen durchgerungen hatte.'* Von
den Forschungen Keplers (wie iibrigens
auch von denen des Tycho de Brahe) nahm
er keine Notiz, weil ihm das Rechnen mit

Kreisen schoner und einfacher erschien

als das mit den Keplerschen Bahnen.'®
Mittlerweile war 1600 Giordano Bruno

verbrannt worden. Trotzdem zog es Gali-
lei, gegen den heftigen Protest der Signo-
ria, von Venedig als Hofmathematiker
nach Florenz, das seine Grenzen Jurisdik-
tionsmaflnahmen des Heiligen Stuhles
gegeniiber nicht so dicht machen konnte
wie Venedig. Kaum war Galilei Hof-
mathematiker bei den Medici geworden,
suchte er Kontakt mit gelehrten Kreisen in
Rom (1611). Er wurde Mitglied der Acade-
miadei Lincei (,Luchsaugen”). Von damals
rithrte auch die Freundschaft mit dem spa-
teren Papst Urban VIII., damals Kardinal
Maffeo Barberini. Dieser verehrte den
nun schon weltberiihmten Physiker mit
patriotischen Gefiihlen als Stolz Italiens
und verfaBBte Huldigungsgedichte an den
Gelehrten. Diese Freundschaft wiegte
Galilei einerseits in Sicherheit, anderer-
seits zeigte die Entwicklung, daf} die
Gefiihle gefahrlich werden konnten, als
der Barberini-Papst sich von Galilei hin-
tergangen meinte und sich obendrein
durch den Dialogo in seinem Selbstgefiihi
verletzt sah. Der Jesuiten-Kardinal Robert
Bellarmin interessierte sich damals schon
fiir die Entdeckungen des Gelehrten.

Das Drama Galilei kam durch untere
Chargen ins Rollen: Da war der Neid von
Kollegen (auch der Jesuiten). Da waren
der Florentiner Dominikaner Niccolo

12 E.]. Dijksterhuis, DieMechanisierung des Weltbildes, iibers. Helga Habicht, Berlin1956, S. 261—268 (Die
Philosophie der Renaissance), S. 371—399 (Galileo Galilei).

13§ Fischer-Fabian, Gewissen, a.a.Q. S. 161f.

" Ebd,, S. 161.
15 Galilei, Dialog, S. 14.

16 Ebd., S. XI"*: ,schopferische Menschen oft nicht rezeptiv” (Albert Einstein).



El{ﬂder / Galilei_und die Kirche

235

Lorini und der Bologner Tommaso Cacci-
ni, die1612 und 1613 auf der Kanzel gegen
Galilei und das heliozentrische System
wetterten. Andere Monche waren wieder
fiir den Kopernikanismus. In dieser
Atmosphire des Schulenstreites erfolgte
die Anzeige durch Lorini. Das Drama
Galilei gestaltete sich als sachlicher Mil3-
griff durch das Verbot der kopernikani-
schen Lehre am 5. Miarz 1616, und als per-
sonlicher durch das ProzeBurteil vom
22. Juni 1633. Das erste bedeutete fiir die
Kirche ein Prijudiz, an das sich die spite-
ren Urteile tragischerweise gebunden
sahen, das zweite war die tragische Demti-
tigung und Bedrohung eines alten Mannes
und Gelehrten von Weltruf. Dabei hatte
noch Kardinal Bellarmin (1542—1621)
Galilei zugestanden, er wiirde seine geo-
zentrische Bibelinterpretation aufgeben,
falls die heliozentrische ,Hypothese”
bewiesen werden koénnte.” AufBerdem
hatte das Verbot, die Heliozentrik offent-
lich zu vertreten, eher eine hirtenamtliche
Funktion, nimlich den Streit der Parteien
zu beenden und unnaétige Verunsicherung
der Glaubigen zu verhindern. Galilei
selbst konnte auch meinen, die Verurtei-
lung nicht so ernst nehmen zu miissen, da
noch 1620 die Indexkongregation die
Werke des Kopernikus nach geringfiigi-
gen Anderungen zulie. So fiihlte sich
Galilei, der auch weiterhin nach Rom rei-
ste (1624), nicht wortbriichig, als er
.kopernikanisch” weiterforschte und 1625
seinen Dialogo in Angriff nahm. Unterdes
bedachte noch Papst Urban VIII. seinen
Schiitzling mit Gunsterweisen. Der Laie
Galilei bekam eine Domherrenpfriinde in
Pisa (mit Sitz und Stimme in einem kirch-
lichen Kapitel). An sich muBte er sich in
Sicherheit wiegen.

So wurde im Februar 1632 sein ,Dialog

iiber die beiden hauptséchlichsten Welt-

7 Ebd., S. XVII* (Stillman Drake).

systeme, das ptolemiische und das koper-
nikanische” (Dialogo sopra i due Massimi
Sistemi del Mondo Tolemaico, e Coperni-
cano) in Florenz gedruckt. Galilei hatte
auch die kirchliche Druckerlaubnis (das
Imprimatur) eingeholt. Es wurde ihm
beim Prozel3 vorgeworfen, er hitte sich
dieses erschlichen, denn er habe beim
Ansuchen nicht auf das Verbot von 1616
verwiesen. Aullerdem war der Dialog so
witzig abgefal3t, daf3 die Auffassung des
Verfassers nicht eindeutig festzuhalten
war. Das Buch wurde sofort iiber die
Grenzen Italiens hinaus verbreitet. Im
Lande selbst suchten hellhérig gewordene
Jesuiten, den Verkauf zu unterbinden.
Und es kam zur denkwiirdigen Zitation
des augenkranken, fast siebzigjdhrigen
Gelehrten nach Rom zum Inquisitions-
prozel. Vom Februar bis zum 22. Juni
1633 war Galilei in vergleichsweise milder
Haft. Er wohnte im Palast der florentini-
schen Gesandtschaft. Er wurde zweimal
von den Jesuiten verhort. Gefoltert wurde
er sicher nicht. Ob man ihm mit der Folter
gedroht hat, ist umstritten.'® Aber Galilei
war weder Prophet noch Martyrer, um
nicht zu wissen, dal3 es hier nur eines gab,
der Inquisition und dem Papst die Chance
zu geben, das Gesicht zu wahren und das
Zeremoniell des Abschwérens auf sich zu
nehmen. Man hat spater ohne Verstandnis
fiir andere Zeiten und Sitten herumgerit-
selt, wie solch ein siakularer Mann zum
Meineid fahig gewesen sei. Galilei war zu
klug, um nicht zu wissen, daf} die eigentli-
chen Beweise fiir das kopernikanische
System noch ausstanden. Er war auch
kein Dogmatist und gedachte weiter zu
forschen. Er hatte einen etwas grof3ziigi-
geren Wahrheitsbegriff als wir. Er kannte
die restrictio mentalis, die auch die
Dummbheit menschlicher Gerichte einzu-
kalkulieren wuf3te. Und so kniete er nie-

1% Galilei, Dialog, S. LXX: ,Ich bin in Ihren Hinden, tun Sie, wie Ihnen beliebt



236

der und schwor allem Irrtum ab. Fiir einen
sehbehinderten alten Mann, fiir den das
Reisen immer beschwerlicher wurde,
hatte der ,Arrest’ im Palast des Erzbi-
schofs von Siena (1633) und dann in der
Villa Giojello unweit seiner beiden Téch-
ter (1638 erfolgte die Riickkehr in sein
Haus in Florenz) nichts so Beengendes, als
er es unter anderen Umstinden gehabt
héitte. Immerhin konnte er arbeiten, sei-
nen Schiilern nach der Erblindung (1638)
diktieren und distinguierte Gaste wie John
Milton (1638) empfangen. Er starb am 8.
Janner 1642 mit kirchlichem Beistand.
Auch die Kommissire der Inquisition
waren anwesend.

Die Galileiausgabe von A. Favaro umfaf3t
20 Bande. Darin wird abgehandelt iiber
das Thermometer, den freien Fall, die
Gesetze der Ballistik, das Trigheitsgesetz,
die Jupitermonde, Venusphasen, Sonnen-
flecken, iiber Ebbe und Flut und vieles
andere. Es ist eine verwirrende Fiille von
Phinomenen, auf deren Einheitsformel
der Neuplatoniker noch nicht gekommen
war, dieer aber vermuteteund derernach-
spiirte. Der Kopernikanismus war nur
eine der Formeln, wodurch es wieder
maéglich wurde, mehrere widerspriichli-
che Phinomene in einen concentus zu
bringen. Instrumentar fiir die Entlarvung
traditioneller Vorurteile wurde die
Mathematik. Mit der quantitativen
Methode des Messens und Wigens wollte
er zunichst nur methodisch auf die Meta-
physik verzichten. Um den Preis der
methodischen Beschrankung sollten
sichere, nachpriifbare Erkenntnisse
erzielt werden. Nach neuen Mitteln des
Wigens und Messens wurde damals
gesucht. Das Fernrohr, mit dem er die
Jupitermonde entdeckte, war eines davon.
Die wiederholbare, nachpriifbare ,Erfah-
rung” wurde jetzt als Mittel der Verifika-
tion systematisch eingesetzt.

Winkler /7 Galilei und die Kirche

5. Der Fluch des Biblizismus: Man hatte
Valla und Erasmus vergessen

Zunichst erwies sich der Biblizismus als
fatal fiir die Fehleinschitzung Galileis und
fiir den AutorititsmiBBbrauch des kirchli-
chen Lehramtes. Seit der Zeit der grof3en
Alexandriner (um 200 n. Chr.) hatte man
bei der Schriftauslegung nach dem sensus
penitior, d. h. dem ,tieferen Sinn” der
Schrift methodisch gesucht, weil man den
augenscheinlich wértlichen Sinn als den
nicht eigentlich von Gott intendierten
betrachtete, Das fiihrte vor allem auch im
Mittelalter zu einem sehr freiziigigen
Umgang mit der Bibel. Eigentlich sind
zwei sachfremde Extreme vor der Refor-
mation festzustellen: einerseits werden
einzelne Stellen zu wéortlich verstanden.
Man kénnte das die fundamentalistisch-
biblizistische Exegese nennen. Das andere
bestand in einer phantasievollen allegori-
stischen Auslegung. Die protestantische
Orthodoxie des 16. und 17. Jahrhunderts
lehnte nun die Allegorese prinzipiell ab
und bekannte sich noch zu einem strengen
Biblizismus, der den Buchstaben der
Schrift mit dem Geist gleichsetzte. Luther
nannte z. B. Erasmus einen gottlosen
Skeptiker, weil dieser, bei aller Ablehnung
des willkiirlichen Allegorisierens, eine
freiere, symbolische, ,allegorisierende”
(heute wiirde man sagen formgeschichtli-
che) Auslegungfiir die Schépfungsberich-
te in Genesis 1—3 gefordert hatte.'” Diese
formgeschichtliche Sichtweise der Schrift
hatte Erasmus vondem papstlichen Sekre-
tar und Renaissance-Denker Lorenzo Val-
la(1407—1457) ibernommen und in seine
Bibelkritik eingebracht. Erasmus war
aber wegen seiner vermeintlichen Nahe zu
Luther auch in der katholischen Kirche in
Verruf geraten. Seine Werke wurden in
gegenreformatorischer Panik 1556 auf
den Index der verbotenen Biicher gesetzt.

1 Deservo arbitrio, WA 18, 611 u. a. Erasmus, Hyperaspistes, ed. W. Welzig, Bd 4, 248 u. a. (222, 236, 264).



Winkler / Galilei und die Kirche

Das bedeutete, daf3 die unerhorten Errun-
genschaften der frithen Florentiner
Renaissance in Vergessenheit gerieten.
Das biblizistische Argument der Richter
des Galilei, nach der Bibel gehe die Sonne
im Osten auf und drehe sich um die Erde,
nicht umgekehrt, darf man als geistigen
Riickschritt hinter Valla und Erasmus
sehen. Verstehen kann man es aus der
begreiflichen Furcht, in Glaubensdingen
ja nicht fiir laxer als die Reformatoren
angesehen zu werden.

6. Das pastorale Problem vom Verlust der
Plausibilitiaten

Die westliche Christenheit war zum
Unterschied von der Orthodoxie des
Ostens seit dem 8. Jahrhundert auffillig
offen gegeniiber Anderung und Wandel in
Kultur und Geisteswelt geworden. Trotz-
dem wurde das auseinanderstrebende
christliche Mittelalter durch den stati-
schen Hierarchie- und Ordnungsbegriff
der Biicher des Neuplatonikers Dionysius
Pseudoareopagita (5./6. Jahrhundert)
zusammengehalten. Der Ordo des christ-
lichen Mittelalters war aber nie von der
Starre und Unveranderlichkeit der Ikone
gekennzeichnet, trotzdem erscheint das
Zeitalter des Galilei wie das Einbrechen
des Werdens gegeniiber dem Sein, der
Funktion gegentiber der Wirklichkeit und
der Aktualitit gegeniiber der Substanz.
Ein Blick in eine italienische Pinakothek
genugt, um diesen fundamentalen Wan-
del aufzuzeigen: Vor 1500 findet manetwa
den Legendenzyklus der heiligen Ursula
als Sammlung statischer Andachtsbilder,
als Ausdruck ewiger Wahrheiten und des
unveranderlichen Kultes der Ewigkeit.
Nach 1500 erscheint das Drama dieser
Wirklichkeit im Kommen und Gehen mit
erschreckender Plastizitit und Eindring-
lichkeit. Eben diese Erfahrung macht man

bei der Lektiire Galileis. Welt und Weltall

237

sind plétzlich in Rotation und Bewegung
begriffen. Wo findet sich da noch der

archimedische Punkt? Bedeutet Galilei
nicht prinzipielle ,Standpunktlosigkeit“?
Genau das war das Problem der Hiiter des
Glaubens und der kirchlichen Ordnung.

Diese erkannten richtig, daf3 der Koperni-
kanismus zu der schon vielfiltig gegebe-

nen Verunsicherung des 17. Jahrhunderts
noch die Erschiitterung des kosmologi-
schen Weltbildes und der gesamten
Erkenntnistheorie bringen wiirde.”® Sie
bedachten allerdings nicht, daf3 geistesge-
schichtliche Krisen nicht nur Gefahren,
sondern auch Chancen fiir den Glauben
bieten konnten. '

7. Das pastorale Problem der Volks-
sprache

Es ist charakteristisch, daf3 das Werk des
Kopernikus (1473—1543): De revolutio-
nibus orbium coelestium 1543 zunichst
unbeanstandet blieb. Einer der Griinde
dafiir mag in den veranderten Zeiten lie-
gen. Man hatteim 16. Jahrhundert andere
theologische Sorgen, als sich um die kos-
mologischen Hypothesen eines polni-
schen Domherren zu kiimmern. Die Kir-
che hatte sich auch noch nicht zur
vielgeriihmten, jedoch auch problemati-
schen ,Klarheit’ der nachtridentinischen
Periode durchgerungen. Aber der ent-
scheidende Punkt war sicher das neue

Kommunikationsmittel: Galilei fing an,
seine wissenschaftlichen Abhandlungen
in einem literarisch hochstehenden Italie-
nisch zu schreiben. Er verlie3 damit den
Katheder der ausschlieBlichen Fachwelt.
Der ,Mobilisierung” weiterer Kreise der
lesekundigen Gesellschaft (in der doppel-
ten Bedeutung des Wortes) war Tiir und
Tor gedffnet. Die Ausgangslage ist durch-
aus mit den Vulgarisierungstendenzen der
Reformationszeit zu vergleichen, wo Eras-
mus 1525 Luther warnte, mit theologi-

2 Hartmut Lehmann, Absolutismus, a.a.0., S. 17ff ( Krise des 17. Jahrhunderts®).



238

schen ,Hypothesen” an die Offentlichkeit
zu gehen, bevor sie nicht in der Gelehrten-
stube ausdiskutiert seien. Denn manches
Wahre werde mif3verstanden. Und dann
sei es eben nicht mehr ,wahr“*! Er ent-
wickelte eine Kommunikationstheorie,
bei der Erkenntnis und Forschung nicht
vonder Kapazitat des Publikums absehen
durften. Dieses Problem wurde weder von
den Reformatoren geniigend beachtet,
noch von Galilei. Das soll keine Schuld-
zuweisung sein. Galilei hatte einfach auch
Spal3 an der italienischen Sprache und am
Spiel kiinstlerisch geformter Gedanken.
Aberdielronie des Problemsbesteht doch
darin, daf3 Galilei ins Lateinische tiber-

setzt werden muf3te, um von den {ibrigen
europaischen Gelehrten gelesen werden
zu kénnen, wihrend sein ,Volgare” Italien
in Aufregung versetzte.” Es hitte sicher
keinen Galileiprozef3 gegeben, wenn er
seinen Dialogo lateinisch und in der Form
eines niichternen Traktates abgefafit
hitte.

8. Ahnungen des Szientismus als pastora-
lem Problem

Eigentlich hédtte man seit den Tagen des
Pico dellaMirandola (1463—1494) wissen
miissen, da3 das Bild der neuzeitlichen
Kosmologie daran war, véllig mechani-
siert entworfen zu werden. Die Frage des
Verfassers der ,Méchanique Celeste”
(1799—1825) an Napoleon, ob man nicht
angesichts dieses perfekten Uhrwerks der
Welt auf die Hypothese Gott verzichten
kénne, war schon in der frithen Renais-
sance angelegt, so wie von der spanischen

Winkler / Galilei und die Kirche

Jesuitenphilosophie des 16. Jahrhunderts
eine direkte Strafle zum neuzeitlichen
Deus otiosus und zum Atheismus fithren
konnte. Galilei machte nun die quantifi-
zierende Methode des Messens und Zah-
lens zum einzig mallgeblichen Erkennt-
niskriterium seiner Wissenschaft. Dies
mufite nicht mit Notwendigkeit zu Lapla-
ce fithren. Denn zunichst machten sich
diese Methode glaubige Forscher wie
Isaac Newton (1642—1727) zu eigen. Ja,
die englischen Physikotheologen meinten
sogar iibereifrig, Gott im Labor nachwei-
sen zu konnen. Aber, wie die Entwicklung
zeigte, war fiir Epigonen der Schritt vom
methodischen Agnostizismus hin zum
metaphysischen, d. h. von der methodi-
schen Beschrankung zur metaphysischen
Weltanschauung eine grof3e Versuchung.
Diesen Schritt vollzog der Szientismus.
Sein (vollig unbeweisbares) Credo laute-
te: Was ich nicht messen und wigen kann,
existiert entweder nicht mit Gewil3heit
oder iiberhaupt nicht. Auch diesen szien-
tistischen Agnostizismus als pastorales
Problem erahnt zu haben, darf man den
Richtern des Galilei zugute halten.* Tra-
gisch und unentschuldbar bleibt der
Umstand, daf3 die Kirche eine hirtenamt-
lich verstindliche MalBnahme mit dem
ganzen Gewicht des lehramtlichen Ketzer-
gerichtes verfolgte. Dadurch wurde der
Freiraum zerstort, ohne den ein hirten-
amtlicher Fithrungsanspruch nicht als
evangeliengemidf3 bezeichnet werden
kann. Dieses Problem der kirchlichen
Autoritit erscheint bis heute noch nicht
vollig befriedigend geldst.

21 Erasmus, Delibero arbitrio, in: Ausgewihlte Schriften (hg. v. W, Welzig) Bd 4 (hg. v. Winfried Lesowsky),

Darmstadt 1969, S. 16f: licet verum dicere, verum non expedi

quovis modo”,
Galilei, Dialoi, S. LXXVIII.
Heinrich Reinha

iR

it apud quoslibet nec quovis tempore nec

rdt, Freiheit zu Gott. Der Grundgedanke des Systematikers Giovanni Pico dellaMirando-

la (1463—94), Habil, Schrift Masch., Regensburg 1985, S. 44—68 (Heptaplus de septiformi sex dierum

geneseos enarratione).

Ich bin mir bewul3t, daB hier noch bessere Belege aus den Quellen beizubringen wiren.



Knoch / Dif.'_ Katholiken und die Bibel

OTTO B. KNOCH

Die Katholiken und die Bibel

Ein Gang durch die Geschichte

Der Autor, Ordinarius fiir Neues Testament an
der Universitit Passau, bietet einen reprasenta-
tiven Gesamtiiberblick {iber ein Thema, das
bisher noch wenig behandelt wurde. Dabei
zeigt sich, daBB der Vorwurf gegeniiber der
katholischen Kirche, sie sei lange ,bibelfeind-
lich® gewesen, in dieser Verallgemeinerung
jedenfalls nicht zutrifft. (Redaktion)

Vor dem Zweiten Vatikanischen Konzil
warfen protestantische Kreise der katholi-

schen Kirche oft vor, sie sei bibelfeindlich,

ja unterdriicke die Verbreitung der Bibel
unter den katholischen Christen. Sie stelle

ihr Lehramt iiber das Wort Gottes und las-
se so Menschenwort iiber Gotteswort

herrschen. Damit verfilsche sie den Glau-
ben und widerstrebe Gottes Willen, der
allen Menschen durch das Wort der Bibel

sein Heil anbieten wolle.

Deshalb bemiihten sich protestantische Bibelgesell-
schaften bis zu diesem Konzil, z. T. auch danach,
unter katholischen Christen preiswerte Ausgaben
des Neuen Testaments und der Gesamtbibel zu ver-
breiten. Daftir hatte man im deutschen Sprachgebiet
z, B. Nachdrucke katholischer Ubersetzungen zur
Verfiigung (am meisten jener von F. J. Allioli), aller-
dings unter Weglassung von Einfithrungen und
Anmerkungen, weil man der Auffassung war, das
Wort Gottes lege sich dort, wo Menschen ihm offen
begegnen, selbst aus. Antikatholisch eingestellte
Freikirchen und Sekten, vor allem die Zeugen Jeho-
vas, versuchten sogar (z. T. bis heute), mit Hilfe der
Bibel unter den Katholiken Proselyten zu machen.
Die nichtkatholischen Christen waren deshalb auch
der Meinung, erst Martin Luther habe die Bibel in die
deutsche Sprache iibersetzt und dadurch dem Volk
den freien Zugang zum Wort Gottes selbst
erméglicht.

239

Wenn auch der oben genannte Vorwurf in
dieser allgemeinen Form historisch nicht

berechtigt ist, so muf} man doch zugeben,
dal die kirchlichen Autorititen der Ver-

breitung und dem ungeschiitzten Lesen
der Bibel, vor allem was den aul3erdeut-

schen Bereich betrifft, mit Vorbehalten, ja
mit MiBtrauen gegeniiberstanden. Das
Lesen der Bibel galt nicht als heilsnotwen-
dig. Die Lesung des gesamten Alten Testa-
ments wurde aus verschiedenen Griinden
sogar als gefahrlich angesehen. Dennoch
war der Besitz katholischer Ausgaben des

Neuen Testaments, der Psalmen und einer
heilsgeschichtlichen Auswahlbibel

(Schulbibel, Familienbibel) erwiinscht
und das Lesen darin wurde als glaubens-
fordernd angesehen.

Will man den sogenannten aktiven katholischen
Christen vor dem Zweiten Vatikanischen Konzil
naher charakterisieren, so kann man feststellen:
Grundlegend war die Zugehorigkeit zur Kirche, die
glaubige Annahmeihrer Lehre, die regelmaBige Teil-
nahme am Sonntagsgottesdienst und am Sakramen-
tenempfang und das Leben nach den religiésen und
sittlichen Weisungen der kirchlichen Autoritit. Ein
guter Katholik besaBl ein Gesangbuch, eine Schul-
auswahlbibel, ein Neues Testament, ein Sonntags-
mef3buch und einen Rosenkranz. RegelmiBiges
Lesen der Bibel war nicht erforderlich, es geniigte die
regelmiBige Begegnung mit der Verlesung der bibli-
schen Texte im Gottesdienst und das Horen der Pre-
digt. Die hdufige Lesung der Bibel und die Teilnahme
an einer Bibelstunde galten als besondere religitse
Akte,

Demgegeniiber galt fiir den protestantischen Chri-
sten nicht die Teilnahme am sonntiglichen Gottes-
dienst, sondern das personliche regelmifige Lesen
der Bibel als heilsnotwendig. Dabei war man der
Uberzeugung, daf3 das Wort Gottes sich in den Glau-
ben des Lesers hinein selbst auslege. Der persdnliche
Glaube (in Verbindung mit der Taufe) war heilsent-



