Schoonenberg / Der Tod als Anfang

309

PIET SCHOONENBERG

Der Tod als Anfang

In Fortfithrung der Thematik ,Ewiges Leben’,
die diese Zeitschrift im Heft 2 des Jahrgangs
1986 behandelt hat (107—148), wenden wir
uns diesmal den Fragen von ,Tod und Begrab-

| nis” zu.

Der Verfasser des folgenden Beitrags ist em.
Professor fiir Dogmatik der Universitat Nij-
megen. In dogmatisch und spirituell sehr dich-
ten und hilfreichen Ausfitlhrungen wird
zunichst der christliche Glaube dariiber, was
uns nach dem Tode erwartet, reflektiert,
anschlieBend iiber das, was vorausliegt, d. h.
iiber unseren Weg in Tod und Auferstehung
hinein. Schoonenberg bietet eine christliche
.ars moriendi’, eine ,Anleitung” fiir den Hin-
tibergang aus dem Tod in das Leben durch Los-
l6sung und Liebe, vor allem aber durch das
Wachstum unserer persénlichen Beziehung zu

Christus. (Redaktion)

Das Tiefste, was unser christlicher Glaube
uber den Tod zu sagen hat, wird von Pau-
lus ausgesprochen: Verschlungen ist der
Tod vom Sieg” (1 Kor 15,54; vgl. Jes 25,8).
Im Johannesevangelium sagt Jesus: ,Jeder,
der lebt und an mich glaubt, wird auf ewig
nicht sterben” (11,26). Das sind nicht Wor-
te eines wirklichkeitsfremden Enthusias-
mus. Todesfille und Todesannidherung
erregen Trauer, und das ist auch fiir Chri-
sten normal. Paulus, der die nahe Parusie
erwartete, fand es dennoch nétig, Trost zu
spenden (1 Thess 4,18) und der Evangelist
der ,realisierten Eschatologie” scheut sich
nicht zu sagen, dal3 Jesus am Grab des
Lazarus weinte (Joh 11,35). Es ist denn
auch keineswegs meine Absicht, in diesem
Artikel die Harte des Todes zu bagatellisie-
ren; es geht mir nur darum, dafl3 wir nicht
trauern ,wie die anderen, die keine Hoff-

nung haben” (1 Thess 4,13). Deshalb eini-
ge Worte iiber den Tod im Lichte der Auf-
erstechung, wobei ich zuerst im Glauben
iiber das nachdenke, was uns nach dem
Tod erwartet, und dann auch iber das,
was ihm vorausgeht. Ich versuche in einer
verstehenden Hoffnung iiber den Tod hin-
aus zu denken, um dann das Herannahen
des Todes besser zu begreifen.

Auferstehung

Uber unsere Auferstehung wurde in den
letzten Jahrzehnten katholischerseits viel
veroffentlicht, namentlich von Gisbert
Greshake in Zusammenarbeit mit den
Neutestamentlern Gerhard Lohfink und
Jacob Kremer. Ich beziehe mich hier
besonders auf das Buch Resurrectio mor-
tuorum von Greshake und Kremer, ohne

detailliert ihre Auseinandersetzungen
wiederzugeben'. Vielmehr méchte ich

stichwortartig einige bisher in unserer
Theologie herrschende Gedanken — von
ihrer und meiner eigenen Sicht her — neu
zu verstehen versuchen.

1. Im heutigen Sprachgebrauch alterniert
.Auferstehung der Toten” mit ,Auferste-
hung des Fleisches’: man vergleiche z. B.
das Credo von Konstantinopel mit dem
Apostolikum. Meistens wird dann

.Fleisch” nicht biblisch als der gesch&pf-
lich-sterbliche (ganze) Mensch aufgefaf3t,
sondern als der Leib im Gegensatz zur See-
le. In dieser Auffassung ist die Auferste-
hung des Fleisches ein Ereignis ,am letzten
Tag”, in der die unsterbliche Seele des
Menschen (in welcher Weise auch immer)

1 S. u.a. G. Greshake/G. Lohfink, Naherwartung

— Auferstehung — Unsterblichkeit, Freiburg—

Basel —Wien 21986; G. Greshake/]. Kremer, Resurrectio mortuorum. Zum theologischen Verstandnis der
leiblichen Auferstechung, Darmstadt 1986 (fortan RM).



310

mit dem Leib wiedervereint wird. Demge-
geniiber werde ich hier unsere Auferste-
hung als ein einziges Ereignis betrachten,
das den ganzen Menschen betrifft, und

bevorzuge deshalb den Ausdruck ,Aufer-
stehung der Toten”,

2. In der Scholastik wurde diese Auferste-
hung gemeinhin als ein gewissermaflen
~neutrales’ Ereignis vorgestellt, das dem
allgemeinen Urteil und deshalb der Tren-
nung von Seligen und Verdammten vor-
ausliegt. Deshalb schreibt man die Aufer-
stethung der urteilenden Gerechtigkeit
Gottes zu. Diese Auffassung kann sich auf
Texte wie Dan 12,2 und Joh 5,29
(,. . . zum Leben, ... zum Gericht auf-
erstehen”) berufen und wird leicht in die
matthiische Szene vom Weltgericht
(25,31—46) hineingelesen. Demgegen-
uiber ist bei Paulus, sicher in 1 Kor 15, und
bei Johannes im 11. Kap. einzig von der
Auferstehung zum Leben die Rede. Die
Johannesapokalypse 1483t der ,ersten Auf-
erstehung” (20,5f) keine zweite folgen.
Demgemal} spreche ich hier nicht von
einer ,Auferstehung zum Gericht, welche
sich iibrigens mit dem ,zweiten Tod” (Offb
20,14) schwierig zusammen denken laf3t.
Die hier zu besprechende Auferstehung ist
Auferstehung zum ewigen Leben.

3. Diese Auferstehung ist Tat Gottes, ist
Auferweckung. Sie ist eine Vollendung
der immerwihrenden Schdpfungstitig-
keit Gottes, aber eine sprunghafte. Es

scheint mir, daf3 der Mensch sich zwar im
irdischen Leben fiir diese Tat 6ffnet (oder

sich ihr verschlief3t), aber diese Tat selbst
nicht mit-setzt. Es ist so wie bei jedem
Empfangen der Gnade, und besonders bei
der Aufnahme der Menschheit Jesu durch
das Wort: beides ist reines Empfangen. In

RM 119.
RM 126é.
RM 126—128.
RM 129,
RM 139—149.

o e W N

Schoonenberg/Der Tod als Anfang

all diesen Taten Gottes wird menschliches
Sehnen erfiillt, menschliches Wirken
iiberstiegen und menschliche Siinde
getilgt. Darum ist die Auferweckung des
Menschen die Tat Gottes durch das Oster-
ereignis, ist Teilgabe an der Auferweckung
Christi. Erist ,der Erste der Entschlafenen”
(1Kor15,20), . der Erstgeboreneder Toten*
(Kol1,18). Damit wird nicht verneint, daf3
Gott schon vor Christus Menschen aus
dem Tod auferweckt hat. Dennoch spricht
der Hebraerbrief von ,etwas Besserem®,
das die vorchristliche Menschheit damals
noch nicht erlangt hatte, ,denn sie sollten
nicht ohne uns vollendet werden” (11,40).
Den vor Christus Auferweckten stand
noch eine Vollendung bereit, auch in ihrer
eigenen Auferstehung.

4. In diesem letzten Satz wird die Auferste-
hung als ein fortschreitendes Ereignis
angedeutet. Dieser Gedanke ist die revolu-
tionarste These heutiger Eschatologie. Sie
verbindet die Auferstehung mit dem Tod
des Individuums, was iibrigens eine allge-
meine Auferstechung ,am letzten Tag”
nicht ausschlie8t. Greshake spricht von
einer Auferstehung ,im Tod*. Nach Kre-
mer erwagt Paulus in 2 Kor 5,1—10 ,die
Maéglichkeit, schon im Tod fiir immer mit
Christus vereinigt zu werden*?, Texte von
Johannes® und namentlich Lukas® weisen
darauf hin, wie auch die Bekleidung der
Seelen unter dem Altar’ in Offb
6,9—11°; diese Hinweise werden noch
verstirkt durch die ,Auferstehung” und
~daszum Leben Kommen®‘inder ,prisenti-
schen Eschatologie” der spateren Paulus-
briefe und des Johannesevangeliums.®
Diese exegetische Argumentation wird
von Greshake spekulativ verstirkt,
indem er auf die Aporien des Denkens
iiber die vom Leib getrennten Seelen



Schoonenberg/Der Tod als Anfang

hinweist.” Es scheint mir schwer zu ver-
stehen, daf3 der noch nicht vollkommene
Mensch (die entleibte Seele) die Seligkeit
des sich unmittelbar mitteilenden Gottes
erfassen kann, und mehr noch, daf3 diese
héchste Selbstmitteilung Gottes den Men-
schen als unvollkommen existieren 1af3t.
Die Schwierigkeit, sich die auferstandene
Leiblichkeit des Menschen zu denken, ist
fiir die Auferstehung im Tod gleich grof
wie fiir jene am jiingsten Tag. Aufschluf3-
reich ist hier ein Wort von J. B, Metz. Fiir
ihn ist der Leib des Menschen ,nichts
anderes als seine wirkliche Seele, insofern
diese nur dadurch wirklich seinkann, daf3
sie sich selbst ausdriickt und darstellt in
einer vorgegebenen Raumzeitlichkeit*.
In dieser Sicht ist es unnotig, das Sprechen
von den Verstorbenen als von ,Seelen” zu
bestreiten: Sie sind ganz Seelen, weil siein
auferweckter, verherrlichter Leiblichkeit
existieren.

5. Die Auferstehungist also ein Heilsereig-
nis, eine Verherrlichung, eine Himmel-
fahrt. Wir sprechen dann auch gerne von
unseren Verstorbenen ,im Himmel”. Den-
noch fiithrt das Sprechen vom Himmel
leicht zu einem MifBverstandnis, und zwar
beziiglich der Seligen und beziiglich Got-
tes selbst. ,Unser Vater im Himmel” deutet
auf Gottes Transzendenz, keineswegs auf
seine Absenz; er ist im Herzen der Welt, er
ist selber dieses Herz. Dal3 die Seligen im
Himmel sind, bedeutet, daB3 sie bei und in
Gott sind und mit ihm in unserer Welt.

311

Wie Christus und in Christus sind sie mit
uns ,alle Tage bis zum Ende der Welt“ (Mt
28,20) und gerade an diesem Ende werden
sie und wir .einen neuen Himmel und eine
neue Erde” bewohnen (2 Petr 3,13; Offb
21,1). Deshalb sind die Seligen auch wie
Christus und in ihm in unserer Geschichte
anwesend und wirksam. Hier miissen wir
bedenken, daf3 im Neuen Testament, auch
bei Johannes, die Auferstehung am letzten
Tag immer mitklingt. Sie ist ja die Voll-
endung der im Tode sich ereignenden Auf-
erstethung. Man kann beide gerade als
leibliche Auferstehung miteinander ver-
binden, indem man sich von einer irdisch-
physischen Vorstellung des Leibes16st und
ihn als ,Auf3enerfahrung” und Aufienbe-
ziehung des Menschen denkt. Die Seligen
wachsen auf die allgemeine Vollendung
hin, indem sie immer mehr mit Gott und
miteinander’, aber auch mit uns eins wer-
den (vgl. Joh17,11) in unserer Geschichte,
welche ihre eigene Geschichte war und
noch immer ist. So sind sie in ihrer Selig-
keit und wir in unserer unentschiedenen
Geschichte gemeinsam auf dem Weg zum

neuen Himmel und zur neuen Erde, in der
Gerechtigkeit wohnt. Und in all dem ist

Gott auf dem Weg, alles in allen zu

werden.

Gottesschau, Gericht, Fegefeuer

Unserewestliche Theologie sieht den Kern
der Seligkeit in der unmittelbaren Schau

7 Besonders in Dialog mit Thomas: RM 223 —236.

]. B. Metz, Caro cardo salutis. Zum christlichen Verstindnis des Leibes, in: Hochland 55 (1962/63)
97—107, Zitat 103. Von der einen und stiindig ganzen Wirklichkeit des Menschen her gesehen, ist deshalb
der Leib nicht einfach etwas anderes als die Seele, sondern diese selbst in ihrer ,Aul3enerfahrung” (ebd.;
beide Zitate bei Greshake,RM 227).

Man hére noch einmal Metz (s. Anm 8), 105: ,Der Mensch als leibliche Existenz ist ein Pluraletantum,
immer unter anderen, mit anderen, fiir andere. Nie lebt ein leibliches Dasein sich selbst allein, nie ist es
NarziB3, nie Monade — oder Engel, der ,die entstromte eigene Schonheit wieder schépft zuriick in das
eigene Antlitz’ [Rilke]. Wir, die Leibhaftigen, leben nicht von der Spiegelung, nicht vom erhabenen Mono-
log, sondern vom Austausch, vom Gesprich, immer auf dem Sprung, unsere Seele und ihre Schénheit
erst in den anderen zu finden. Leibliches Sein ist Miteinandersein, und darum ist uns auch unsere Seligkeit
verbiirgt als eine festlich-hochzeitliche Gemeinschaft in der einen himmlisch-irdischen Basileia Gottes,
und unsere Verlorenheit als stumme Vereinsamung, als Spiegelung im Nichts der ungeéffneten, nicht mit-
geteilten Existenz”



312

des gottlichen Wesens. Das ist nicht nur
scholastische Lehre, es wird auch in einer
Lehrentscheidung von Papst Benedikt
X11.2 hervorgehoben, ohne aber zu deren
Aussage-Intention selbst zu gehéren. Die
Unmittelbarkeit schlief3t sicher das mittel-
bare Erkennen Gottes auf der begriffli-
chen Ebene unserer irdischen Erkenntnis
aus, wodurch wir von den Geschopfen
ausgehend auf Gott riickschlieBen. Aber
diese Gottesschau schliet nicht aus, sie
schlief3t vielmehr ein, da3 Gott in seinen
Geschopfen wirksam ist, daf3 er sich in
ihnen offenbart, daf3 wirihnin der ganzen
Schépfung erkennen, ohne Konklusions-
verfahren, intuitiv und in diesem Sinn
unmittelbar. Diese unmittelbare Nahe
Gottes zu unserem Sein, Erkennen und
Lieben ist das, was Paulus ,Gott alles in
allen” nennt (1 Kor 15,28). Dem Sein nach
ist Gott schon immer alles in allen und
alles in jedem, gemdf3 dem Sein eines
jeden. Im irdischen Erkennen aber bricht
eine Sicht auf Gott nur mithsam durchund
in unserem irdischen Wollen wird die Ant-
wort auf seine Liebe nur im Kampf gebo-
ren. Kampf und Leiden erwarten jene
Menschen, fiir die Gott alles zu werden
anfangt, von seiten derer, in denen er es
noch nicht ist: der Christus hat diesen
Kampf unddiesesLeiden biszum Kreuzes-
tod ertragen.

Was bedeutet nun das ,Gott alles in allen”
fiir die Seligen vor der Vollendung? Sie
schauen Gott und erkennen, dafy Gott sie
anschaut; sie erkennen ihn, wie sie von
ihm erkannt werden, ,von Angesicht zu
Angesicht® (1 Kor 13,12f). Paulus sagt
dabei, daf3 die Liebe bleibt als das Grof3te
in Vergleich zu Glaube und Hoffnung: wir
werden lieben diirfen als Antwort auf die
unverhiillte Liebe Gottes. Das bedeutet
aber nicht blof3 das Gottverhiltnis eines
jeden fiir sich. In Gott werden wir einan-
der erkennen; die Geschichte des einen

Schoonenberg/Der Tod als Anfang

verflicht sich mit der Geschichte des ande-
ren, unddasin Liebeund deshalb in Verge-
bung. Gott vergibt allen und jedem und
darin ereignet sich das, was jetzt unmog-
lich ist: jeder wird jedem vergeben. Auf
Erdenistdastoricht, abererst dort werden
wir die Weisheit Gottes in der Vergebung
des Gekreuzigten anerkennen und beant-
worten. Wir werden Gottes Vergebung
hinnehmen, indem wir anderen und uns
selbst vergeben. Und wie die Weisheit und
Liebe Gottes sich zugleich auf die Men-
schen auf Erden richtet, werden auch die
Seligen daran teilhaben.

Diese Gedanken dringen mich, auch das
Gericht Gottes zu bedenken. Wenn die
Auferstehung als Heilsereignis aufgefaft
wird, ist sie dem Gericht als Verurteilung
entgegengesetzt. Schlief3lich verurteilt
darinder Menschsichselbst, indem ersich
der immer bleibenden Liebe Gottes ver-
schlief3t. (Ob Gottes Liebe immer wer-
bend bleibt und Wege findet, wo der
Mensch alle Zuginge gesperrt hat, ist eine
Frage, die ich hier nicht beantworten
kann.) Aber auch denen, die den guten
Tod gestorben sind, ist das Angesicht Got-
tes richtend, richtend in liebender Verge-
bung. Jeder wird die eigenen Siitnden aner-
kennen und deren Vergebung annehmen,
in diese Vergebung hineinwachsen. Sie ist
aber auch das richtende Feuer, das probt,
was am Werk, an der Geschichte eines
jeden taugt. ,Brennt es sein Werk nieder,
dann muB er den Verlust tragen; er selbst

aber wird gerettet werden, doch so wie
durch Feuer hindurch” (1 Kor 3,15). Ich
meine, daf3 dieses Pauluswort der einzig
klare Text des Neuen Testaments ist iiber
das, was wir Fegefeuer nennen. Wenn es
wahr ist, dal3 Gott sich dem gestorbenen
Menschen als zugleich richtend und ver-
gebend enthiillt, dann ist das Fegefeuer
nicht eine ,vorlaufige Holle®, sondern der
Eintritt in die beseligende Schau und die

10 1336: s. DS 1000.



Schoonenberg/Der Tod als Anfang

beseligende Liebe. Damit ist es aber nicht
weniger schrecklich. Die Hinnahme der
Vergebung bringt die Scham iiber das
Bose, das wir getan, und das Gute, das wir
unterlassen haben (vgl. Ez 36,31). Gerade
wenn wir im Tode leiblich auferstehen,
gibt es noch mehr Grund anzunehmen,
dal3 noch ein Niederschlag unserer siindi-
gen Haltungen entfernt werden muf3.
Uberdies findet sich ein solcher Nieder-
schlag nicht nur im gestorbenen Men-
schen selbst, sondern auch in seiner Wir-
kungsgeschichte auf Erden, denn jeder
von uns hinterlaB3t ,Erbsiinde”. Die in der
westlichen Theologie so sehr betonte Tat-
sache, daf} die ,armen Seelen” nur auf die
Hilfe der Hinterbliebenen angewiesen
sind, findet hier ithre Berechtigung. Die
auf Erden Lebenden sind nicht zu einem
leeren Gebet fiir die Verstorbenen beru-
fen, sie miissen auch vergeben und recht
machen, was diese verkehrt getan haben.
Und wir kénnen denken, daf3 der Verstor-
bene mit den Relikten seiner Siinden in
sich selbst auch deren Reliktein anderenin
der Hinnahme der vergebenden Liebe
Gottes ausleidet. Darin wird er dem Lei-
den Christi gleichf6rmig, der sich als ver-
leiblichte Vergebung des Vaters der Siinde
der Welt ausgesetzt hat. Ist die Gleichf6r-
migkeit vollendet, dann weilt er in der
Herrlichkeit des Auferstandenen.

Der Tod: das Ende, das Anfang ist

Mein Versuch, die christliche Hoffnung
iiber den Tod hinaus zu verstehen, ist zu
einem personlichen Kompendium der
Eschatologie angewachsen. Von da aus
einige Gedanken iiber unseren Weg zum
Tode und in den Tod hinein. Unser Men-
schenleben fiihrt sicher und merkbar zum
Tode, somatisch und psychisch und mei-
stens psychosomatisch. Unsere Organe
werden verletzt und unsere Krifte
geschwicht, auch die geistigen; unsere
Arbeit miissen wir anderen iibergeben,

313

unsere Rolle wird zu Ende gespielt, die
Welt nimmt ihren Lauf ohne uns. Zum
Schluf3 kommt ein Unfall oder das innere
Zerfallen aller unserer Lebenskrifte.

Die christliche Weise, diesen Weg zu
gehen, endet wahrscheinlich mystisch,
aber sie kann mit einer ganz niichternen
Einsicht anfangen, die jedem Menschen
zuganglich ist. Der Tod ist nicht ohne wei-
teres tragisch (obwohl manche seiner For-
men sehr tragisch sein konnen). Gegeben
einmal, daf} der Mensch in jeder seiner
Dimensionen endlich ist und daf3 die
menschliche Art durch Fortpflanzung
weiterlebt, ist es gut, daf3 wir sterben,
damit die kommende Generation Platz
hat. Deshalb kénnen wir von marxisti-
schen Idealisten lernen, auf eine Ernte zu
hoffen, die man nicht sehen wird, und es
mit Israel als einen Segen erfahren, daB3 die
Friichte unserer Arbeit unseren Kindes-
kindern zugute kommen. Das bringt uns
zum Ethos, selbstlos fiir andere zu arbei-
ten, so selbstlos, daf} man sich zuriick-
zieht, damit andere Raum haben. Damit
erfiillen wir schon eine ,Ermahnung in
Christus” von Paulus, ,daf3 ihr nichts aus
Ehrgeiz und nichts aus Prahlerei tut; son-
dern in Demut schitze einer den anderen
héher ein als sich selbst” (Phil 2, 3f). Para-
doxerweise wird solch eine selbstlose
Gesinnung, die ,dem Leben in Christus
entspricht’, nicht nur unseren Weg zum
Tode leichter machen, sondern auch unse-
re Hoffnung auf das iberirdische Leben
bestadtigen. Bei Dostojewski verweist ein
Starez eine Frau, die am ewigen Leben
zweifelt, auf die Erfahrung der werktiti-
gen Liebe: ,Bemiihen Sie sich, Ihre Nach-
sten titig und unermiidlich zu lieben. In
dem Maf3e, wie Siein der Liebe fortschrei-
ten, werden Sie sich auch vom Dasein Got-
tes und von der Unsterblichkeit ihrer Seele
iiberzeugen. Wenn Sie aber in lhrer Liebe
zum Naiachsten bis zur vollen Selbstver-
leugnung gekommen sind, dann werden
Sie auch den vollen Glauben errungen



314

Schoonenberg/Der Tod als Anfang

haben, und dann wird kein Zweifel mehr
in Ihre Seele einschleichen kénnen. Dasist
eine alterprobte Wahrheit“™

Der Christ kann tatsachlich in der téitigen
Liebe, und damit in Glaube und Hoff-
nung, fortschreiten, weil er im auferstan-
denen Christus lebt. Hier ist die deutero-
paulinische und johanneische Priasenz des
Eschaton wichtig. Daist der Ubergang des
Christen von der Siinde zur Liebe ein
Ubergang ,aus dem Tod in das Leben”
(1 Joh 3,14), aus der Erde zu einem Platz
mit Christusim Himmel (Eph 2,6). Dasich
diese Tat Gottes aber in unserer irdischen
Geschichte vollzieht, ist das Leiden davon
nicht ausgeschlossen, sondern miteinge-
schlossen. Der ,Paulus” des Kolosserbrie-
fes freut sich sogar iiber die Fruchtbarkeit
dieses Leidens: ,Ich erginze in meinem
irdischen Leben das, was an den Leiden
Christi noch fehlt fiir den Leib Christi, die
Kirche” (1,24) — und wir kénnen hinzufii-
gen: fiir alle Menschen auf ihrem Weg zur
Auferstehung. So ist das christliche Leben
ein Mitsterben mit dem Gekreuzigten in
der Kraft seiner Auferstehung und in der
Freude an ihr. Das bedeutet auch eine
Annahme der Vergebung Gottes im Aus-
leiden der eigenen Siinden, der Wirkungs-
geschichte dieser eigenen Siinden in uns
selbst und in anderen, und damit ein Mit-
Tragen der ,Siinde der Welt“. So enthilt
dieses Mit-Leiden an der Siinde eine Vor-
wegnahme dessen, was oben als Fegefeuer
beschrieben wurde. Es ist sogar moglich,
daB3 dieser Weg auf Erden das jenseitige
Fegefeuer eriibrigt. Dal3 wir alle durch
dieses Fegefeuer hindurchzugehen haben,
ist kein Dogmal! Das jenseitige Fegefeuer
ist nicht mehr und nicht weniger als Voll-
endung unseres Sterbens und unseres
Weges dahin.

Dieser Weg ist zuerst der Weg einer Losl6-
sung von allem egoistischen und egozen-
trischen Besitzergreifen. Das gilt zuerst

unseren irdischen Giitern. In irgendeinem
Ausmal} wird der Herr uns vielleicht ein-
mal die Worte zum reichen Jiingling
zusprechen oder uns wie den Zachaus
befreiend besuchen. Wichtiger ist aber die
Befreiung vom geistigen Besitz, vom
Pochen auf unsere Leistungen und (irdi-
schen) Verdienste, und zumal die Lésung
von unseren Ansichten und Einsichten,
die wir so gerne gegen Kritik abschirmen.
Aber vor allem miissen wir vom Besitzer-
greifen im Geistlichen befreit werden.
Zuerst beziiglich Vertréstungen und
Erfahrungen (,experiences” in manchen
charismatischen Kreisen!). Sicher wird
erfahren, daf} wir von Gott ergriffen und
Christus einverleibt sind und werden,
aber es wird in einer Tiefe erfahren, die
meistens jenseits unserer ,inneren Erleb-
nisse” liegt. Nicht religiése Erlebnisse sind
das Kriterium, daf3 wir ,aus dem Tod in
das Leben hiniibergegangen sind’, son-
dern .dal3 wir die Briider lieben®, und zwar
Jnicht mit Wort und Zunge, sondernin Tat
und Wahrheit“ (1 Joh 3,14.18). Esist sogar
moglich, daf} das tiefste Von-Gott-ergrif-
fen-sein selbst die oben angedeuteten
Erfahrungen blockiert: das ist die Wiiste-
oder Nacht-Erfahrung (welche {ibrigens
auch ohne die Dramatik des Johannes
vom Kreuz ausgelitten werden kann).
Weiters und mehr allgemein bezieht sich
die Loslosung auf den ,Besitz“ guter Wer-
ke, ,geistlicher Leistungen”, sogar im Lei-
den, kurz auf Verdienste. Unser christli-
cher Weg soll mit Eifer beschritten
werden, aber zugleich miissen wir unsere
Fehler und Siinden Gott in Christus iiber-
geben. Der ,kleine Weg” der Thérése von
Lisieux ist nach beiden Seiten ein Beispiel.
Kiirzlich hérte ich in einer Jugendgruppe
ein Gebet im Sinne von ,Christus, wir sind
deine Hande, deine Fiifle” usw. Schén,
aber man wird doch einmal mit Paulus
sagen miissen: ,Du, Jesus, bist unsere

11 E M. Dostojewski, Die Briider Karamasow, Miinchen 1952, 92 f; zitiert von Greshake, RM 316.



Schoonenberg/Der Tod als Anfang

Weisheit, Gerechtigkeit, Heiligung und
Erlosung” (vgl. 1 Kor 1,30).

Soviel iiber den hauptsichlich negativen
Aspekt unseres Lebensweges in Christus.
Positiv bedeutet dieser Weg, daf3 wir aus
dem auferstandenen Christus heraus
Lebenempfangen, Leben in Uberfluf3. Von
uns selbst her gesehen, empfangen wir
dieses Leben in dem Mal3, als wir uns los-
16sen und so sterben. Tiefer und wahrer
gesehen, sterben wir mit Christus in dem
Maf, als Gott uns in Christus zum Leben
auferweckt. In diesem Leben haben wir
Geburtswehen, aber niemand und nichts
kann uns unsere Freude nehmen (vgl. Joh
16,21f), denn jeder, der an Christus
glaubt, wird — auch am Ende seiner irdi-
schen Existenz — ,auf ewig nicht sterben”
(Joh 11,26): Der ,Stachel” ist seinem Tod
genommen, denn ,der Stachel des Todes
ist die Stinde” (1 Kor 15,56) und die mit der
Siinde gegebene SelbstverschlieBung und
Verzweiflung. So ,bleiben” — jetzt und
iiber den Tod hinaus — ,Glaube, Hoff-
nung und Liebe, diese drei, doch am gro3-
ten unter ihnen ist die Liebe” (1 Kor13,13).
Durch die Liebe werden unser Glaube und
unsere Hoffnung immer mehr lebendig
und personal werden. Der Glaube wéchst
vom ,Glauben — daf3’ zum ,Glauben —
an’, zu einer persénlichen Beziehung zu
Gott in Jesus Christus, welche heute auch
denen, die ,noch etwas glauben’, leider oft
fehlt. Und die Hoffnung wird, inmitten
vieler auch geistlicher Enttduschungen,
gelassen sein und offen fiir die verheif3en-
den Zeichen der Zeit. Es eriibrigt sich fast
zusagen, dal3 dieser Weg auch ein Weg des
Gebetes ist, nicht nur der Konzentration
und Verinnerlichung — wie heilsam diese
auch sein konnen —, sondern der persén-
lichen Aussprache auf Gott und Christus
hin, in der ,niichternen Trunkenheit des

315

Heiligen Geistes. Denn der christliche
Weg ist ein mystischer Weg, auch ohne

Visionen, Ekstasen und ,Erfahrungen”.

Der Tod ist Ende, das Anfangist. Wir ster-
ben, weil wir endlich sind, aber auch weil
wir die VerheiBung der Unendlichkeit in
uns tragen. Paulus hat das verstanden, als
er von denen, die nach der damaligen
Erwartung bei der Parusie noch leben
wiirden, doch sagte, daB3 sie, so wie die
Aufzuerweckenden, ,verwandelt werden”
miif3ten: ,Denn dieses Vergingliche muf3
sich mit Unvergéanglichkeit bekleiden und
dieses Sterbliche mit Unsterblichkeit”
(1 Kor 15,53). Wir wissen jetzt, daf3 diese
Verwandlung sich nur im Tode vollzieht,
aber auch, daf3 der Tod den Zweck hat,
uns in das Leben der Auferstehung zu ver-
wandeln. In dieser Verwandlung ist unser
Lebenin Christus als Haltung das Bleiben-
de. Diese Haltung wird, wenn nétig,
gelautert im Fegefeuer, sie wird vollendet
in ewiger Gemeinschaft. Das hoffen wir
von unserem Jod. In dieser Hoffnung
leben wir, wobei es nicht nétig ist, jeden
Tag an den Tod zu denken. Die Umstinde
unseres Todes miitssen wir Gott in die Han-
de legen. Es wire schén, wenn vor unse-
rem Tod Konflikte gelést und Mif3ver-
standnisse beseitigt werden konnten,
wenn wir inmitten von liebenden und
geliebten Menschen sterben, wenn wir
noch eine Bliite der Kirche erleben kénn-
ten oder etwas mehr Frieden in der Welt.
Aber auch die schonsten Wiinsche midis-
sen wir Gott in die Hinde legen. Es ist
moglich, daf3 wir in einer harten Krank-
heit sterben, durch eine Katastrophe, ver-
lassen und unbemerkt. Aber auch so ster-
ben wir — nach einem schénen Wort, das
Maria Riebl iiber Jesus sagt — ,in unsere

Auferstehung hinein®.'?

12 M. Riebl, Auferstehung Jesu in der Stunde seines Todes? Zur Botschaft von Mt 27,51b-53, Stuttgart 1978,
75. Zum Thema meines Artikels mochte ich noch auf die schone Studie von 5. M. Schneiders verweisen:

Der Tod in der Gemeinde des

ewigen Lebens. Geschichte, Theologie und Spiritualitiit im 11. Kapitel des

Johannesevangeliums, in: Theologie der Gegenwart 31 (1988) 27-36.



