362

Grabner-Haider/Mythosforschung

ANTON GRABNER-HAIDER

Probleme der Mythosforschung

Selbst dezidierte Rationalisten greifen in ihrer
persénlichen Lebensgestaltung hdufig auf den
Mythos zuriick. Kénnen Menschen ganz ohne

Mythos leben? Wenn nein, welche Formen des

Mythos garantieren uns eine humane Lebens- |

welt? Denn vermutlich hat der Mythos ratio-

nale Kritik nicht zu fiirchten, sie trifft ihn nur
partiell.

Der Verfasser, Professor fiir Religionsphiloso-
phie am Institut fiir Philosophie der Universi-
tit Graz, geht auf diese Problematik in Form
eines Forschungsberichtes ein. Es handelt sich
um ein Referat am Deutschen Kongref3 fiir Phi-
losophie in Gief3en, September 1987.

Mythische Lebensformen gewinnen heute
wieder zunehmend an Attraktivitit, sie
werden positiver bewertet als noch vor
kurzem. Viele, die den Folgen von Natur-
wissenschaft und Technik kritisch gegen-
iiberstehen, erwarten sich eine Riackkehr
des Mythos bzw. eine Remythisierung der
Lebenswelt; oder sie traumen von einer
Wiederverzauberung” der Welt und sind
auf der Suche nach einem neuen Mythos,
oft einem Amalgam aus verschiedenen
Kulturen. Damit verbinden sich nicht sel-
ten Tendenzen der Vernunftfeindlichkeit,
esentstehen neue Formen von Irrationalis-
men.! Es sieht so aus, als ob ein Zuviel an
technischer Rationalitiat — oder an Ratio-
nalitit {iberhaupt — nicht ertraglich
ware.

So gewinnt heute Mythosforschung an
Bedeutung fiir unsere Lebenswelt. Sie

konnte auch fiir die Theologie von Inter-
esse sein, lebt doch der Mythos in seiner

Vielfalt in den Religionen weiter. Gewil3
geht Religion weit iiber den Mythos hin-
aus, aber eine scharfe Grenze zwischen
beiden 4Bt sich gar nicht ziehen, wie ver-
schiedene Entmythologisierungsdebatten
gezeigt haben. So mangelt es gegenwirtig
nicht an Versohnungsversuchen zwischen
wissenschaftlicher Vernunft und mythi-
scher Lebenswelt. K. Hiibner hat am Bei-
spiel der griechischen Mythologie zu zei-
gen versucht, dal3 auch der Mythos einer
rationalen Struktur folge und nicht irra-
tional sei.? Doch iibertreibt er deutlich
und iiberzeichnet auch die vorrationalen
Reste der Wissenschaft; vor allem unter-
schitzt erdieemotionale Dynamik bei der
Bildung von Mythen; allgemein ist die
Basis fiir generelle Aussagen iiber Struktu-
ren des Mythos zu schmal. H. Litbbe hat
die Ansicht vertreten, daf3 Mythos und
Religion zusammen mit der Wissenschaft
zu den Erhaltungsbedingungen unserer
Kultur gehoren; nur eine konstruktive
Kooperation zwischen Wissenschaft und
Religion kénne unsere Kultur vor Totalita-
rismus, neuer Irrationalitit und Welt-
flucht bewahren.®> Doch er iibersieht
dabei, daf3 bestimmte Religionsformen zu
totalitaren Systemen degenerieren kon-
nen und dal3 nicht jede Religionsform die
Menschen dem erstrebten Ziel niher-
bringt.

Mythos und Religion miissen sich folglich
einer konsequenten Ideologiekritik aus-
setzen, wollen sie zu gelingender Kommu-
nikation und zu einer humanen Lebens-
welt beitragen.*

1 M. Bermann, Wiederverzauberung der Welt, Reinbek 1986; R. Miiller, Die Neuerschaffung der Welt,
Miinchen 1984; M. Ferguson, Die sanfte Verschwérung, Basel 1983.

2 K. Hiibner, Die Wahrheit des Mythos, Miinchen 198S.

3 H. Litbbe, Religion nach der Aufklirung, Graz 1986.

¢ A. Grabner-Haider, Ideclogie und Religion. Interaktion und Sinnsysteme in der modernen Gesellschaft,

Wien, 1981.



Grabner-Haider/Mythosforschung

363

1. Mythos — Strukturen und Begriff

Hier sollen nun einige Strukturen der
mythischen Lebenswelt angedeutet wer-
den. Der weite Sammelbegriff ,Mythos”
wird vom griechischen Verb ,myein” her-
geleitet, mit der Doppelbedeutung:
Geheimnisse sagen und mit magischer
Kraft reden. In archaischen Lebenswelten
beanspruchen Tabupersonen Geheimwis-
sen und magische Kraft; ihr Wort bewirkt
das, was es sagt. Die Weltsicht ist ,dyna-
mistisch’, d. h. allenthalben werden
unverfiigbare Kraftfelder (mana, me, teh,
brahma u. a.) gesehen, denen sich der
Mensch ausgesetzt weil}; diese sind ambi-
valent, einesteils lebenschiitzend und
-entfaltend, andernteils lebensbedrohend
und -zerstorend; sie werden als ,gute” und
als ,bose” Krafte bewertet. Menschen wol-
len nun auf diese Kraftfelder auf kreative
Weise einwirken; sie tun dies durch Kor-
persprache und Verbalsprache, durch
Ritual, Wort, Gesang, Tanz und Opfer. In
ihrem Leben gibt es keinen Zufall, alles
wird von Kriften gewirkt und verursacht.
Diese werden in der Friithzeit amorph vor-
gestellt, spater in konkreter Gestalt, ana-
log zu Pflanzen, Tieren und Menschen; es
werden kreative Beziehungen zu Mana-
kriften und Geistwesen moglich.’

Die archaische Lebenswelt ist zweigeteilt:
Die Menschen kennen einen allgemein
verfiigbaren und zuginglichen Bereich
(noa, profanum); und einen ausgegrenz-
ten und nicht verfiigbaren Bereich (tabu,
fanum). Damit symbolisieren sie die
Grunderfahrung von Verfiigbarem und
Nichtverfiigbarem. Die empirische
Lebenswelt hat eine zweite Dimension, die

unsichtbar, aber in bestimmten Situatio-
nen erlebbar ist; zu dieser metaempiri-
schen Dimension gehéren Manakrifte,
Seelenkrifte und Geistwesen. So haben
alle Gegenstinde und Lebewesen eine
Seele’ (animistisches Weltbild): Steine,
Pflanzen, Tiere und Menschen sind
beseelt; Menschen leben in mehreren See-
len und kénnen ihren Seelenzustand
wechseln (Tagseele, Nachtseele, Schat-
tenseele, Traumseele u.a .). Seelenkrifte
sind durchwegs aus dem biologischen
Prozef3 des Werdens und Vergehens ausge-

nommen. Fiir frithe menschliche Gemein-
schaften sind die Seelen der Ahnen lebens-
wichtig (Ahnenverehrung).® Die Anfiih-
rung dieser Grundziige mythischer
Lebensdeutung mag hier geniigen.

2. Deutungsmaoglichkeiten des Mythos

Nun stellt sich die Frage, wie wir in der
Mythosforschung solche Lebensmodelle
und Orientierungssysteme aufgrund heu-
tigen Wissens analysieren und interpretie-
ren konnen. Im Grunde sind mehrere
Deutungsmuster méglich:

Nach einem soziologischen Deutungsmu-
ster speichert der Mythos reale Lebens-
welt und Lebensformen von Menschen,
soziale Dynamik und zwischenmenschli-
che Prozesse; diese werden auf symboli-
sche Weise dargestellt und fiir lingere Zeit
stabilisiert (tabuisiert), spater durch Zei-
chensysteme (Schriften) festgeschrieben.
Bereits Euhemeros von Messeme (300 v.
Chr.) vermutet, daf3 der Mythos einereale
menschliche Lebenswelt spiegelt und legi-
timiert; was in der Menschenwelt

5

F. Heiler, Erscheinungsformen und Wesen der Religion, Stuttgart21969; G. van der Leeuw, Phinomenolo-

gie der Religion, Tiibingen 1967; G. Becker, Die Ursymbole in den Religionen, Graz 1987.
® L. Petzoldt (Hg.), Magie und Religion, Darmstadt 1978; H. G. Kippenberg und B. Luchesi (Hg.), Magie.
Sozialwissenschaftliche Kontroverse iiber das Verstehen fremden Denkens, Frankfurt 1978; V. Gronbech,

Primitive Religion I, in: J. P Asmussen (Hg.), Handbuch der Religions

geschichte I, Géttingen 1971,

11—54; ]. P. Johansen, Primitive Religion II, A. a. O. 55—152; M. Eliade, Geschichte der religiésen Ideen

1—III, Freiburg 1979—1982.



364

geschieht, werdein einen heiligen Kosmos
projiziert.’

Diesen Gedanken haben vor allem L. Feu-
erbach und S. Freud aufgegriffen und wei-
ter entwickelt. Andere lesen den Mythos
als das ,grof3 geschriebene Leben® der
Menschen (M. Weber).

M. Weber hat versucht, den Mythos als
Miderspiegelung der materiellen und
intellektuellen Interessenslagen” zu sehen;
sowohl duBBere (soziale) als auch innere
(psychologische) Interessenslagen priagen
den Mythos; in sozial geschichteten
Gesellschaften sei jeder Mythos schicht-
abhangig. Der Mythos werde primér von
menschlichen Gefiihlsinhalten geprigt,
erst sekundiar durch Gedankeninhalte;
doch sei im Mythos beides, Vorrationales
und Rationales, gespeichert.? Damit wer-
den monokausale Deutungen unméglich,
es mul3 vielmehr das Zusammenspiel
mehrerer Deutungsmuster angestrebt
werden; soziologische Deutungen miissen
durch psychodynamische u. a. erginzt
werden.

Nun sind emotionale Krifte und Dynami-
ken ungleich schwerer analysierbar als
soziales Verhalten. Folglich muB hier auf
mehrere Theoriemodelle zuriickgegriffen
werden. Zunachst sind es individualpsy-
chologische Deutungen, die vom Seelen-
leben einzelner Personen ausgehen; sie
lesen den Mythos als Speicherung und
symbolhaften Ausdruck von real erlebten
emotionalen Prozessen in konkreten
Lebenssituationen und sozialen Kontex-
ten; konkret als Ausdruck von Angst-
dynamiken und Schuldprozessen, von
HafBgefithlen und aggressiver Destrukti-

Miinchen 1985, 100ff.
5 M. Weber, Einleitung

Grabner-Haider/Mythosforschung

vitat, aber ebenso von Lebensfreude und
Vitalitit, von Lusterfahrung und Liebe,
von Sehnsucht und Hoffnung. Wir finden
im Mythos alle emotionalen Krifte des
Menschen dargestellt; und emotionale
Sozialisation erfolgt zu einem guten Teil
durch den tradierten Mythos. Auch hier
sind es zunachst Tabupersonen, die den
Mythos in einer Gruppe pragen; dieser
wird allerdings durch die Lebenserfah-
rung anderer Personen weiterentwickelt,
W. James (1902) sieht im Mythos zwei
Grundstrukturen menschlichen Bewuf3t-
seins ausgedriickt, namlich seelisch
gesundes und seelisch krankes Bewuf3t-
sein, die Ambivalenz menschlicher See-
lenkrifte; je nach Dominanz des einen
oder desanderen kann ein Mythos zur see-
lischen Gesundheit und Stabilitit von
Menschen beitragen oder er kann Men-
schen seelisch krank machen.” Diese
Gedanken hat E, Fromm (1946) aufgegrif-
fen und weiterentwickelt, indem er zwi-
schen autoritdren und destruktiven My-
thosformen einerseits und humanem
Mythos andererseits unterscheidet.” S.
Freud sieht im Mythos vor allem die kran-
ke menschliche Seele dargestellt, die ,kol-
lektive Neurose®, die weltfliichtige ,Illu-
sion und die ,Projektion” innerer
Zustinde in die AuBBenwelt.! C. G. Jung
liest den Mythos ausschlieBBlich psycho-
dynamisch, als Ausdruck der Ambiva-
lenz menschlichen Seelenlebens; er ver-
mutet emotionale Muster, die in allen
Kulturen dhnlich sind (Archetypen).? E.
Drewermann in der Schule von S. Freud
liest den Mythos als Entwicklungs-
geschichte des menschlichen Selbst;

7 ]. Fischl, Geschichte der Philosophie I, Graz 1946, 81f; M. Hossenfelder, Die Philosophie der Antike III,
in die Wirtschaftsethik der Religionen, in: Soziologie, weltgeschichtliche Analysen,

Politik (Hg. von ]J. Winckelmann), Stuttgart 41968, 401f, 418ff, 423f.
® W. James, The varieties of religious experience, New York 1902 (deutsch 1978).

10 E. Fromm, Psych

ologie und Religion, Frankfurt 1967.

116, Freud, Die Traumdeutung, 1898; Zukunft einer Illusion, 1927. Dazu A. Pl8, Freud und die Religion;

Wien 1969.

12 C. G. Jung, Psychologie der Religion, Ziirich 1940.



Grabner-Haider/Mythosforschung

365

der Traum sei das mythenbildende Ur-
sprungserlebnis.’

Sozialpsychologische Mythosdeutungen
gehen nicht von der emotionalen Dyna-
mik von Individuen aus, sondern von
affektiven Gruppenprozessen; denn jedes
menschliche Individuum lebt in Grup-
penbeziigen und wird durch diese soziali-
siert. Hier wird davon ausgegangen, daf}
der Mythos soziale Prozesse, Kommuni-
kationsformen und Interaktionsmodelle
von Menschen vor allem auf der emotio-
nalen Ebene speichert und symbolisiert.
Es wird darauf geachtet, wie Menschen
mit Geistwesen und Ahnenseelen umge-
hen, wie sie diese darstellen und wie sie
untereinander kommunizieren; es werden
soziale Rollen und Beziehungsmuster ana-
lysiert. Dabei werden Methoden der
Kommunikationsforschung, der Trans-
aktionalen Analyse und z T. auch der
experimentellen Sozialpsychologie ange-
wendet.' SchlieBlich seien noch struktu-
ralistische Mythosdeutungen erwahnt,
die vor allem Sprachstrukturen, Hand-
lungsmuster und Symbolketten nach logi-
schen Gesichtspunkten analysieren; mit
formalisierten Deutungsschemata koén-
nen approximativ Verhaltensweisen und
Lebensformen erschlossen werden, doch
werden emotionale Prozesse dabei kaum
beriihrt.”

Dariiber hinaus sind noch andere My-
thendeutungen moglich. Monokausale
Deutungen kommen an die Vielfalt
archaischer Lebensformen nicht heran,
sie sind daher unzulassig. Ganz allgemein
zeigt sich ein Dilemma, das kaum iiber-
windbar scheint: Die exakteren Deu-
tungsmodelle (soziologische, sozial-
psychologische, experimentalpsycholo-

gische) kommen nur an Oberfliachen-
strukturen der archaischen Lebenswelt
heran. Diejenigen Methoden, die sich an
Tiefenschichten der mythischen Lebens-
welt herantasten (psychodynamische,
psychoanalytischeu. a.) sind weniger pra-
zis und auch schwer prazisierbar; trotz-
dem kann nicht auf sie verzichtet werden.
Sinnvoll erscheint eine Kooperation zwi-
schen mehreren Methoden, wobei das
naturwissenschaftliche Exaktheitsideal
nicht fiir alle Wissenschaften gelten kann.
Denn  emotionale  Tiefenschichten
menschlichen Lebens konnen mit natur-
wissenschaftlichen Methoden nicht
erforscht werden.

3. Mythos und Religionskritik

Hier soll noch kurz iiber Mythoskritik
und Religionskritik in unserer heutigen
Lebenswelt gesprochen werden. Denn
ohne Zweifel lebt der Mythos in Volksreli-
gionen und Universalreligionen weiter,
Abgrenzungen sind nicht einfach. In den
meisten Religionen erscheint die meta-
empirische Welt anthropomorph perso-
nalisiert, den Menschen werden personale
Beziehungen zur gottlichen Welt moglich
— selbst der Buddhismus bildet hier nur
eine partielle Ausnahme. Nun sind
Mythos und Religion seit der konsequen-
ten Emanzipation der Vernunft zuneh-
mend der rationalen Kritik ausgesetzt.
Vertreter empiristischer Weltsichten kriti-
sieren die Grundannahmen von Mythos
und Religion.'® Seit aber die Grenzen sol-
cher Weltsichten deutlicher werden, rich-
tet sich rationale Kritik zunehmend gegen
die Lebensgeschichte konkreter Religio-
nen, vor allem gegen stark destruktive
Glaubensgeschichten.'” Wir miissen bei

B E. Drewermann, Tiefenpsychologie und Exegese I—II, Olten 1985.
¥ M. Rokeach, The openand theclosed mind, New York 1960; G. Késtlin-Gloger, Sozialisation und kogniti-

ve Stile, Weinheim 1973.

B C. Levi-Strauss, Strukturale Anthropologie, Frankfurt 1967.
16 Z. B. L. Feuerbach, S. Freud, K. Marx, A. Comte u. a..
17 Z. B. K. H. Deschner, Kriminalgeschichte des Christentums I, Reinbek 1986.



366

solcher Kritik zwischen partieller und
totaler Religionskritik unterscheiden.

Wenn man die Entwicklungsgeschichte
von Mythos und Religion in human-wis-
senschaftlicher Sicht betrachtet, wird eine
totale Kritik zunehmend sinnlos und
unmoglich; sie wiirde nimlich einer Ver-
dringung von realer emotionaler Lebens-
geschichte gleichkommen. So werden
heute sowohl rationalistische als auch
empiristische Weltsichten immer fragli-
cher; undeswird unsz. B. ausder physika-
lischen Forschung einsichtig, daB3 uns
Welt als geschlossenes System nirgends
zuganglich ist. Wir haben vielmehr —
wegen der Relativitit aller MeBBorte und
der Unschérferelation aller Messungen
und der Nichtentscheidbarkeit komplexer
formaler Systeme — immer mit offenen
Systemen zu rechnen.’® Wenn also unsere

empirische Welt nicht abschlief3bar ist,
besteht prinzipiell auch die Offenheit fiir
eine metaempirische Dimension, die sich
in Mythos und Religion artikuliert. Es
werden uns deutlich Briicken zwischen
wissenschaftlicher und mythischer Welt-
deutung méglich. So haben Physiker dar-
auf aufmerksam gemacht, daf3 Materie
nicht anders denn als Energieprozef3 ver-
standen werden kann. Hier ist es nahelie-
gend, an die Kraftfelder des Mythos zu
denken.”

Partielle Mythoskritik bleibt jedoch in
einer humanen Lebenswelt notwendig.
Denn der Mythos enthalt immer auch
lebensfeindliche und destruktive Poten-
tiale und gibt sie in der Sozialisationskette
weiter. So miissen Glaubensgemeinschaf-
ten auch ihre destruktive Glaubensge-
schichte aufarbeiten, wollen sie humane
Zielwerte verwirklichen. Das bedeutet

Grabner-Haider/Mythosforschung

konkret ,Trauerarbeit fiir die spaten Men-
schenopfer in der Form von heiligen Krie-
gen, Hexenwahn und Ketzerverfolgun-
gen.? Ohne solche Trauerarbeit auf
breiter Basis gibt es kaum personale Lern-
schritte und es wird kritischen Zeitgenos-
sen der Zugang zur Glaubensgemein-

schaft zunehmend verwehrt. Christliche

Kirchen miissen ihr Menschenbild und
ihre Monopolanspriiche iberdenken und

sich mit der langen Abwertung von Leib-
lichkeit, Geschopflichkeit und Sexualitit
konstruktiv auseinandersetzen; oder es
bleibt die latente Abwertung des weibli-
chen Geschlechts zu tiberwinden. Doch
Menschen, die zu keinen personalen Lern-
schritten bereit sind, verweigern Schuld-
aufarbeitung.

Die Lebensform einer Glaubensgemein-
schaft wird immer von konkreten Perso-
nen mit einer bestimmten Personenstruk-
tur gepragt. So wird die christliche
Lebensform nachhaltig und langzeitlich
von rigiden und asketischen Personen
gepragt, die stark angst- und schuldbe-
setzt sind und keine unbedingte ,Lebenser-
laubnis” haben; auch von autoritiren und
fanatischen Personen.”

Diese Lebensform hat starke Intoleranz
und Destruktivitit zur Folge, sofern man
bereit ist, Glaubensgeschichte genau
anzusehen. Nun tun sich Menschen mit
anderer Personenstruktur, mit unbeding-
ter ,Lebenserlaubnis’, mit weniger
Schuld- und Angstgefiihlen, offene, tole-
rante und lebensbejahende Personen
zunehmend schwer, sich mit dieser
Lebensform zu identifizieren, die aber bei
genauem Zusehen gar nicht die urspriing-
liche Lebensform Jesu ist.?? Dies diirfte
ein Hauptgrund dafiir sein, warum sich

18 A, Gierer, Die Physik, das Leben und die Seele, Miinchen 1986.

19 Z. B. E Capra, Wendezeit, Bern 1985.

2 A. Grabner-Haider (Hg.), Fanatismus und Massenwahn, Graz 1987.

21 M. Rokeach, a.a.Q.; Th. W. Adomo, The autoritarian personality, New York 1940; Ders., Studien zum
autoritiren Charakter, Frankfurt 1967; C. Rogers, Entwicklung der Persdnlichkeit, Stuttgart 1974.

2  @G. Theifen, Soziologie der Jesusbewegung, Miinchen 1977; S. Heine, Frauen in der frithen Christenheit,

Gottingen 1986.



Grabner-Haider/Mythosforschung

367

heute viele Zeitgenossen von bestimmten
kirchlichen Lebensformen ab- und mythi-
schen Lebensformen in der Form von Eso-
terik, Mystik und Ostlichen Religionen
zuwenden. Die vermutete fortschreitende
,Sakularisation” diirfte bei genauer
Betrachtung ein Scheinproblem sein. Fiir
die kirchliche Glaubensgemeinschaft
folgt daraus, daf3 sie genotigt ist, persona-
le Lernprozesse”™ zuzulassen und zu for-
dern. Es miissen auch offene und tolerante
Personen, die keine Monopolanspriiche
stellen, die Moglichkeit erhalten, christli-

che Lebensform mitzugestalten; und es
miissen ohne Zweifel Frauen mit ihrer spe-
zifischen Lebenserfahrung die Chance
haben, gleichwertig christliche Lebens-
form mitzugestalten. Und es miissen Man-
ner, vor allem asketisch lebende Manner
begreifen, dal3 ihre konkrete Lebenserfah-
rung nur ein Teilbereich der christlichen
Lebenswelt sein kann. Hier kann ohne
Zweifel Mythosforschung® auf human-
wissenschaftlicher Basis auch Impulse
geben fur Theologie und Seelsorge.

2 C. Rogers, Die Kraft des Guten, Miinchen 1978.

% A. Grabner-Haider, Strukturen des Mythos. Theorie einer Lebenswelt, (erscheint Miinchen 1988).

Wie stark sind die
»Divisionen des Papstes«?

Die Verweltlichung der Theologie,
uberstiirzte Reformen und der Druck
ideologisch motivierter Gegner haben
den geistlichen Orden in Bedrangnis
gebracht. Sind die Divisionen des
Papstes stark genug standzuhalten?
Werden in Zukunft neue religiose
Gemeinschaften dominieren wie das
viel angefeindete Opus dei?

Ein Buch, das deutlich Stellung
bezieht und das eine tiefgreifende
Diskussion entfachen wird.

Basilius Streithofen

Die Divisionen des Papstes

Vom Wertewandel in den Klostern
304 Seiten - 6S 296,40

Langen Miiller

o 5
"

De ™

Divisionen .
des

Papstes ¢

e

VomWertewandel §
indenKlostern *

Langen Miiller



