Patristik

393

ker erklart?” (78—99). Wiederholt wird die Rolle
Hieronymus’ untersucht, der selbst eine Abkehr von
origenistischen Positionen vollzieht. Der Frage eines
(postnizéinisch interpretierten) Subordinatianismus
in der Trinititslehre und Christologie Origenes’ geht
J. Rius-Camps nach (154—186). Wie wenig diese
Christologie in das Schema einer nizino-chalzedo-
nensischen Orthodoxie pafit, wie sehr sie noch bibli-
schen Denkmustern entspricht, macht u. a. J. A.
McGuckin deutlich (211—222). Die Priexistenz
Christi (auch seiner Seele nach) ist fiir Origenes
gebunden an die Priexistenz der menschlichen Seele
uberhaupt, die mit der biblischen Schépfungslehre
nur schwer zu vereinbaren ist (M. Harl 238—258).
Eine Umdeutung des Siindenfalls auf den Fall der
Gezstgeschopfe (Noes) ist die Folge (P. Pisi
322—335). Origenes’ Stellung zur Frage der Wieder-
emkorperung in Astral- oder Trerlelber zeigt U.

Bianchi auf (270—281). Zentral ist auch im Haresie-
vorwurf die von H. Crouzel griindlich beleuchtete
Lehre vonder apokatastasis panton (282—290). Der
Frage der Auferstehungsleiblichkeit geht u. a. G.
Dorival nach (291—321). Der dritte Teil der Beitrige
steht im Zusammenhang mit der Ortung und Wir-
kung des Kirchenvaters. E. Osborn zeigt die platoni-
schen Vorausse des Kausalitatsverstindnis-
ses bei Origenes auf, aberauch dessen Bruch mitdem
Mittelplatonismus durch Eliminierung der (unendli-
chen) Zwischenursachen (362—369). Klar herausge-
arbeitet wird der Unterschied zwischen der Didaska-
los-Christologie Clemens’ und der Paidagogos-Sote-
riologie Origenes’ (K. J. Torjensen 370~2378). Die
Beziehungen zu Plotin zu analysieren, war Aufgabe
eines eigenen Seminars, das erste Ergebnisse vorle-
gen konnte (430—435). Theologiegeschichtlich
bedeutsam ist das Fehlen eines unmittelbaren Ein-
flusses auf die arianischen Streitigkeiten (R.P.C.
Hanson 410—423). Man kann also Origenes nicht
als ,Arianer vor Arius” ansehen.

Fiir die Origenesinterpretation ist immer die Ver-
stindnisdifferenz zwischen dem eigenen Anliegen
und Schaffen des Kirchenvaters und der dogmati-
schen Orthodoxie der postnizinischen Hiresiologen
zu beachten. Dieses Ergebnis in den einzelnen Berei-
chen zu verifizieren, lohnt die Miike, die nicht nur
fiir den Fachmann interessanten Beitrige durchzuar-

beiten. Einige Schonheitsfehler (vor allem in fremd-
sprachigen Texten) fallen dabei auf. Ausfiihrliche
Registererleichtern dem nicht am ganzen Werk inter-
essierten Beniitzer die Arbeit.

Linz Ulrich G. Leinsle

B CHADWICK HENRY, Augustin. (Kleine Van-
denhoeck-Reihe 1526). (132). Vandenhoeck & Rup-
precht, Géttingen 1987. Ppb. DM.

Dem modernen Leser das Denken des einflu3reich-
sten lateinischen Kirchenvaters nahezubringen, ist
das Ziel dieser gut lesbaren, informativen Einfiih-

rung aus der Feder eines Professors in Cambridge
(Ubers. v. M. Miihlenberg). Sie wendet sich
urspriinglich in Form von Vorlesungen an Studenten
in Oxford und Toronto und ist geeignet, auch einen
dem Denken Augustins und dessen platonischen
Voraussetzungen fernstehenden Zeitgenossen anzu-

sprechen.

Mit profunder Kenntnis der spiatantiken und friih-
christlichen Welt werden die prigenden Einfliisse des
augustinischen Denkens dargestellt: Cicero und die
lateinische Literatur, Manichiismus, Skepsis, (Neu-)
Platonismus, Christentum. Vf. folgt im wesentli-
chen der Entstehung der Hauptwerke Augustins.
Auf diese wird mehr Gewicht gelegt als auf die blof3e
Biographie. Im Vordergrund stehen anthropologi-
sche, psychologische, ethische und politische Frage-
stellungen. Mit Sachkenntnis, aber auch fiir den
historisch nicht so bewanderten Leser sehr verstind-
lich, wird der ,Sitz im Leben” der jeweiligen Proble-
me bzw. Schriften herausgearbeitet. Die von Augu-
stinus ausgehenden Einflisse auf die europaische
Geistesgeschichte, insbesondere auf Reformation
und Neuzeit, werden zusammenfassend (8 f) und an
vielen Einzelfragen beleuchtet. Die Kiirze und
Akzentuierung dieser Einfithrung bnngt es mit sich,
daB3 manche Fragen bzw. Schriften weniger beleuch-
tet werden, so etwa die philosophischen Friihschrif-
ten (vgl. 39 zu den Sohloqma) Dle Schilderung der
ersten Briidergemeinschaft von Thagaste als ,Philo-
sophengemeinschaft” (50 f) ist wohl etwas zu intel-
lektuell und ,professoral” ausgefallen Etwas unter-
belichtet bleiben auch die theologischen Inhalte, vor
allem Kirchenverstindnis, Gesduchl:stheolog:le und
Gnadenlehre.

Eine Kurzbibliographie zur Erstinformation und ein
brauchbares Register vervollstiindigen die handliche
und ansprechende Einfithrung in einen Denker, der
wohl auch darin modern ist, daf3 er ,mit seinen eige-
nen Schwierigkeiten zu leben” wuf3te (125).

Linz Ulrich G. Leinsle

i BALDONI ANTONIO/CERIOTTI GIANCAR-
LO, Frammenti Agostiniani. (Quaerere Deum,
Bd. 6). (140). Edizioni ,Augustinus®, Palermo 1988.
Kart. lam. Lire 11.000.

Fragmente sind Bruchstiicke, die das Ganze, von
dem sie genommen sind, wenigstens ahnen lassen.
So ist es wohl auch die Absicht des Bandchens, sich
der Gestalt und dem Denken des hl. Augustinus in
einigen Teilaspekten zu niahern. Herausgegriffen
werdenvon A, Baldonidrei Aspekte, diezentral sind
fiir Augustins Denken: Bekehrung (13—45), Inner-
lichkeit (77—91) und Gemeinschaft (115—137). Die
Bekehrung wird stark vom anthropologischen
Gesichtspunkt aus gesehen: Sieist dieWiederherstel-
lung des Menschen nach dem Plan Gottes. Die spiri-
tuelle Bedeutung der Bekehrung Augustins fiir Men-
schen von heute wird a igt. Gut heraus-
gearbeitet werden die Rolle der Skepsis (32) und das
Zielder vitabeata® (38f). Glaubeund Vernunft beim
jungen Augustin werden recht harmonisch geschil-
dert, wogegen C. Ac. I11,20,43 und Solil. 1,3,8—4,9
noch eine Héherstellung des Wissens iiber den Glau-
ben erkennen lassen (vgl. G. Kobler—U. Leinsle in
AnPraem 62 [1986) 145 f). Bekehrung ist der Weg
nach innen, der vor allem im Gebetsleben gesehen
wird (83—91), das augustinisch als Verlangen nach
Gott und dankendes Bekenntnis gedeutet wird. Die
Innerlichkeit ins ist aber engstens verbunden
mit dem Gemeinschaftsleben. Bemerkenswert ist die
Grundlegung der augustinischen Klosteridee in der
Lebensform der Urkirche (Apg4, 32—35). Wesentli-



