Patristik

393

ker erklart?” (78—99). Wiederholt wird die Rolle
Hieronymus’ untersucht, der selbst eine Abkehr von
origenistischen Positionen vollzieht. Der Frage eines
(postnizéinisch interpretierten) Subordinatianismus
in der Trinititslehre und Christologie Origenes’ geht
J. Rius-Camps nach (154—186). Wie wenig diese
Christologie in das Schema einer nizino-chalzedo-
nensischen Orthodoxie pafit, wie sehr sie noch bibli-
schen Denkmustern entspricht, macht u. a. J. A.
McGuckin deutlich (211—222). Die Priexistenz
Christi (auch seiner Seele nach) ist fiir Origenes
gebunden an die Priexistenz der menschlichen Seele
uberhaupt, die mit der biblischen Schépfungslehre
nur schwer zu vereinbaren ist (M. Harl 238—258).
Eine Umdeutung des Siindenfalls auf den Fall der
Gezstgeschopfe (Noes) ist die Folge (P. Pisi
322—335). Origenes’ Stellung zur Frage der Wieder-
emkorperung in Astral- oder Trerlelber zeigt U.

Bianchi auf (270—281). Zentral ist auch im Haresie-
vorwurf die von H. Crouzel griindlich beleuchtete
Lehre vonder apokatastasis panton (282—290). Der
Frage der Auferstehungsleiblichkeit geht u. a. G.
Dorival nach (291—321). Der dritte Teil der Beitrige
steht im Zusammenhang mit der Ortung und Wir-
kung des Kirchenvaters. E. Osborn zeigt die platoni-
schen Vorausse des Kausalitatsverstindnis-
ses bei Origenes auf, aberauch dessen Bruch mitdem
Mittelplatonismus durch Eliminierung der (unendli-
chen) Zwischenursachen (362—369). Klar herausge-
arbeitet wird der Unterschied zwischen der Didaska-
los-Christologie Clemens’ und der Paidagogos-Sote-
riologie Origenes’ (K. J. Torjensen 370~2378). Die
Beziehungen zu Plotin zu analysieren, war Aufgabe
eines eigenen Seminars, das erste Ergebnisse vorle-
gen konnte (430—435). Theologiegeschichtlich
bedeutsam ist das Fehlen eines unmittelbaren Ein-
flusses auf die arianischen Streitigkeiten (R.P.C.
Hanson 410—423). Man kann also Origenes nicht
als ,Arianer vor Arius” ansehen.

Fiir die Origenesinterpretation ist immer die Ver-
stindnisdifferenz zwischen dem eigenen Anliegen
und Schaffen des Kirchenvaters und der dogmati-
schen Orthodoxie der postnizinischen Hiresiologen
zu beachten. Dieses Ergebnis in den einzelnen Berei-
chen zu verifizieren, lohnt die Miike, die nicht nur
fiir den Fachmann interessanten Beitrige durchzuar-

beiten. Einige Schonheitsfehler (vor allem in fremd-
sprachigen Texten) fallen dabei auf. Ausfiihrliche
Registererleichtern dem nicht am ganzen Werk inter-
essierten Beniitzer die Arbeit.

Linz Ulrich G. Leinsle

B CHADWICK HENRY, Augustin. (Kleine Van-
denhoeck-Reihe 1526). (132). Vandenhoeck & Rup-
precht, Géttingen 1987. Ppb. DM.

Dem modernen Leser das Denken des einflu3reich-
sten lateinischen Kirchenvaters nahezubringen, ist
das Ziel dieser gut lesbaren, informativen Einfiih-

rung aus der Feder eines Professors in Cambridge
(Ubers. v. M. Miihlenberg). Sie wendet sich
urspriinglich in Form von Vorlesungen an Studenten
in Oxford und Toronto und ist geeignet, auch einen
dem Denken Augustins und dessen platonischen
Voraussetzungen fernstehenden Zeitgenossen anzu-

sprechen.

Mit profunder Kenntnis der spiatantiken und friih-
christlichen Welt werden die prigenden Einfliisse des
augustinischen Denkens dargestellt: Cicero und die
lateinische Literatur, Manichiismus, Skepsis, (Neu-)
Platonismus, Christentum. Vf. folgt im wesentli-
chen der Entstehung der Hauptwerke Augustins.
Auf diese wird mehr Gewicht gelegt als auf die blof3e
Biographie. Im Vordergrund stehen anthropologi-
sche, psychologische, ethische und politische Frage-
stellungen. Mit Sachkenntnis, aber auch fiir den
historisch nicht so bewanderten Leser sehr verstind-
lich, wird der ,Sitz im Leben” der jeweiligen Proble-
me bzw. Schriften herausgearbeitet. Die von Augu-
stinus ausgehenden Einflisse auf die europaische
Geistesgeschichte, insbesondere auf Reformation
und Neuzeit, werden zusammenfassend (8 f) und an
vielen Einzelfragen beleuchtet. Die Kiirze und
Akzentuierung dieser Einfithrung bnngt es mit sich,
daB3 manche Fragen bzw. Schriften weniger beleuch-
tet werden, so etwa die philosophischen Friihschrif-
ten (vgl. 39 zu den Sohloqma) Dle Schilderung der
ersten Briidergemeinschaft von Thagaste als ,Philo-
sophengemeinschaft” (50 f) ist wohl etwas zu intel-
lektuell und ,professoral” ausgefallen Etwas unter-
belichtet bleiben auch die theologischen Inhalte, vor
allem Kirchenverstindnis, Gesduchl:stheolog:le und
Gnadenlehre.

Eine Kurzbibliographie zur Erstinformation und ein
brauchbares Register vervollstiindigen die handliche
und ansprechende Einfithrung in einen Denker, der
wohl auch darin modern ist, daf3 er ,mit seinen eige-
nen Schwierigkeiten zu leben” wuf3te (125).

Linz Ulrich G. Leinsle

i BALDONI ANTONIO/CERIOTTI GIANCAR-
LO, Frammenti Agostiniani. (Quaerere Deum,
Bd. 6). (140). Edizioni ,Augustinus®, Palermo 1988.
Kart. lam. Lire 11.000.

Fragmente sind Bruchstiicke, die das Ganze, von
dem sie genommen sind, wenigstens ahnen lassen.
So ist es wohl auch die Absicht des Bandchens, sich
der Gestalt und dem Denken des hl. Augustinus in
einigen Teilaspekten zu niahern. Herausgegriffen
werdenvon A, Baldonidrei Aspekte, diezentral sind
fiir Augustins Denken: Bekehrung (13—45), Inner-
lichkeit (77—91) und Gemeinschaft (115—137). Die
Bekehrung wird stark vom anthropologischen
Gesichtspunkt aus gesehen: Sieist dieWiederherstel-
lung des Menschen nach dem Plan Gottes. Die spiri-
tuelle Bedeutung der Bekehrung Augustins fiir Men-
schen von heute wird a igt. Gut heraus-
gearbeitet werden die Rolle der Skepsis (32) und das
Zielder vitabeata® (38f). Glaubeund Vernunft beim
jungen Augustin werden recht harmonisch geschil-
dert, wogegen C. Ac. I11,20,43 und Solil. 1,3,8—4,9
noch eine Héherstellung des Wissens iiber den Glau-
ben erkennen lassen (vgl. G. Kobler—U. Leinsle in
AnPraem 62 [1986) 145 f). Bekehrung ist der Weg
nach innen, der vor allem im Gebetsleben gesehen
wird (83—91), das augustinisch als Verlangen nach
Gott und dankendes Bekenntnis gedeutet wird. Die
Innerlichkeit ins ist aber engstens verbunden
mit dem Gemeinschaftsleben. Bemerkenswert ist die
Grundlegung der augustinischen Klosteridee in der
Lebensform der Urkirche (Apg4, 32—35). Wesentli-



394

cher Ausdruck dieser Gemeinschaft ist die Euchari-
stie. Hier und in der Deutung Marias als Symbol der
Miitterlichkeit der Kirche iiberwiegen die Aussagen
der heutigen Theologie, deren Ansatzpunkte bei
Augustinus aufgezeigt werden.

Mehr historisch orientiert sind die beiden Beitriige
von G. Ceriotti itber Bekehrung und Taufe Augu-
stins (47—75) und iiber Aktion und Kontemplation
in der Lehre unseres Kirchenvaters (93—114). Klar
herausgearbeitet wird das auf den Menschen zen-
trierte Inl:eresse Augustins, demgegeniiber seine
Umwelt, ja die Welt iiberhaupt (vgl. Solil. 1,2,7)
sekundar ist. Gut aufgezeigt wu'd auch der Weg
Augustins von seinem Freundeskreis iiber die
gemeinsame Bekehrung mit seinem Freund Alypius
bis zum Ménchtum. Ménchtum ist jedoch nicht ein-
seitig Kontemplation im Sinne der traditionellen
Gegeniiberstellung von Martha und Maria. Der Vor-
zug Marias besteht fiir Augustinus im Besitz dessen,
was bleibt. Aktion und Kontemplation, ,otium sanc-
tum” und .negotium iustum” (De civ. Dei 19,19)
gehoéren im Christenleben untrennbar zusammen.
Eine kurze Bibliographie erginzt diese feine Einfiih-
rung in Grundgedanken des Kirchenvaters, der das
abendlindische Denken bis heute entscheidend

gepragt hat.
Linz Ulrich G. Leinsle

KIRCHENGESCHICHTE

B KELLY J. N. D., Reclams Lexikon der Pipste.
Aus dem Englischen iibersetzt von Hans-Christian
Oeser. (375). Philipp Reclam jun., Stuttgart 1988.
Ln. DM 49,—.

Die fiir ein Lexikon ungewdhnliche chronologische
Anordnung der Artikel hat ihre Vorteile, da so der
historische Kontext besser gewahrt ist. Ubrigens
ermdglicht das vorangestellte alphabetische Ver-
zeichnis der Pipste das rasche Auffinden. Die einzel-
nen Artikel sind ausgewogen; siesind gleich weit ent-
fernt von Apologetik und Polemik. Im allgemeinen
entspricht die Darstellung auch dem gegenwirtigen
Forschungsstand. Auch bei so schwierigen Epochen
wie den Anfingen des Papsttums oder der neueren
Zeit wird durchaus zufriedenstellend zwischen
Geschichte und Geschichten differenziert.

Nicht so gegliickt ist die Ubersetzung. H. Ch. Oeser
mag ein guter Anglist sein, in kirchlich-theologi-
scher Terminologie ist er jedoch offenbar zu wenig
bewandert. So findet man z. B. einen so unverstind-
lichen Satz wie diesen: ,1895 setzte er (Leo XIII.) eine
Kommission zur Untersuchung der RechtmaBigkeit
anglikanischer Orden ein; als dieser (!) einen negati-
ven Befund vorlegte, erklarte er die Orden . . . fiir
ungiiltig® (330). Hier muf3 im Original ican
Orders” gestanden sein, und es geht um die Frage der
Giiltigkeit der ikanischen Weihen". Daf3 Johan-
nes XXIII. die ,beiden Priesterseminare in Bergamo”
besucht habe (338), klingt fiir deutsche Ohren eben-
falls seltsam. Gemeint sein miissen das Knaben- und
das Priesterseminar. Auch daB3 Giovanni Battista
Montini, der spéatere Papst Paul VI., ,Assistent” des
Kardinalstaatssekretirs Pacelli war, entspricht nicht

Kirchengeschichte

der deutschen Terminologie. Einige sachliche Fehler
haben sich ebenfalls eingeschlichen. Das 6sterreichi-
sche Konkordat wurde 1870 (nicht 1874) aufgekiin-
digt (328); Leo XIII. entstammte einer Patrizierfami-
lie (nicht dem Adel) (328); eine .Altersgrenze fiir
Priester” (342) gibt es nicht, da der Geweihte nach
katholischer Auffassung fiir immer Priester bleibt.
Verdienstvoll ist das angefiigte Glossar, obwohl z. B.
der ,Dreikapitelstreit” nicht sehr hilfreich erklirt
wird. Das kleine Kapitel iiber die sogenannte ,Pip-
stin Johanna” bri t das wichtigste Material zum
Thema, fiihrt edoch die engenthchen Gegenbeweise
gegen die Existenz der Pipstin nicht an.
Hoffentlich ist durch die paar Verweise auf festge-
stellte Midngel kein falscher Eindruck entstanden.
Das preiswerte Buch ist namlich ein durchaus niitzli-
ches und auch gut lesbares Nachschlagewerk, das
man empfehlen kann. Der Beniitzer wird aber gut
daran tun, eine gewisse Unschirfe der Diktion, die
offenbarauf die ﬁ: rsetzung zuriickzufithrenist, ins
Kalkiil zu ziehen.

Linz Rudolf Zinnhobler

B KRANZ GISBERT, Winfried Bonifatius. Wegbe-
reiter des Christentums. (58, mit 10 Abb.). Bonifati-
us-Druckerei, Paderborn 1988. Kart. DM 8,50.

V£. versteht es, eine gut lesbare Lebensbeschreibung
des Apostels der Deutschen zu bieten, die die wesent-
lichen Aspekte dieser bedeutenden Personhchkmt

klar herausarbeitet. Es gibt freilich auch ei eDef'-
zite, SowirdS. 29mchterwahnt daﬁbﬂderReo

nisation der bayerischen Ditzesen (davon sollte man
eher sprechen als von Bistumsgriindungen), der Pas-
sauer Oberhirte belassen werden muf3te. Der tief-
greifende Konflikt des Bonifatius mit dem hl. Virgil
(und damit mit der iroschottischen Missionsrich-
tung) wird leider iibergangen; auch wird nicht her-
ausgearbeitet, wie einschneidend der Riicktritt Karl-
manns fiir Bonifatius eigentlich war. Das Biichlein
stellt einen Abdruck der Bonifatiusbiographie aus
dem umfangreichen Werk des Verfassers: ,Sielebten
das Christentum® dar. Fiir die selbstindige Verdf-
fentlichung hitte man unbedingt ein Verzeichnis der
einschldgigen Literatur bringen miissen.

Linz Rudolf Zinnhobler

B WALDMULLER LOTHAR, Die Synoden in Dal-
matien, Kroatien und Ungarn. Von der Vélkerwan-
lengeechichte, Rethe A — Darstellungen). OO +
i ichte, Reihe A — ungen). +
242). Schoningh, Paderborn 1987. Ln. DM 64,—.
Die Thematik des Buches scheint mir in zweifacher
Hinsicht von grof3er Bedeutung zu sein: Erstens ist es
fiir den kleindsterreichischen Erben altosterreichi-
scher ,Katholizitit® niitzlich, gelegentlich noch in
Horizonten zu denken, die fiir einen Karl Kraus,
Joseph Roth, Heimito von Doderer, Robert Musil,
Rainer Maria Rilke, ja auch fiir Franz Konig und Bru-
no Kreisky noch selbstverstindlich waren. Zweitens
ist es fiir die ganze westliche Welt trotz der durch die
Konferenz von Jalta willkiirlich gesetzten ideologi-
schen Grenzen wichtig, sich daran zu erinnern, dal}

die Kroaten, Ungarn und Polen eine tausendjihrige
Jateinische® Geschichte aufzuweisen haben. Es ist



