Hausberger/Zur 1250-Jahr-Feier der altbayerischen Bistiimer

37

KARL HAUSBERGER

Kirchliche Organisation und christlicher Glaube

im agilolfingischen Bayern

Ein Beitrag zur 1250-Jahr-Feier der altbayerischen Bistiimer

Die Straffung der baierischen Kirchenorgani-
sation durch den hl. Bonifatiusim Jahr 739 und
ihre enge Bindung an Rom waren epochema-
chend. Damit wurde der Boden fiir eine ziel-
strebende Verchristlichung gelegt, auch wenn
noch eine Zeitlang christliches und heidnisches
Denken, Empfinden und Handeln nebenein-
ander bestanden.

K. Hausberger, Ordinarius fiir Kirchenge-
schichte an der Universitit Regensburg, zeigt
inseiner Studie die Bedeutsamkeit der vor 1250
Jahren getroffenen  MaBnahmen
(Redaktion)

auf.

Die Geschichte des frithen Christentums
im Raum zwischen Donau und Alpen hob
in der Spitphase des rémischen Imperi-
ums an und fand ihren Abschluf3 durch
die straffe Organisation des bajuwari-
schen Kirchenwesens im Jahr 739. Sie
umspannt somit einen Zeitraum von etwa
vierhundert Jahren, in dem die abendlin-
dische Welt einen ihrer folgenschwersten
Umbriiche erlebte: den Ubergang in eine
neue Epoche des nationalen, politischen,
kirchlich-religisen und  kulturellen
Lebens — in das ,Mittelalter”. Ausgelost
hatten diesen Wandel der Dinge die groB3e
Vélkerwanderung und der von ihr herauf-
gefithrte Zusammenbruch des kraft- und
machtlos gewordenen westrémischen
Imperiums. Kennzeichnend fiir die neue
Epoche aber war die Tatsache, daB sich
durch den Eintritt der jungen germani-
schen Vélker in die abendlindische Welt
nicht nur der Schwerpunkt des politi-
schen Geschehens, sondern mit ihrer
Christianisierung auch der Schauplatz

der Kirchengeschichte vom Mittelmeer-
raum in das Gebiet nérdlich der Alpen
verlagerte,

Tritt die so charakterisierte Epoche eines
wechselvollen Auf und Ab, eines an dufe-
ren Erschiitterungen und innerer Bewe-
gung reichen Zusammenbruchs und Neu-
beginns in ihren abendlindischen Kon-
turen und grof3en Weichenstellungen eini-
germaflen deutlich vor Augen, so ver-
bleibt sie hiufig im Dunkel oder hebt sich
nurverschwommen ansLicht, wennesum
raumlich und zeitlich eingegrenzte Details
geht. Dies gilt auch und geradefiir das Bild
der christlichen Frithzeit Bayerns. Ange-
sichts einer duBerst liickenhaften literari-
schen Uberlieferung vermochte die histo-
rische Forschung bei vielen Problemstel-
lungen iiber den Bereich bloBer Mut-
maBung nicht hinauszukommen. Aller-
dings hat die archiologische Forschung in
den zuriickliegenden Jahren und Jahr-
zehnten ganz wesentliche Erkenntnisfort-
schritte erbracht. Wenn auch hiufig letzte
Klarstellungen noch nicht méglich sind,
so gehort die ,Wissenschaft des Spatens”
zweifelsohne zu den staunenswertesten
Phinomenen unserer Zeit, und Ausgra-
bungen, wie sie etwa entlang der Donau
imKelheimer, Regensburger, Straubinger,
Passauer oder Lorcher Raum getitigt wur-
den, haben so manche als ungesichert gel-
tende Aussage der literarischen Uberliefe-
rung erhirtet.

1. Bajuwarische Stammesbildung und
Kontinuitiit des Christentums

Die Vita Severini‘, jene wichtigste literari-
sche Quelle fiir den Todeskampf der rémi-



38 Hausberger/Zur 1250-Jahr-Feier der altbayerischen Bistiimer

schen Herrschaft an der Donau, schildert
uns lediglich den Endpunkt einer Ent-
wicklung, wenn sie zum Jahr 488 berich-

tet: Wahrlich mit dem biblischen Auszug.

der Israeliten aus Agypten sei fiir dieMen-
schen zwischen Donau und Alpen der
vom germanischen Heerfithrer und itali-
schen Konig (seit 476) Odovacar anbefoh-
lene Evakuierungsmarsch nach Siiden zu
vergleichen gewesen. Hand in Hand mit
dem Sinken der Krifte des rémischen
Imperiums hatte sich nimlich in den
Donauprovinzen Raetien und Norikum
schon seit geraumer Zeit ein allmihliches
Abbréckeln und Auflésen der alten Ord-
nung vollzogen, wobei das raetische
Donauland wohl um Jahrzehnte friiher
von Germanen besetzt worden war als die
Gebiete 6stlich von Kiinzing. So lieferte
unter anderem das 1980 aufgedeckte Rei-
hengriberfeld von Straubing-Alburg mit
seinen spatestens um die Mitte des 5. Jahr-
hunderts einsetzenden Bestattungen den
Beweis, da3 das nur wenige Kilometer
entfernt gelegene spitromische Kastell
Sorviodurum bereits eine Generation vor
Severin den germanischen Nachbarn zum
Opfer gefallen sein muf. In den Jahrzehn-
ten zwischen 470 und 490, mit der von
Severin angeregten schrittweisen Evaku-
ierung der romanischen Bevélkerung und
dem Riickzugsbefehl Odovacars von 488,
sank dann auch Ufernorikum zuriick in
ein Niemandsland miteinander rivalisie-
render germanischer Volksstimme. Die
neue politische Ordnung aber, die sich
jetzt zwischen Donau und Alpen zu eta-
blieren begann, war aufs engste verkniipft
mit den um 550 erstmals namentlich
kundbar werdenden ,Baibari® oder
~Baiovarii’,

Die Herkunft der Bajuwaren hat in der
zeitgendssischen Literatur keinen Nieder-
schlag gefunden, und ihr Eintritt in die
Geschichte vollzog sich nahezu unbe-
merkt. Bisin die jiingste Zeit herein gehér-
te daher die geographische und ethnische

Bestimmung dieser Herkunft zu den
umstrittensten Problemen der bayeri-
schen Frithgeschichte. Erst die archiologi-

"5che Forschung unserer Tage 148t in man-

cherlei Hinsicht klarer sehen. So macht es
zunichst eine vom 5. bis zum 7. Jahrhun-
dert sich durchziehende Bestattungskon-
tinuitit, wie sie in kiirzlich erschlossenen
Reihengriberfeldern immer wieder fest-
gestellt werden konnte, wahrscheinlich,
daf} die Bajuwaren weder in einer einzigen
groBBen Wanderung gekommen sind noch
ein einheitliches Volk darstellen. Viel-
mehr werden zahlreiche Splitter der im
spiten 5. und frithen 6. Jahrhundert in der
niheren und weiteren Umgebung unseres
Raumes feststellbaren Stimme — Marko-
mannen und Sueben, Thiiringer und
Naristen, Alamannen und Rugier, Skiren
und Heruler — inihnen aufgegangen sein,
Volksreste, die sich iiber einen lingeren
Zeitraum hin zwischen sitzengebliebene
Keltoromanen eingedringt haben und erst
im Land zwischen Donau und Alpen zu
einem eigentlichen Stamm zusammenge-
wachsen sind. Bei diesem ProzeB3 der
Stammes- und Herrschaftsbildung aber
waren die ,Ménner aus Baia” offenbar das
auslésende und bestimmende Element,
denn sie erwiesen sich als stark genug,
dem neuen Land und Volk seinen Namen
zu geben. DaBl dieses Herkunftsland
~Baia" mit dem béhmischen Kessel gleich-
zusetzen ist, unterliegt insofern kaum
mehr einem Zweifel, als es der Archéolo-
gie nun endlich gelang, den herrschafts-
bildenden Kern im Fundgut volkerwande-
rungszeitlicher Griber auszusondern und
mit Béhmen in Verbindung zu bringen.
Die in deutlicher Verdichtung um Regens-
burg und Straubing nachgewiesene Kera-
mik vom Typus Friedenhain/Ptestovice
— benannt nach zwei groBen Brandgri-
berfeldern nérdlich von Straubing und in
Siidwestbohmen — 148t den SchluB3 zu,
daB die fiir die Stammesbildung entschei-
dende Bevélkerungsgruppe iiber die



Hausberger/Zur 1250-Jahr-Feier der altbayerischen Bistiimer 39

natiirlichen  Verbindungslinien  der
Cham-Further und der Stallwanger Senke
aus dem béhmischen Kessel kam und daf3
jene namenlosen Friedenhain/Piestovi-
ce-Leute, Angehérige des elbgermani-
schen Kulturkreises, Pate gestanden sind
bei der Namensfindung fiir den aus vielen
Volksgruppen neu sich bildenden Grof3-
stamm auf vormals raetischem Boden.

Ohne Zweifel hat unter den neuen Herren
des Landes eine romanische Restbevolke-
rung die stitrmischen Zeitlidufte iiberdau-
ert. Die Evakuierungsbestrebungen Seve-
rins und der Riaumungsbefehl Odovacars
besagen ja im Grunde nur, daB sich das
offizielle Rom zuriickgezogen hat, die Ver-
treter des Staates und der Kirche, das Mili-
tar und allenfalls noch ein Teil der besit-
zenden Schichten. Zuriickgeblieben ist
eine zahlenmifBig nicht unbedeutende
keltoromanische Vorbevélkerung, vor al-
lem wohl Bauern und Handwerker, mit
besonderen Verdichtungen an einigen
befestigten Pliatzen an der Donau, im
Alpenbereich und namentlich im Salzbur-
ger und Tiroler Raum. Daf3 durch sie eine
gewisse Siedlungskontinuitit gewahrt
blieb, zeigt schon das Weiterleben roma-
nischer Personen-, Orts- und FluBnamen,
nicht minder die Fortexistenz spatrémi-
scher Zivilisations- und Kulturformen.
Schwieriger gestaltet sich das Problem der
Kultkontinuitit in den ehemals rémi-
schen Donauprovinzen, die Frage also, ob
und in welchem Ausmal die im Land sit-
zengebliebenen Keltoromanen christli-
ches Ideengut an die neuen germanischen
Bauernvélker weitergegeben haben und
weitergeben konnten. Zunéchst darf man
wohl davon ausgehen, daB3 mit dem
Zusammenbruch der Rémerherrschaft
auch die kirchliche Organisation zugrun-
deging. Dieser Umstand muf} freilich
nicht notwendig ein Erléschen des christ-

lichen Glaubens nach sich gezogen haben.
Im Gegenteil! Es gibt durchaus Anzeichen
dafiir, da3 die keltoromanische Restbe-
vilkerung des Landes auch christliche
Uberlieferungen der Spatantike in das ger-
manisch bestimmte frithe Mittelalter hin-
iibergetragen hat, so die nie véllig erls-
schende Erinnerung an die Blutzeugen
Florian in Lorch an der Enns und Afra in
Augsburg oder die Verehrung der hll.
Valentin und Maximilian im Alpenraum.
Mit romanischer Tradition stehen allem
Anschein nach auch die hll. Marinus und
Anianus in Verbindung, deren Kult in
Wilparting am Irschenberg bis zur Gegen-
wart fortdauert. Freilich muf3 mit Blick
auf die geradezu unentwirrbare Lebensbe-
schreibung dieser beiden Blutzeugen
offenbleiben, ob sich hier eine alte Erinne-
rung an spitrémisches Christentum be-
wahrte oder obsie, wie es die Vita vorgibt,
erst im spiten 7. Jahrhundert den Marter-
tod erlitten haben. Aufs Ganze gesehen
wird man jedenfalls davon ausgehen diir-
fen, daf3 die in schmalen Rinnsalen flie-
Bende Kultkontinuitit eine der Grundla-
gen, wenn auch eine noch so bescheidene,
firr die Christianisierung der neuen ger-
manischen Vélker war.

2. Agilolfingische Herrschaft und irofrin-
kische Mission

~Der Herzog aber, der dem Volk vorsteht,
war immer aus dem Geschlecht der Agi-
lolfinger und muf3 es immer sein”, heif3t es
kurz und biindig im bayerischen Stam-
mesrecht, der ,Lex Baiuvariorum®! Die
Herkunftsfrage dieses Geschlechtes ist bis
heute ungeldst. Doch wird soviel deutlich,
daB der erste bekannte Agilolfinger, der
555 in einem Herzog namens Garibald
begegnet, ein Funktionstriger des Fran-
kenreiches im Rahmen des bayerischen
Stammesgebietes war und in einem beson-

1 K.'Beyerle (Hg.), Lex Baiuvariorum, Miinchen 1926, Tit. III, 1.



40 Hausberger/Zur 1250-Jahr-Feier der altbayerischen Bistiimer

deren Vertrauensverhiltnis zum katholi-
schen Merowingerhof. stand. Garibald
wurde niamlich in ebendiesem Jahr 555
vom Frankenherrscher Chlothar I. als
Mann fiir die vormalige merowingische
Kénigin Walderada ausersehen. Der Bay-
ernherzog muf} also damals bereits dem
christlichen Glauben zugetan gewesen
sein, mit ihm wohl auch die oberste politi-
sche Fithrungsschicht des Landes. Aus der
Ehe Garibalds mit Walderada ging dann
unter anderem jene Tochter Theodelinde
hervor, die, 589 dem Langobardenkénig
Authari vermihlt, entscheidenden Ein-
. flu} auf die Zuriickdringung des ariani-
schen Bekenntnisses zugunsten eines
romisch geprigten Christentums in Ober-
italien gewinnensollte. Man hat sogar bis-
weilen die Vorstellung gehegt, die glau-
benseifrige Langobardenkénigin aus
agilolfingischem Hause habe im Zusam-
menhang mit der Griindung des Klosters
Bobbio (612) durch Columban den Jiinge-
ren die Aufmerksamkeit des Heiligen auf
das weite Missionsfeld ihres Heimatlan-
des gelenkt und so den AnstoB3 zu einer
planméBigen irofrankischen Mission
unter den Bayern gegeben. Gesichertes
148t sich iiber diese durchaus ansprechen-
de Vermutung freilich nicht ausmachen.
So bleibt nur die zusammenfassende Fest-
stellung: Das Christentum, soweit es sich
nicht in Resten durch die keltoromanische
Bevoélkerung iiber die stiirmischen Zeiten
hinweggerettet hat, kam wie vormals im
Frankenreich auch im Raum zwischen
Donau und Alpen von oben her auf das
Volk zu. Darum ist es nur allzu verstand-
lich, wenn sich die irischen und frinki-
schen Glaubensboten des 7. Jahrhunderts
vornehmlich an den Herzogspfalzen ein-
fanden und aufhielten.

Esist bezeichnend, daf} die erste Missions-
welle in unserem Land von Luxeuil in Bur-
gund ausging, jenem Kloster auf frin-
kisch-gallischem Boden, das der Ire
Columban um 590 gegriindet hatte, um
das seiner Meinung nach kirchlich im
argen liegende Frankenreich neu zu mis-
sionieren. Zu Anfang des 7. Jahrhunderts
wurden auch die Randgebiete des frinki-
schen Herrschaftsbereichs von der missio-
narischen Kraft dieses Klosters erfa3t. So
erfahren wir aus der um 640 vom gelehr-
ten Monch Jonas von Bobbio verfaf3ten
Vita Columbani, da3 Abt Eustasius von
Luxeuil nach 615 zunichst zu den burgun-
dischen Waraskern ging und anschliefSend
auch ,zu den Boiern, die jetzt Bayern
genannt werden’, gelangte: ,Diese wies er
mit groBter Anstrengung nach den
Grundregeln des Glaubens zurecht und
konnte dabei sehr viele bekehren. Nach
einiger Zeit kehrte er wieder nach Luxeuil
zuriick, nicht ochne wortgewaltige Min-
ner auszusenden, die dasbegonnene Werk
mit vollem Eifer fortsetzen sollten? Die
genannte Vita erzdhlt dariiber hinaus,
daf3 der Ménch Agrestius aus Luxeuil im
frithen 7. Jahrhundert voriibergehend bei
den Bayern missioniert habe, und aus
einer anderen Quelle erfahren wir, daf3
Eustasius zur Weiterfithrung des Bekeh-
rungswerkes den ebenfalls der Klosterge-
meinschaft von Luxeuil angehérenden
Méonch Agilus in Bayern zuriicklieB.?
SchlieBlich wird auch von dem im wei-
teren Sinne zum Luxeuil-Kreis zihlenden
hl. Amandus berichtet, er sei im bayeri-
schen und slawischen Donauraum mis-
sionarisch tétig gewesen. Welchen Weg
aber die Luxovienser Glaubensboten
genommen und in welchen Gegenden
unseres Landes sie gewirkt haben, muf3

2 MGSS rer. Mer. IV, 121 £,

Hierzu und zum folgenden: B. Paringer, Das alte Weltenburger Martyrologium und seine Miniaturen, in:

SM52(1934) 146—165: R. Christlein, Das Reihengriberfeld und die Kirche von Staubmg bei Weltenburg,
in: Archiologisches Korrespondenzblatt 1 (1971) 51—55.



Hausberger/Zur 1250-]Jahr-Feier der altbayerischen Bistiimer 41

nach Lage der Quellen offenbleiben. Daf3
damals schon das Kloster Weltenburg vor
dem gefihrlichen Donaudurchbruch ent-
stand, 148t sich weder ausschlieBen noch
beweisen. Doch hat die These Benedikt
Paringers, der, gestiitzt auf eine Welten-
burger Miniatur des 11. Jahrhunderts, die
Anfinge dieses Donauklosters mit der
Missionstitigkeit der Columban-Schiiler
in unmittelbaren Bezug brachte, in jiing-
ster Zeit an Verbindlichkeit eher gewon-
nen, und zwar namentlich durch die Aus-
grabung eines als christlich aus-
gewiesenen Reihengriberfeldes im nahe-
gelegenen Staubing (Stupinga). Der auf
die Zeit um 600 zuriickreichende archio-
logische Befund bezeugt unter anderem
die Existenz einer iiberdurchschnittlich
wohlhabenden und dadurch dotierungs-
fihigen Familie, welche die fremdlindi-
schen Ménche durchaus zu einer Kloster-
griindung ermuntern konnte.

Wie immer es um das letztlich nur durch
Ausgrabungen im Kloster selber abzukla-
rende Griindungsdatum Weltenburgs be-
stellt sein mag, eine férmliche ,Mission-
zentrale” fiir Bayern, so Paringer, wurde
durch die Columbanerménche hier
schwerlich errichtet, und der Erfolg dieser
Frithmission wird sich in eher bescheide-
nen Grenzen gehalten haben. Der breite
Durchbruch des Christentums, der Bay-
ern in ein geistliches Land umzuprigen
vermochte, vollzog sich wohl doch erst
umdie Wende vom 7. zum 8. Jahrhundert.
Initiatoren dieser Entwicklung waren
nicht zuletzt jene drei ,Apostel der Bay-
ern’, deren Gedichtnis die alten Bischofs-
stidte Regensburg, Salzburg und Freising
hochhalten bis zum heutigen Tag — die
hill. Emmeram, Rupert und Korbinian. Ihr
Wirken an den genannten Orten macht
zugleich deutlich, daB3 von der kirchlichen
Organisation der rémischen Provinzen
Raetien und Norikum zu der des frithmit-
telalterlichen Herzogtums Bayern kein

Weg fiihrt. Vielmehr waren die neuen
politischen Zentren auch zu kirchlichen
Mittelpunkten des Landes geworden.
Dariiber hinaus will es scheinen, daB3 die
aus dem frinkisch-gallischen Westen
kommenden und an den Herzogshéfen
titigen Glaubensboten noch viel von iri-
schen Wanderménchen an sich hatten,
und wenngleich sie selber Franken waren,
schlug bei ihrem Vorgehen doch immer
wieder der EinfluB der irischen Kirche auf
die frinkische seit den Tagen Columbans
durch.

Politisches Zentrum wie Brennpunkt des
kirchlichen Lebens im damaligen Bayern
war Regensburg, der Sitz der Agilolfinger
wohl von Anfang an. An ihre mit hoher
Wahrscheinlichkeit im Bereich des Alten
Kornmarkts gelegene Pfalz banden die
Herzége immer wieder Bischéfe, die als
Hof-, Missions- und Wanderbischéfe
anzusprechen sind. Namentlich kennen
wir neben dem hl. Emmeram noch den hl.
Erhard. Aberauchder hl. Rupert hielt sich
gegen Ende des 7. Jahrhunderts geraume
Zeit am Regensburger Herzogshof auf,
eheer in den Siidosten des Landes zog, wo
ihm Herzog Theodo das alte Oppidum
Juvavum mit der dazugehdrigen Burg
{iber der Salzach, eben Salzburg, zugewie-
sen hatte, Fiir das tatsichliche Wirken
eines Bischofs Erhard in Regensburg
konnte die Archiologie iibrigens jlingst-
hin den iiberzeugenden Nachweis liefern.
Die in der ihm geweihten Niedermiinster-
kirche durchgefiihrten Grabungen haben
nicht nur eine um 700 errichtete saalartige
Kirchenanlage mit Rechteckchor zutage
gefordert; es wurde von den Archiiologen
auch Erhards Grab entdeckt, und das
Ergebnis der anthropologischen Untersu-
chung, daB die aufgefundenen Gebeine
die eines im Alter von siebzig bis achtzig
Jahren verstorbenen Mannes ,mediterra-
nen’ Tys sind, widerspricht zumindest der
Angabe aquitanischer Herkunft in der
Vita S. Erhardi” aus dem 11. Jahrhundert



42 Hausberger/Zur 1250-Jahr-Feier der altbayerischen Bistiimer

nicht.* Die Ausgrabungen lassen mit Ein-
schrinkung auch einen SchluB auf
Erhards Titigkeit zu. Da namlich die
Erbauungszeit der iltesten Niedermiin-
sterkirche in die Regierung jenes Herzogs
Theodo fillt, der sich mit weitreichenden
Plinen fiir die Errichtung einer bayeri-
schen Landeskirche beschiftigte, wire es
"denkbar, daf diese Kirche speziell fiir die
Aufgaben eines am Herzogshof titigen
Bischofserrichtet wurde. Wasdie zeitliche
Zuordnung betrifft, so diirfte Erhard, der
méglicherweise Emmerams Nachfolgerin
Regensburgwar, inden ersten Jahrzehnten
des 8. Jahrhunderts hier gewirkt haben.
DaB er die bonifatianische Bistumsorga-
nisation noch erlebt hat, ist mit an Sicher-
heit grenzender Wahrscheinlichkeit aus-
zuschlief3en.

3. Kanonische Errichtung von Bistiimern

Der frithen bayerischen Kirche mangelte
die feste Organisation nach kirchenrecht-
lichen Grundsitzen, und dem reichen
Wirken der genannten irofrinkischen
Hofbischéfe fehlte die enge Verbindung
mit der abendliandischen Gesamtkirche.
Darum unternahm der seit dem ausgehen-
den 7. Jahrhundert machtvoll und weithin
unabhéngig vom Frankenreich regierende
Herzog Theodo gegen Ende seines Lebens
den kiihnen Versuch, der bayerischen Kir-
che eine stabile Ordnung zu geben und sie
durch engen Anschluf3 an Rom aus dem
westfrinkischen EinfluBbereich zu 16sen.
Dem Bericht des ,Liber Pontificalis” zufol-
ge kam der Herzog im Jahr 715 oder 716
,mit anderen seines Stammes zum Grab
des seligen Apostels Petrus, um hier zu
beten als der erste seines Volkes”® DaB3
der Herzog mit seinem Gefolge aber nicht

nur des Betens halber zum Grab des Apo-
stelfiirsten gekommen war, sondern daf3
sein Aufenthalt an heiliger Stitte auch
eine eminent kirchenpolitische Bedeu-
tung hatte, zeigt der auf den 15. Mai 716
datierte Organisationsentwurf Papst Gre-
gors II. fiir eine bayerische Landeskirche.
Er nimmt Riicksicht auf die von Theodo
vorgenommene Untergliederung des Lan-
des in Teilherzogtiimer und sieht die
Errichtung von drei, vier oder noch mehr
gegeneinander abgegrenzten Bistiimern
vor. An der Spitze der Kirchenprovinz
sollte ein Erzbischof stehen, wohl mit Sitz
in Regensburg, der beim Fehlen eines
geeigneten Kandidaten aus Rom angefor-
dert werden konnte.® Der bis ins einzelne
gehende Organisationsplan blieb aber in
den Anfingen stecken, vielleicht, weil die
karolingischen Hausmeier intervenierten,
in erster Linie wohl wegen der nach Theo-
dos Tod (717/718) einsetzenden Zwistig-
keiten zwischen seinen Erben, in die
schlieBlich die Franken eingriffen. Gleich-
wohlwar 716 kiinftiger Kirchenpolitik die
Richtung gewiesen worden. Noch unter
Theodos Enkel Hucbert wurde auch Pas-
sau Sitz eines Bischofs, und unter dessen
Nachfolger Odilo brachte das Jahr 739 die
endgiiltige Regelung der bayerischen Kir-
chenverhiltnisse.

Wie vormals Herzog Theodo ging es auch
Qdilo um die Unabhingigkeit seines Lan-
des vom Frankenreich. Darum nahm er
die alten Fiden mit Rom wieder auf und
organisierte in engster Zusammenarbeit
mit dem rémischen Legaten fiir die germa-
nischen Linder, dem Angelsachsen Win-
frid-Bonifatius, die erste Landeskirche
rechts des Rheins. In Anlehnung an die
Bischofssitze der Friihzeit, die sich an den

4

K. Schwarz, Das spatmerowingerzeitliche Grab des hl. Bischofs Erhard im Niedermiinster zu Regensburg,

in: Ausgrabungen in Deutschland 2 (1975) 129—164; P. Mai, Der heilige Bischof Erhard, in: G. Schwaiger
— P. Mai (Hg.), Regensburger Bistumspatrone, Miinchen—Ziirich 1988, 63—84.

5 Duchesne LP I, 398.
¢ PL 89, 531—534.



Hausberger/Zur 1250-Jahr-Feier der altbayerischen Bistiimer 43

Residenzen der Teilherzége in Regens-
burg, Passau, Salzburg und Freising her-
ausgebildet hatten, wurden vier Bistiimer
eingerichtet und gegeneinander abge-
grenzt. Um dem irisch-gallischen Kir-
chenwesen allen EinfluB abzuschneiden
und um eine rémisch geprigte, den kano-
nischen Vorschriften entsprechende Ord-
nung aufzurichten, setzte Bonifatiusiiber-
all neue Bischéfe ein: Gaubald in Regens-
burg, Ermbert in Freising, Johannes in
Salzburg; einzig Vivilo in Passau, der vom
Papst selber Weihe und Sendung erhalten
hatte, durfte bleiben. Die organisatori-
schen Mafinahmen, iiber die Bonifatius
gewissenhaft nach Rom berichtete, wur-
den von Gregor III. unterm 29. Oktober
739 bestitigt:

JWenn du also meldest, da3 du zu dem Volk der Bay-
ern gelangt bist und sie ohne kirchliche Ordnung
angetroffen hast, weil sie nur einen Bischof, den von
Uns selbst geweihten Vivilo, im Lande haben, und
daf du dann mit Zustimmung des Bayernherzogs
Qdilo und der Vornehmen des Landes drei weitere
Bischofegeweiht und dasLand in vier Teile, dasheif3t
invier Sprengel geteilt hast, auf daf} jeder Bischof sei-
nenSprengel habe, so hast du, Bruder, wohl und wei-
segehandelt, denn du hast an Unserer Statt und ganz
in Unserem Sinn den apostolischen Auftrag aus-
gefiihrt”’

Damit war fiir die bayerische Kirche ein
~ wichtiger Markstein gesetzt. Die Kette
ihrer Oberhirten sollte fortan nicht mehr
abreiBen, auch wenn die Grenzen der
Bistiimer, namentlich nach Norden und
Osten zu, noch geraume Zeit flieBend
blieben.

Die durch Bonifatius geschaffene bayeri-
sche Landeskirche fand noch vor der Jahr-
hundertwende ihren organisatorischen
AbschluB in der Errichtung eines Metro-
politanverbandes, wie er schon Herzog
Theodo vorgeschwebt hatte. Auf Wunsch
Karls des GroB3en verlieh Papst Leo I1I. im
Jahr 798 dem Salzburger Oberhirten Arn
als Zeichen der erzbischéflichen Wiirde

das Pallium und unterstellte ihm die
Bischéfe von Passau, Regensburg, Frei-
sing und Siben als Suffragane. Die Frage,
warum damals gerade Salzburg zum
Erzbistum erhoben wurde und nicht
Regensburg, der politische Mittelpunkt
des Landes, ist oft erdrtert, aber bis heute
nicht befriedigend beantwortet worden.
Mag sein, daB dabei, neben den engen
persénlichen Beziehungen Arns zum
karolingischen Hof, die herausragende
Bedeutung Salzburgs fiir die Ostmission
eine maf3gebliche Rolle spielte. Jedenfalls
wurde durch die Schaffung eines Metro-
politanverbandes die innere Einheit der
bayerischen Kirche erheblich verstirkt,
was seinerseits nicht ohne Auswirkung
blieb auf den Fortbestand des bayerischen
Staates und dessen Einbindung in das
karolingische GroBreich. Davon zeugt
nicht zuletzt die von Erzbischof Arn um
die Jahrhundertwende einberufene erste
Provinzialsynode zu Reisbach—Freising
—Salzburg, deren Beschliisse, ganz im
Sinne Karls des Grof3en, eine Verschmel-
zung der bayerischen Landeskirche mit
der frinkischen Reichskirche anstrebten.

4. Klostergriindungen der spiten Agilol-
fingerzeit

Das Jahrhundert der bayerischen Bi-
schofskirchenorganisation markiert zu-
gleich die erste groBe Bliitezeit monasti-
schen Lebens in unserem Land. Bis zum
Jahr 788, das fiir Bayern mit dem Sturz
Tassilos II1. das Ende der agilolfingischen
Herrschaft bedeutete, wurden in rascher
Abfolgeandiefiinfzig KlSster neu gegriin-
det und einige schon unter irofrinkischem
EinfluB entstandene M&nchszellen nach
der reinen Benediktus-Regel ausgerichtet,
so beispielsweise in Regensburg die um
das Grab des hl. Emmeram gescharte, in
ihren Anfingen kaum mehr faf3bare klé-

7 MGEp.sel. 1, 72f.



44 Hausberger/Zur 1250-Jahr-Feier der altbayerischen Bistiimer

sterliche Gemeinschaft, welche sich noch
unter Bischof Gaubald zu kultureller
Bedeutung ersten Ranges aufschwang.
Wir kénnen die agilolfingerzeitliche Klo-
sterlandschaft in unserem Rahmen nicht
einmal skizzenhaft umreiflen, kénnen nur
pauschalfeststellen, daf3 die Herzége Odi-
lo und Tassilo im Griindungseifer voran-
gingen, gefolgt von den weltlichen wie
geistlichen GroBen des Landes. Neben
namhaften Kl6stern an den Bischofssitzen
entstanden monastische Niederlassungen
vor allem entlang der FluBliufe, an der
Donau (Miinchsmiinster, Weltenburg,
Woérth, Pfaffmiinster, Metten, Niederal-
taich), gegen den Lechrain zu (Wesso-
brunn, Sandau, Thierhaupten, Polling),
an der Isar (Schiftlarn, Moosburg), am
Inn (Kufstein, Gars, Au) und an der Alt-
mithl (Eichstitt, Solnhofen). Hinzu
kamen die vielen Seekléster des Alpen-
vorlandes (Mondsee, Mattsee, Herren-
und Frauenchiemsee, Schliersee, Tegern-
see, Staffelsee) beziehungsweise in den
umliegenden Sumpfgebieten (Benedikt-
beuern, Schlehdorf), war doch die Nut-
zung des Fischreichtums fiir die langen
Fasten- und Abstinenzzeiten der Monche
von hoher Bedeutung. Auffallend ist
schlieBlich bei einigen Kloéstern wie
Chammiinster, Kremsmiinster und Inni-
chen ihre Grenznihe, die diese Monchs-
zellen als missionarische und kolonisato-
rische Stiitzpunkte ausweist.

Wenn wir von einer Bliitezeit des monasti-
schen Lebens sprechen, so dringt sich
ganz vonselber die Frage nach dem Grund
fiir diese Stiftungen und ihrer Bedeutung
firr das Land auf. Sicherlich waren die
iiberreichen herzoglichen, adeligen und
bischéflichen Schenkungen in erster Linie
religiés motiviert, in der Sorge um das
eigene Seelenheil und im Wunsch nach
Festigung des christlichen Glaubens. Ein

Kloster stellte ja zuvorderst ein religidses,
kultisches Zentrum dar, eine Stitte des
gemeinsamen Gebets und gemeinsamen
Lebens der Ménche nach festgefiigter
Regel. Es war aber zumeist auch Grablege
und Eigentum seines Griinders und stand
als geistlicher wie sozialer Kosmos in viel-
faltiger Weise mit der Welt in Verbindung.
So haben die Kl&ster mit ihrer ausgedehn-
ten Grundherrschaft als Stétten organi-
sierter Arbeit, moderner Wirtschaftsfiih-
rung und besserer Agrarmethoden
Wesentliches fiir den Landesausbau und
die mittelalterliche Rodung geleistet. Sie
waren dariiber hinaus Mittelpunkte der
Kulturpflege im weitesten Sinne, waren
wichtigste Briickenpfeiler hin zur Antike
und wiesen inihren Schulen einem ganzen
Volk den Weg hinein in die lateinische
Sprache und das schriftliche Vermichtnis
langst vergangener Jahrhunderte. Und
nicht zuletzt miissen diese frithen mona-
stischen Zentren eine seelsorgerliche und
missionarische Aktivitit von groBartiger
Entschlossenheit und hinreiBendem Ernst
entfaltet haben. Die ersten Denkmiler
unserer Literaturgeschichte gehoren ja
noch in den geistigen Umkreis der bayeri-
schen ,Urkloster” und sind sprechende
Zeugnisse fiir die kernhafte Frommigkeit
einesjungbekehrten Stammes: derinneun
aussagekriftigen Langzeilen vom Anfang
aller Dinge kiindende Weltschépfungs-
hymnus etwa, wie er in einer Handschrift
des Klosters Wessobrunn auf uns gekom-
men ist, oder sein thematisches Gegen-
stiick, das im Regensburger Emmerams-
kloster nach angelsichsischem Vorbild
aufgezeichnete ,Muspilli jenes einer
BuB3predigt gleichkommende Stabreim-
gedicht vom Schicksal der Seele nach dem
Tod und vom Ende der Welt, das die ,Letz-
ten Dinge” mit erschiitternder Wucht ins
BewuBtsein ruft.® Nicht minder beach-

8 Textderbeiden Literaturdenkmaler: H. P5rnbacher — B, Hubensteiner (Hg.), Bayerische Bibliothek, Bd.

1, Miinchen 1978, 19 bzw. 28—33.



Hausberger/Zur 1250-Jahr-Feier der altbayerischen Bistiimer 45

tenswerte Zeugnisse agilolfingerzeitlicher
Klosterkultur sind uns in illuminierten
Handschriften aus verschiedenen Dom-
und Klosterschulen wenigstens zu einem
Bruchteil erhalten geblieben.

5. Zum Prozef} der Verchristlichung

Wenn wir nochmals den Vorgang der
Christianisierung unseres Landesals Gan-
zen ins Auge fassen, so interessierten uns
natiirlich auch die Fragen, mit welchen
Methoden die Bekehrungsarbeit vor sich
ging und wie intensiv sich das Volk den
neuen Glauben angeeignet hat. Leider
schweigen sich die Quellen diesbeziiglich
weithin aus. Selbst aus der Lebensbe-
schreibung des Bonifatius, dessen Wirken
bereits im helleren Licht der Geschichte
steht, 146t sich mit Theodor Schieffer fiir
Bayern nur ablesen, daf3 die spezifische
Leistung des Heiligen ,nicht so sehr in der
Saatlegung selbst als vielmehr in der Pfle-
ge der Saat’ lag, naherhin in der ,Reini-
gung eines noch sehr rudimentiren,
innerlich unsicheren Glaubenslebens®, im
JKampf um eine allmihliche Durchset-
zung christlicher Zucht und Sitte’ und in
der ,Herstellung eines geordneten Kir-
chentums”.’ Dabei muf3ten die Missiona-
re wohl nicht selten mit jener massiven
Anschaulichkeit werben, wie sie 723 in
der Fillung der Donareiche durch den
Angelsachsen im hessischen Geismar
spektakulidrsten Ausdruck gefunden
hatte. Das’ will besagen: Nicht die tief-
schiirfende Darlegung christlicher Glau-
bensinhalte stand bei der Missionierung
im Vordergrund, sondern die handfeste
und sinnenfillige Bestitigung des Satzes,
daB der Christengott méichtiger ist denn
die alten Stammesgottheiten. Selbstver-
stindlich war bei dieser zermiirbenden
Alltagsarbeit auch immer wieder ein

gewisses Entgegenkommen gefordert,
nimlich dasEingehen auf den heidnischen
Wurzelgrund einer Frémmigkeit, die sich
mit einigem Geschick fiir die neue Reli-
gion fruchtbar machen und mit christli-
chem Sinngehalt fiillen lie}. So weihte
man beispielsweise an einem heidnischen
Festtag einen Altar oder eine Kirche, so
daB sich nun alljahrlich die Wiederkehr
dieser Weihe, also das christliche Kirch-
weihfest anstatt einer heidnischen Feier,
begehen lieB3. Auch der Heiligen- und Reli-
quienkult bot den Missionaren wertvolle
Meglichkeiten, den alten Damonenglau-
ben aufzufangen und christlich zu iiber-
formen. Als Freunde Christi waren die
Heiligen ja mit ihm Sieger iiber die dun-
klen Michte, und der Besitz ihrer Reliqui-
en sicherte den Glidubigen dhnlich den
heidnischen Amuletten Schutz und Hilfe
gegen alles Damonische.

DaB die Bekehrung zum Christentum ein
heikler und langwieriger ProzeB3 war,
macht unter anderem der durchaus glaub-
wiirdige Bericht der Heidenheimer Nonne
Hugeburc deutlich, die in der Lebensbe-
schreibung des hl. Wynnebald erzihlt,
der Griinderabt des Doppelklosters Hei-
denheim habe nach der Mitte des 8. Jahr-
hundertsbei den Bewohnern des Sualafel-
des, womit der Héhenzug zwischen Alt-
miihl und Woérnitz bezeichnet ist, noch
~iel Blendwerk heidnischer Verkommen-
heit” und ,viele durch Teufelslist getzusch-
te G6tzendiener” angetroffen; besonders
Jeidvoll” sei dem angelsichsischen
Moénch neben dem Kampf gegen Zeichen-
deuter, Zauberer und Totenbeschwérer
der Widerstand eines bereits sporadisch
anzutreffenden und seiner Berufung
untreu gewordenen Klerus gewesen.'
Auch der um 743 im Frankenreich verfal3-
te Indiculus superstitionum et pagania-

®  Th. Schieffer, Winfrid-Bonifatius und die christliche Grundlegung Europas, Freiburg 1954, 148.
1 A. Bauch, Quellen zur Geschichte der Diézese Eichstitt, Bd. I: Biographien der Griinderzeit, Regensburg

21984, 154—157.



46 Hausberger/Zur 1250-]Jahr-Feier der altbayerischen Bistiimer

rum” listet in seinen Kapiteliiberschriften
mancherlei abergliubisches Brauchtum
auf, wieesdamals wohl auch bei den Baju-
waren im Schwange war: Von dem, was
bei den Steinen verrichtet wird — Von den
heidnischen Beobachtungen beim Feuer
— Von dem Gétzenbild aus Mehl — Von
den holzernen FiiBen und Hinden nach
heidnischem Brauch . . . Und wenn wir
aus der Emmeramsvita Arbeos von Frei-
sing erfahren, daB3 das bayerische Volk an
der Wende vom 7. zum 8. Jahrhundert
~den Gétzendienst noch nicht véllig abge-
legt” hatte, ,da die Viter ihren Nachkom-
men mit dem Kelche Christi auch die Ver-
ehrung ihrer Gétter hinterlassen hatten”,
soist dies nur ein weiterer Beleg dafiir, daB
im Lande noch geraume Zeit eine Art Syn-
kretismus herrschte, eine eigenartige
Mischung von christlichem und heidni-
schem Denken, Empfinden und Handeln.
Auf solchem Hintergrund mufte der
synodalen Titigkeit der frithen bayeri-
schen Kirche besonderes Gewicht zukom-
men. Sie stellt sich auf weiten Strecken als
Erziehungswerk am jungbekehrten Volk
dar, und was die verschiedenen Zusam-
menkiinfte der geistlichen und weltlichen
GrofB3en einschirften, ist auch ein Spiegel-
bild dessen, woran es gefehlt hat. Unter
den tassilonischen Landessynoden ver-
dienen vor allem die Zusammenkiinfte
von Dingolfing (um 770) und Neuching
(772) der Erwihnung. Da die Beschliisse
beider Konzilien nur in Handschriften der
~Lex Baiuvariorum” iiberliefert sind, diir-
fen wir in ihnen wohl Erginzungsgesetze
zudem auch sonst mannigfach vomkirch-
lichen Denken geprigten bayerischen
Stammesrecht sehen.! Die Vereinbarun-
gen zu Dingolfing betrafen neben vermé-
- gens- und strafrechtlichen Fragen auch
" rein kirchliche Gegenstande wie die Ein-
schirfung der christlichen Sonntags-

pflicht oder das Verbot, eine Nonne zu
heiraten. AuB3erdem schlossen die geistli-
chen Teilnehmer nach dem Vorbild franki-
scher Synoden eine Gebetsverbriiderung,
kraft derer sie sich beim Ableben eines
Bischofs oder Abtes zu einer bestimmten
Anzahl von Messen fiir das Seelenheil des
Verstorbenen verpflichteten. Das folgen-
de Landeskonzil von Neuching sah sein
Ziel nach eigenen Worten darin, ,iiber die
Beobachtung der Klosterregel durch
Ménche und Nonnen und die Amtstitig-
keit der Bischéfe Bestimmungen zu tref-
fen, auBerdem aber die Gesetze seines Vol-
kes durch die angesehnsten und
erfahrensten Minner mit Zustimmung
des ganzen Volkes in Ordnung bringen zu
lassen . . . Unter den achtzehn beschlos-
senen Artikeln nehmen die Maf3gaben
gegen den Diebstahl, iiber den Schutz der
Sklaven und Freigelassenen und iiber das
Gerichtsverfahren einen breiten Raum
ein. In kirchlicher Hinsicht erscheint jene
Verfiigung von besonderem Gewicht, die
die Bischofe anwies, die Geistlichen nach
der Bevélkerungszahl im Lande zu vertei-
len und die Seelsorgebezirke genau zu
umschreiben, war doch damit eine wichti-
ge Anregung zur Griindung von Pfarr-
sprengeln ausgesprochen. In einem wei-
teren Artikel wurde die Errichtung von
Baptisterien an den einzelnen Kirchen ver-
langt, wobei als Tauftermine nur die Vor-
abende von Ostern und Pfingsten in Frage
kamen. Sodann sollte jeder Geistliche
unter seinen Biichern ein Sakramentale
haben und sollte stets darauf bedacht sein,
die Glaubigen aus der Hl. Schrift und Tra-
dition zu belehren, ihnen aber auch durch
ein beispielhaftes Leben voranzuleuchten.
Das geistliche Gewand abzulegen, war
dem Kleriker ebenso untersagt wie das
Tragen von Waffen. Zu seinen Pflichten
gehore iiberdies die schulische Unterwei-

11 vgl. MGConc 11/1, 93—105.



Hausberger/Zur 1250-]Jahr-Feier der altbayerischen Bistiimer 47

sung, insbesondere die Pflege des Ge-
sangs, damit dieser kiinftighin nicht so
~biuerisch” klinge. SchlieBlich verbot die
Neuchinger Synode den Ménchen die
Ausiibung der Seelsorge auBBerhalb ihres
Besitzes und somit jegliche Einmischung
in die Belange des Pfarrklerus.

Diese wenigen Andeutungen zum Prozef3
der Christianisierung Bayerns bediirfen
noch der abschlieBenden Feststellung,
daB3 der zunichst recht rudimentir in
Erscheinung tretende christliche Glaube

Ausgewihlte Literatur:

im jungbekehrten Volk alsbald ungeahnte
Krifte entfachte. Denn kaum dafB die
innere Aneignung des Christentums im
Lande selber vollzogen war, trat fiir die
bayerische Kirche auch schon die grofle
Missionsaufgabe ins Blickfeld. Bis in die
ottonische Zeit hinein war dann Bayern
diejenige Landschaft des Reiches, die sich
am intensivsten der christlichen Durch-
dringung des Ostens gewidmet und das
Erbe seiner eigenen christlichen Friihzeit
fiir die slawischen Nachbarn fruchtbar
gemacht hat.

H. Dannheimer, Auf den Spuren der Baiuwaren. Archéologie des frithen Mittelalters in Altbayern, Pfaffen-

hofen 1987.

H. Dannheimer — H. Dopsch (Hg.), Die Bajuwaren. Von Severinbis Tassilo 488 —788 (Katalog der gemeinsa-
men Landesausstellung des Freistaates Bayern und des Landes Salzburg), Miinchen—Salzburg 1988.

H. Dopsch (Hg.), Geschichte Salzburgs — Stadt und Land 1/1, Salzburg 1981.

K. Hausberger, Geschichte des Bistums Regensburg, 2 Bde, Regensburg 1989.

K. Hausberger — B. Hubensteiner, Bayerische Kirchengeschichte, Miinchen ?1987.

J. Jamut, Agilolfingerstudien. Untersuchungen zur Geschichte einer adeligen Familie im 6. und 7. Jahrhun-

dert, Stuttgart 1986.

E Prinz, FrithesMénchtum im Frankenreich. Kultur und Gesellschaft in Gallien, den Rheinlanden und Bayern
am Beispiel der monastischen Entwicklung (4. bis 8. Jahrhundert), Miinchen—Wien 1965.
K. Reindel, Das Zeitalter der Agilolfinger, in: M. Spindler (Hg.), Handbuch der Bayerischen Geschichte, Bd.

1, Miinchen %1981, 101—245.

H. Wolfram, Die Geburt Mitteleuropas. Geschichte Osterreichs vor seiner Entstehung, Wien 1987.
H. Wolfram — A. Schwarcz (Hg.), Die Bayern und ihre Nachbarn, Teil 1, Wien 1985.

Biicher fiir die Verkiindigung

Neue Geistliche Gemein-
schaften in der katholischen
Kirche

112 S, Fr. 16.—

Kraft und Geist der Kirche —
Wege des Menschen zu Gott

64 S, Fr. 8—

Joachim Miiller (Hrsg.) Josef Sudbrack Adolf Fugel
Orte Die Wahrheit der Das sagt mir die Bibel
lebendigen Glaubens Sakramente Impulse far jeden Tag:

Osterzeit

88 S., farb. Umschlag,
Fr. 12—

Kanisius Verlag — PF 1052 — CH-1701 Freiburg




