Religionen

99

RELIGIONEN

M ELIADE MIRCEA, Erinnerungen 1907—1937.
(439.) Insel, Frankfurt a. M. 1987. Ln. DM 56,—.

Wer mit dem Werk Eliades cin wenig vertraut ist und
Freude hat am Nach-Denken seiner religionswissen-
schaftlichen Uberlegungen, beginnt mit einer gewis-
sen Neugierde in den Aufzeichnungen zu lesen, in
denensichE., der 1986 im Alter von 79 Jahren gestor-
ben ist, an die ersten 30 Jahre seines Lebens erinnert.

Der erste Teil bezieht sich auf die Kindheit und die
Schulzeit, die E. in Bukarest verlebte. Die Mansarde
im elterlichen Haus wird immer mehr zu seinem
Reich, in dem er sich trotz der Behinderung durch
seine schwachen Augen in einem Ubermal3 dem
Lesen hingibt. Den Traum, nach Indien zu kommen,
kann E. mit 21 Jahren verwirklichen aufgrund eines
Stipendiums, das dem begabten Studenten gewahrt
wird. Er studiert in Indien nicht nur Sanskrit und
indische Philosophie, sondern taucht tief in die indi-
sche Geisteswelt und die damit verbundenen Ubun-
gen ein. Nach drei Jahren muf3 er nach Bukarest
zuriick, um dort seinen Militirdienst abzuleisten. Er
stellt in dieser Zeit seine Dissertation fertig, wird
zum gefeierten Romanautor, bekommt einen Lehr-
auftrag an der Universitit und beginnt sein gemein-
sames Leben mit Nina,

Die ,Erinnerungen’ sind weder Biographie noch
Tagebuch, beinhalten aber Elemente von beidem.
Ein erwachsener Mensch schaut auf die Wege seiner
Jugendzeit zuriick, die er mit Leidenschaft und einer
unerschopflichen Lebensenergie beschritten hat und
mit denen er immer noch nicht zu Ende ist. Schon
frith und auf verschiedene Weise kommt zum Vor-
schein, was zum Lebenswerk Eliades werden sollte.
Es geht in seinem eigenen Leben, im Leben seiner
Romanfiguren und in seiner wissenschaftlichen
Arbeit um das Erfassen (bzw. Erahnen) des Unbe-
dingten im Bedingten, des Heiligen im Profanen, des
Jenseitigen im Diesseitigen. Immer wieder ver-
schwimmen dabei die Grenzen zwischen dem realen
Leben und seiner mythologischen Bedeutung. Es
nittzt E. nicht viel, wenn er versucht, sichandie,Rea-
litit’ zu halten, denn .. .. diese ,Realitit’ war
mythologisch geworden in dem Augenblick, als ich
sie erlebt hatte” (247).

In einem Leben zu beiden Seiten der Grenze mag das
Eigentliche liegen, das das Werk des grofien Reli-
gionswissenschaftlers prigt und auszeichnet. Er
arbeitet bis zur Erschépfung, kennt aber genauso das
notwendige Warten auf die Inspiration. Er lebt in
einer realistischen Welt und stellt sichihren Anforde-
rungen, er pflegt intensive Beziehungen zu anderen
Menschen und erfihrt die damit verbundenen und
das Leben verdndernden Verstrickungen, er weif3
aber auch um die Existenz einer Hintergrundwelt,
von der alles Vordergriindige erst Bedeutung und
Sinn bekommt und die es zu erreichen gilt — eine
Auffassung, die auch ganz dem tantristischen Den-
ken entspricht. Das Leben ist Weg zum Eigentlichen
und zu einer Mitte; man geht diesen Weg selber und
wird ihn zugleich gefiihrt; man kann sich dabei auf

labyrinthische Weise vergehen, aber das Eigentliche,
auf das man zugeht, bleibt bestehen. Anders gesagt:
die profane Existenz, alles Alltigliche und Banale
haben eine zusitzliche Dimension; sie bergen eine
(meist) unsichtbar bleibende Tiefe.

Von diesen Bereichen, die miteinander das eine
Leben ausmachen und doch voneinander zu unter-
scheiden sind, erziihlen die ,Erinnerungen” Eliades.
Die Intensitit und Gedréngtheit, die sein damaliges
Leben charakterisieren, waren jedoch nicht nur Aus-
druck eines persénlichen Lebensstils; sie waren mit-
bedingt durch die Befiirchtung, daB die Zeit des frei-
en Arbeitens begrenzt ist und daB eine (politische)
Zeit bevorsteht, ,in der wir nicht mehr frei sein wer-
den zu tun, was wir wollen” (426).
Linz Josef Janda
B MEIER ERHARD, Weisungen fiir den Weg der
Seele. Aus dem tibetischen Totenbuch. (158.) Her-
der, Freiburg 1987. (HerBii 1381). DM 9,90.—

Im Unterschied zum Agyptischen Totenbuch, das
dem Toten ins Grab mitgegeben wurde und hinter
dem auch eine andere Jenseitsauffassung steht, wer-
den die Texte des Tibetischen Totenbuches (Bardo
Théhol) dem Sterbenden und dem Toten wihrend 49
Tagen vorgelesen. Neben den vorzulesenden Texten
enthilt es Kommentare und Anweisungen fiir den
Vorleserundallgemeinemetaphysische Belehrungen
(40). ,Bardo Théhol heif3t iibersetzt die ,Befreiung
durchHérenim Zwischenzustand’ zwischen Sterben
und Wiedergeborenwerden” (16). Durch das Héren
der Texte wird die Seele in den Nach-Tod-Erfahrun-
genauf schamanistische Weise geleitet, seiesauf dem
Weg zur Erkenntnis des Klaren Urlichtes oder —
wenn dies noch nicht méglich ist — auf dem Weg zu
einer neuen Inkarnation.

Der Weg zur wahren Erkenntnis und zur endgiiltigen
Befreiung fiihrt immer vorbei an furchterregenden
Geistern und Dimonen, an erschreckenden und
Angst einjagenden Gegebenheiten und bedrohlichen
Abgriinden, was immer sich hinter diesen Worten
verbirgt. Das Sterben ist ein Vorgang, in dem der
Mensch mehr als sonst von Ausweglosigkeit und
Verzweiflung bedroht ist, da er seine Verstrickungen
in ein schlechtes Karma deutlicher sieht. Gerade in
diesem Zustand ist es darum wichtig, ihm auch die
Gegenwart seiner persénlichen Schutzgottheit vor
Augen zu fithren. Diese Schutzgottheiten sind nach
buddhistischer Auffassung nicht das Endstadium,
sondern in Erscheinung tretende Boddhisattvas, die
dem Menschen auf seinem Weg zu Hilfe kommen.
Das Lesen des Bardo Théhol wirkt jedoch nicht
magisch; es kann lediglich in Erinnerung rufen, was
bereits wihrend des Lebens eingeiibt wurde. Es gilt,
die in der Seele aufsteigenden Angste durch das Wis-
sen um ein wirksames iibermenschliches Erbarmen
zu bindigen.

Das moralische Bemiihen des Menschen, das nicht
nur gegen das Bdse, sondern auch gegen eine allge-
meine menschliche Unzulinglichkeit anzukdmpfen
hat, ist nicht Selbstzweck; es bleibt dem Erkennen
desklaren Urlichtes zu-und untergeordnet. Beidesist
jedoch im tantristischen Buddhismus nicht nur
Ergebnis des menschlichen Bemiihens; es ist zugleich



100

Religionen

vermittelt durch giitige und helfende Wesen, diedem
zuerreichenden Ziel schon nihersind und von denen
ein Sog der Giite und des Erbarmens ausgeht.

VI. hat sich schon durch seine ,Einfithrung in den
Buddhismus” (HerBii 1158) und durch seine Einlei-
tung in das Biindchen ,Buddha fiir Christen” (HerBii
1303) einen guten Namen gemacht. Auch die hier
vorliegende Darstellung ist gut gelungen. Nach einer
allgemeinen Einleitung folgt der durch Zwischen-
kommentare erlduterte gekiirzte Text des Toten-
buches; SchluBbemerkungen runden die Ausfith-
rungen ab.

VI. erweist sich als guter Kenner der Materie und
besitzt zudem eine hohe Einfiihlungsgabe fiir
Zusammenhinge; dariiber hinaus hat er auch die
Fahigkeit, die komplizierte Materie versténdlich zu
machen. Er vermittelt interessante Informationen,
erinnert aber zugleich an die in den Worten und Bil-
dern verborgenen Wahrheiten, die nicht im Bereich
vordergriindiger Erfahrung und Wahrnehmung lie-
gen und die auch der christlichen Uberlieferung
bekannt sind, auch wenn sie gegenwirtig etwas in
Vergessenheit geraten sind.
Linz Josef Janda
B SEQUEIRA A. RONALD, Gandhi fiir Christen.
Eine Herausforderung, (HerBii 1345). (222.) Herder,
Freiburg 1987. Kart. DM 10,80.

Das machtvolle und zugleich gewaltfreie Auftreten
von M. Gandhi (1886—1948) hat bis heute kaum
etwas von seiner faszinierenden Kraft verloren. Es
besteht jedoch die Gefahr, daB diejenigen, die sich
auf ihn berufen, sein Anliegen nur kolportagehaft
oberflichlich kennen und darum seiner Intention
nicht gerecht werden.

Das vorliegende Herderbiandchen beschreibt im
ersten Teil (15—140) das Leben Gandhis. Die Beto-
nungliegt dabei auf dem inneren Werdegang und der
geistigen Auseinandersetzung. Gandhi suchte nach
Wahrheit und Gerechtigkeit, was bei den oft unge-
rechten gesellschaftspolitischen Verhiltnissen mit
viel Miithe verbunden war und in einer Vielfalt von
politischen Aktivititen zum Ausdruck kam. Die
Schauplitze sind vor allem Siidafrika und Indien.
Der zweite Teil (142—221) beinhaltet eine Auswahl
von Texten aus der Feder von Gandhi. Sie vermitteln
einen Eindruck von den geistig religiésen Wurzeln,
aus denen er gelebt hat, und geben Einblick in die
Zielsetzungen seines Handelns.

Es gelingt dem Verf., das oft verwirrende Ineinander
von innerer Geistigkeit und politischer Aktivitit
sichtbar zu machen. Die Verbindung von beiden ist
nicht leicht, aber der spirituelle Mensch darf sich
weder aus dem vielfiltigen Kleinkram des Alltags in
eine beschauliche Innerlichkeit zuriickziehen, noch
darf er sich in duBeren Aktivititen verlieren. Er
braucht eine groBe geistige Kraft, daf3 seine Ausein-
andersetzungen nicht unter der Hand zu einem
Kampf werden, in dem man den Gegner nur mehr
besiegen will. Gandhi fand im Fasten ein hervorra-
gendes Mittel, die eigenen Gedanken und Absichten
immer wieder zu iiberpriifen und zu liutern. Fast
uniibersehbar gro3 werden die Schwierigkeiten,
wenndiese hohenForderungen an eineMassenbewe-

gung gestellt werden. So war auch die Bewegung, die
er ins Leben rief, stindig vom Abgleiten in Gewalt-
akte bedroht.

Die Gewaltlosigkeit, fiir die Gandbhi eintritt, ist keine
Methode, dieman propagierenund anwendenkann,
sondern ein Glaubensgrundsatz, zu dem man sich
bekehren muB3 und der dann das ganze Leben
bestimmt. Was er will, ist nicht ,passiver Wider-
stand’, sondern Seelenstérke, die von der Wahrheit
lebt und die auch den Gegner nicht vom Respekt und
von der Liebe ausschlieit. Das Denken und Handeln
Gandhis sind nicht zu trennen von seiner religiésen
Uberzeugung. Diese Tatsache mag einem sikulari-
sierten Menschen fremd bleiben; ein glaubiger
Christ wird von ihr zutiefst beriihrt.
Linz Josef Janda
B SESTERHENN RAIMUND (Hg.), Das Freie
Jiidische Lehrhaus — eine andere Frankfurter Schu-
le. (Schriftenreihe der Katholischen Akademie der
Erzdi6zese Freiburg). (130.) Schnell & Steiner, Miin-
chen 1987. Ppb. DM 22,—,

Der kleine Band enthilt sechs Vortrage einer Tagung
anlaBlich des 100. Geburtstages des jiidischen Den-
kers und Bibeliibersetzers F. Rosenzweig. Im Mittel-
punkt steht das von ihm ab 1920 geleitete Jiidische
Lehrhaus, das mit einer Unterbrechung bis 1938
bemiiht war, jiidisches Wissen und BewuBtsein zu
wecken und zu vertiefen; hier lehrten neben Rosen-
zweig auch M. Buber, der spiter dann in New York
lehrende Religionsphilosoph AbrahamHeschel, von
dem inzwischen einige Werke auch in Deutsch vor-
liegen sowie Erich Fromm, mit dem (wie auch mit
anderen) eine personelle Briicke zur anderen,
bekannteren Frankfurter Schule, niamlich der sozio-
logischen Schule gegeben ist. Dem Jiidischen Lehr-
haus als Schule der Umkehr zum Judentum sowie
dem Denken seiner schon genannten wichtigsten
Reprisentanten sind die einzelnen Beitrige gewid-
met; K. E. Grézingers Aufsatz iiber das Distanzver-
hiltnis Bubers zur jiidischen Tradition oder J. Reiters
knappeund priignante Darstellung der Religionsphi-
losophie Heschels werden die Leser dieser Zeitschrift
wohl besonders interessieren. Insgesamt zeigt der
Band sehr eindringlich, wie deutsche Juden in
schwerster Zeit sich mit ihrer Tradition auseinander-
setzten und wie diese Jahre fiir so manche geistige
Strémungen der kommenden Jahrzehnte prigend
geworden sind.
Wien

B STROLZ WALTER, Heilswege der Weltreligio-
nen. Bd. 3: Quellentexte zu Judentum, Christentum,
Islam, Hinduismus, Buddhismus, Taoismus. (285.)
Herder, Freiburg i. B. 1987. Ln. DM 39,80.

Im ersten Band der ,Heilswege der Weltreligionen”
ging es um eine christliche Begegnung mit Judentum
undIslam, im zweiten Band um die mit Hinduismus,
Buddhismus und Taoismus. Im dritten Band kom-
men nun die genannten Religionen durch ihre eige-
nen religidsen Texte zur Sprache.

Nach einer allgemeinen Einfiilhrung zum Gespriich
zwischen den Religionen und knappen und recht
guten Einleitungen zu den einzelnen Religionen wer-

Giinter Stemberger



