142

Zauner / Priifstein Pastoraltheologie

WILHELM ZAUNER

Priifstein Pastoraltheologie

Die .Ratio Fundamentalis” iiber die Ausbil-
dung der Priester, die 1970 von der Kongrega-
tion fiir das Katholische Bildungswesen her-
ausgegeben wurde, sagt iiber die Pastoral-
theologie: ,Sie soll die theologischen Prinzi-
pien der Titigkeiten aufzeigen, aufgrund derer
der Heilswille Gottes in der Kirche von heute
durch die verschiedenen Dienste und Einrich-
tungen wirksam wird.”

Nach einem kurzen geschichtlichen Riickblick
undeinigen Fragen an dieheutige Pastoraltheo-
logie macht der Autor unseres Beitrages, Pasto-
raltheologe an der Katholisch-Theologischen
Hochschule Linz, die Funktion seines Faches
im Sinne der Umschreibung der ,Ratio Funda-
mentalis” spiirbar. (Redaktion)

Im Auftrag der Kaiserin Maria Theresia
wurde 1752 eine erste Reform der theolo-
gischen Studien eingefiihrt.! Die Urheber
dieser neuen Ordnung, Erzbischof Traut-
son und Studiendirektor de Biel, waren
davon iiberzeugt, daf3 das Studium der
Theologie auch eine Anleitung zur Praxis
enthalten muB. Sie unterschieden zwi-
schen einer héheren und einer niederen
Theologie. Die Einfithrung in die seelsorg-
liche Praxis galt als ,niedere Theologie”;
sie war fiir jene vorgesehen, die ,nur” Seel-
sorger werden wollten oder (und) fiir die
~wissenschaftliche’ Theologie zu wenig
begabt waren.

Der Urheber der zweiten Reform der theo-
logischen Studien (1774), der Kanonist,
Abt und Fakultitsdirektor Franz Stephan

Rautenstrauch, vertrat ein anderes Kon-
zept. ErfaBte die ,praktischen Ficher*, die
unmittelbar der Seelsorge dienen sollten,
zu einem Fach ,Pastoraltheologie” zusam-
men, das fiir das letzte Jahr der Ausbil-
dung vorgesehen war. Dieses neue Fach
sollte gleichrangige Universitétsdisziplin
sein, keine ,niedere Theologie”. Rauten-
strauch setzte sein Anliegen durch, auch
gegen den Einspruch des Wiener Kardi-
nals Migazzi, der eine Lehrkanzel der
Pastoraltheologie fiir iiberfliissig hielt.?
So wurde denn 1777 durch kaiserliche
Verordnung die Pastoraltheologie endgiil-
tig als Universitatsdisziplin eingefiihrt.>

Zu den pastoraltheologischen Fachern im
weiteren Sinn gehoren alle, die eine kirch-
liche Grundfunktion zum Thema haben:
Liturgik, Homiletik, Katechetik, Reli-
gionspidagogik, Missions- und Caritas-
wissenschaft. Die Pastoraltheologie im
engeren Sinn umfaf3t nicht nur die
Gemeindepastoral, sondern ist vor allem
eine theologische Prinzipienlehre, eine
Theorie der Praxis der Kirche auf allen
Ebenen (Individualseelsorge, Ehe und
Familie, Pfarre und Gemeinde, Vereine,
kategorielle Seelsorge, Diézese, Weltkir-
che). Sie wird als solche, meist in der Bun--
desrepublik Deutschland, auch ,Prakti-
sche Theologie® genannt. — In
Verbindung mit den Humanwissenschaf-
ten (Psychologie, Soziologie, Medizin,
Anthropologie, Gesellschaftslehre) wur-
den neue Ficher entwickelt, die dann mit
dem Vorsatz ,Pastoral® versehen werden

R. Fiiglister, Die Pastoraltheologie als Universitiitsdisziplin, Basel 1951, 12—15.

E Dorfmann, Ausgestaltung der Pastoraltheologie zur Universititsdisziplin, Wien/Leipzig 1910, 8—83.
 vgl. J. Miiller, Beginnt die Pastoraltheologie als Universititsdisziplin 1777 oder 17782, in: E Kloster-

mann/]. Miiller, Pastoraltheologie — ein entscheidender Teil der josephinischen Studienreform, Wien

1979, 13—15.



Zauner / Priifstein Pastoraltheologie

143

und eine Briicke der Theologie zu diesen
Wissenschaften bilden.

Der Makel der ,niederen Theologie” ist
jedoch bis heute nicht ganz von der Pasto-
raltheologie gewichen. Sieist zwar seit der
Apostolischen Konstitution ,Sapientia
christiana® (1979) als Pflichtfach an theo-
logischen Fakultiten vorgesehen®, wird
jedoch fast nur in den deutschsprachigen
Lindern durch ein Ordinariat betreut.

Kritik an der heutigen Pastoraltheologie

Nach dem Wiirzburger Pastoraltheologen
Rolf ZerfaB® wird heute an der derzeiti-
gen Studienorganisation folgende Kritik
angebracht:

1. Die Pastoraltheologie erreicht den Stu-
denten zu spiit.

Das Motiv fiir das Studium der Theologie
entspringt meist einer Praxiserfahrung
(Begegnung, Jugendgruppen, Gebetskrei-
se, Pfarrpraxis u. dgl.). Daraus ergibt sich
zunichst ein Interesse fiir eine vertiefte
Theorie der Praxis und fiir methodische
Fragen. Die Studienpléane nehmen darauf
keine Riicksicht. Sie sind deduktiv aufge-
baut: Was logisch zuerst kommt, wird
auch zeitlich frither angesetzt. Das wirkt
auf den Studenten enttduschend. ,Er
erlebt das Sprachen-, Geschichts-und Phi-
losophiestudium als eine ‘Durststrecke),
die ihn von seiner Motivationsbasis her
austrocknen liBt, weil er sich stindig mit
Fragestellungen konfrontiert sieht, die
nicht seine Fragen sind”® Die ,Einfithrung
in das Heilsmysterium®, die in der neuen
Studienordnung vorgesehen ist und von

Karl Rahner im ,Grundkurs des Glau-
bens”” konzipiert wurde, gibt zwar einen
Einblick in den inneren Zusammenhang
der theologischen Ficher®, jedoch kaum
eine erste Theorie der Praxis der Kirche.
Soweit die Studenten nicht frustriert ihr
Studium abbrechen und sich auf den vor-
gesehenen Verlauf der Ausbildung einlas-
sen, ergibt sich eine neue Schwierigkeit:
«SiemessendiePraktische Theologiemitder Elle von
Exegese, Historie und Systematik, deren Denk- und
Argumentationsstil sie sich inzwischen angeeignet
haben. Diese Studenten sind nicht mehr willens,
sich . . . vonderPraktischen Theologie her die eben
erst mithsam erworbene theologische Identitit in
Frage stellen zu lassen. Dies ist aber unvermeidlich,
seit sich die Praktische Theologie nicht mehr nur als
Anwendungsdisziplin, sondern als selbstandige
theologische Fachwissenschaft versteht, die mit
einem genuinen methodischen Instrumentar ihren
eigenen Fragen nachgeht.”

Manchesehen dann die Beschiftigung mit
pastoraltheologischen Grundfragen als
ein iiberfliissiges Theoretisieren an, durch
das sich diese Disziplin einen Platz an der
Sonne der Wissenschaft sichern méchte.
So wirkt sich bis heute der ,Geburtsfehler”
der Pastoraltheologie aus, daB sie als Ein-
fiihrung in die Praxis fiir jene verstanden
wurde, die ihre Theorie bereits gelernt
haben oder dafiir zu wenig begabt sind
und also ,nur’ Praktiker werden wollen.

2. Die Pastoraltheologie hat kein einheitli-
ches Konzept.

Es wirkt sich bis heute auf die Konzeption
der Pastoraltheologie aus, daB3 sie aus
mehreren vorhandenen Fichern zusam-
mengestellt wurde und daB3 sie die
+Anwendungen Ffiir die Praxis” aus der
Exegese und Dogmatik, der Moraltheolo-

Sapientia christiana, Verordnungen Art. 51,1b.

[}

R. Zerfaf, Zur Organisation des Studiums der Praktischen Theologie, in: R.Zerfaf3/N. Greinacher (Hg.),

Einfithrung in die Praktische Theologie, Miinchen/Mainz 1976, 64—69.

Zerfaf, Einfithrung 65.

Sapientia christiana, Verordnungen Art. 50.
Zerfaf3, Einfithrung 66.

° B 9 o

K. Rahner, Grundkurs des Glaubens, Freiburg 1976.



144

Zauner / Priifstein Pastoraltheologie

gie und dem Kirchenrecht iibernommen
und ausgebaut hat. So kommt es zu Uber-
schneidungen mit anderen Fichern, vor
allem mit Liturgik, Homiletik, Katechetik
und Ekklesiologie. Mit Recht sagt aber
jeder ,Theoretiker’, er miisse auch zeigen,
welche Konsequenzen sich aus seinen
Uberlegungen fiir die Praxis ergeben. Mit
Recht sagt aber auch der Pastoraltheolo-
ge, er kénne nicht eine Theorie der Praxis
entwerfen, ohne die exegetischen, dogma-
tischen, fundamentaltheologischen und
kirchengeschichtlichen Uberlegungen mit
darzustellen.

Daraus ergibt sich eine Unklarheit im
Konzept: Was ist eigentlich die ,Kernma-
terie’, welche sind die spezifischen Metho-
den der Pastoraltheologie? Sie hat im Lauf
ihrer relativ kurzen Geschichte ihr Selbst-
verstindnis mehrmals grundlegend geén-
dert, von einem untheologisch-pragmati-
schen Ansatz bis zum Anspruch einer
héchst qualifizierten theologischen Theo-
rie.”® Dabei wird oft vergessen, daf3 sich
auch andere Disziplinen in ihrem Selbst-
verstandnis und ihren Methoden stark
gewandelt haben und sich ebenso ihres
Namens nicht so sicher waren. Man denke
etwa an die Entwicklung von der Apolo-
getik zur Fundamentaltheologie. Wenn
also alles ringsum Federnlaft, darf manes
auch der Pastoraltheologie nicht krumm
nehmen, wenn sie sich mausert. Keine
Wissenschaft und keine einzelne Disziplin
ist ja in ihrem Selbstverstindnis und in
ihren Methoden so unwandelbar, wie es
manchen erscheinen mag.

3. Die Praktische Theologie ist zu
unpraktisch.

Je mehr sich die Pastoraltheologie zur
~Theorie der Praxis” entwickelt, desto ent-
tauschenderistsiefiirjene, diesich vonihr

bloB Tricks erwarten, wie man am besten
-ankommt” oder Tips, wie man Erfolg hat
und durchhilt. Ein Pfarrer, in dessen
Gemeinde ich innerhalb einer Woche
achtzehn Mal gepredigt hatte, sagte mir
anerkennend, weil ich auch bei der letzten
Predigt noch nicht heiser war: ,Jetzt glau-
be auch ich an die Pastoraltheologie.
Dabei hatte er sie nur mit der Stimmbil-
dung verwechselt, so wie sie manche mit
Erfahrung und Routine verwechseln,
wenn sie klagen, daB3 die Neulinge noch
recht unsicher seien, wenn sie eine Taufe
oder eine Jugendstunde hielten; da miisse
doch etwas in der Pastoraltheologie nicht
stimmen.

Die ,Praxis”, die manche zu erlernen hof-
fen, 148t sich oft besser durch Humanwis-
senschaften vermitteln, durch Gespréchs-
methodik, Gruppendynamik oder durch
Vermittlungsmethoden der modernen
Erwachsenenbildung. Die Pastoraltheo-
logie muB sich sicher auch um die Vermitt-
lung beruflicher Qualifikation und seel-
sorglicher Kompetenz bemiihen; sie muf3
Praxiseinsitze vorsehen, die seminari-
stisch verarbeitet werden. Sie muB} jedoch
darauf bestehen, daf3 sie sich nicht in Pra-
xiseinfithrung und Praxisbegleitung
erschdpft, sondern zu den Grundlagen-
wissenschaften der Theologie gehért.

Pastoraltheologie als Priifstein

Pastoraltheologie ist die wissenschaftli-
che Reflexion der Pastoral. Darunter ver-
steht man heute das dem Glauben entspre-
chende und daherauch situationsgerechte
Handeln der Kirche.

Mit Kirche” ist hier jeder einzelne gemeint, insofern
er Kirchenmitglied ist. Es ist die sakramentale Ehe
gemeint, nach Karl Rahner .die kleinste, aber doch
wahre Gemeinde der Erlésten und Geheiligten, deren
Einheit noch auf demselben Grund aufbauen kann,
auf den die Einheit der Kirche gegriindet ist, also die

1° Handbuch der Pastoraltheologie, hg. von E. X. Amold u. a., Freiburg 1964, I, 47—107.



Zauner / Priifstein Pastoraltheologie

145

kleinste, aber wahre Einzelkirche*! ; es ist der Voll-
zug von Kirche in der Familie und Familienrunde
gemeint, in der Pfarre und Gemeinde, in der Di6zese
und im Zusammenspiel der Di6zesen eires Landes
und Kontinents, in der Weltkirche.

Dieses Handeln aus dem Glauben als Kir-
che ist es, worauf das Evangelium abzielt.
Schon die frithe Kirche hat sich entschie-
den gegen eine Auffassung von der Bot-
schaft Christi als einem elitiren Geheim-
wissen gewehrt. Sie hat gegen die Gnosis
bekannt: ,Am Anfang war das Wort, und
das Wort ist Fleisch geworden” (Johannes-
prolog). Nicht allein wer die Glaubens-
wahrheit kennt und reflektiert, sondern
wer die Wahrheit tut, der kommt ans
Licht, und von seinen Taten wird offen-
bar, dafB sie in Gott getan sind“ (Joh 3,21).
Die Planung des Handelns aus dem Glau-
ben sowie die Reflexion iiber die Gesetz-
maiBigkeiten des Handelns als Kirche sind
also von grundlegender Bedeutung und
gehen weit iiber das hinaus, was Gegen-
stand der Dogmatik oder der Moraltheo-
logie, der Kirchengeschichte oder des Kir-
chenrechts ist. So wird die Einstellung zur
Pastoraltheologie auch zum Priifstein,
und zwar in folgender Hinsicht:

1. Priifstein fiir die Annahme der Bot-
schaft von der Inkarnation

+Das Wort ist Fleisch geworden” bedeutet
nicht nur, daB3 Gott Mensch geworden ist
und daB3 wir an Jesus Christus erkennen
konnen, wie sich Gott zu uns verhilt und
wie wir uns nach dem Willen Gottes ver-
halten sollen. Es bedeutet vielmehr auch,
daB Gott in Christus ein Glied der
menschlichen Gesellschaft und ihrer
Geschichte geworden ist. Gott erwartet
uns also nicht nur am Ende unserer Tage,

sondern er lebt unser Leben mit, im
Geheimnis seiner sakramentalen Gegen-
wart und als ,Leib Christi” in seiner Kir-
che. Daher muf} jeder, der an Christus
glaubt, auch ein leidenschaftliches Inter-
esse an der Gesellschaft, ihren Entwick-
lungen und Strukturen, ihren Gesetzmi-
Bigkeiten und ihren Veradnderungen
haben. Er wird sich nicht nur fiir den Weg
interessieren, den Menschen bisher aus
dem Glauben gegangen sind und den die
Kirche als ganze genommen hat. Er wird
auch Wege suchen, die heute gangbar und
in Zukunft begehbar sind. Er wird dank-
bar sein fiir eine theologische Disziplin,
die ihm hilft, die Situation méglichst
objektiv zu erfassen; die Handlungsvor-
schlige fiir die Kirche erarbeitet, die dem
Glauben und der Situation entsprechen;
die hilft, daB3 die Kirche eine dem Glauben
widersprechende Distanz zur iibrigen
Gesellschaft iiberwindet, deren Sprache
versteht und zu sprechen lernt, die tat-
sichlichen Probleme der Menschen erfaf3t
und deren ,Freude und Hoffnung, Trauer
und Angst" teilt, wie die Pastoralkonstitu-
tion iiber die Kirche in der Welt von heute
sagt.’? Die Pastoraltheologie muf3 unent-
wegt dariiber nachdenken, wie die Kirche
die Welt so ernst nehmen kann, wie sie
Christus ernst genommen hat, aber auch
wiesiesich verhalten mufB3, daf3 sienichtin
der Welt aufgeht und an ihr hingen bleibt.

2. Priifstein fiir das Handeln der Kirche

Wiederholt wurde darauf hingewiesen,
daB das II. Vatikanum ein ,bloes Pasto-
ralkonzil* gewesen sei und kein einziges
Dogma formuliert habe. Es sei daher in
seiner Bedeutung nicht einmal mit dem
1. Vatikanum, schon gar nicht mit dem

1 K. Rahner, Kirche und Sakramente, Freiburg 1960, 99.

12 Kirche/Welt 1.



146

Zauner / Priifstein Pastoraltheclogie

Konzil von Trient zu vergleichen, das eine
ganze Reihe von Dogmen formuliert hat.

Einesolche Einstellung verkennt véllig die
Bedeutung des ,aggiornamento” fiir den
Auftrag der Kirche. Ihr ernsthaftes Bemii-
hen um eine Anderung der Strukturen
gemaB der Wegstrecke, die jeweils
zuriickzulegen ist sowie gemif der Land-
schaft, durch die der Weg gerade fiihrt,
wurde und wird von manchen als ,Struk-
turalismus” beldchelt, der zur Hairesie
eines ,sola structura” fithre, die nicht min-
der gefshrlich sei als das ,sola fide” und
»sola scriptura”. Manche meinen, die Kir-
che konne sich von allen Fragen nach
Struktur und Kompetenz und verbindli-
chen Vorgangsweisen ins Mysterium
zuriickziehen und auf ihre hierarchische
Grundordnung verweisen. Sie¢ kann sich
aber mit auch noch so richtigen theologi-
schen Aspekten (Kirche ist mysterium,
communio, Leib Christ usw.) nicht iiber
die Tatsache hinwegheben, daf sie auch
eine der groBen Institutionen der mensch-
lichen Gesellschaft ist, in der sich formal
dieselben Fragen ergeben wie in den ande-
ren Sozialkérpern: Rollen, Kompetenzen,
Normen, Sanktionen, Instanzenziige,
Meinungbildungu. dgl. Siekann ihre Bot-
schaft nicht nur verbal ausrichten, son-
dern sie muB3 versuchen, zuerst selbst als
Organisation und Institution zu verwirk-
lichen, was sie den anderen Institutionen
der Gesellschaft vermitteln will.

.Siehatsichselbst den Spiegel der Botschaft Jesu vor-
zuhalten, ihr Handeln in der Gesellschaft ist unaus-
weichlich, zum Guten oder zum Schlechten, ein Teil
ihrer Botschaft an die Gesellschaft. Vor allem ist ihre
eigene Sozialstruktur der Ort, wo zuerst ihre Bot-
schaft an die Gesellschaft Subjekt werden miif3te,
namlich vorgelebtes Beispiel des zu Sagenden’,
schreibt der Pastoraltheologe und Dogmatiker Alois
Maiiller.”

Damit tauchen fiir die Kirche unangeneh-

me Frage auf: LaBt sich durch eine absolu-
tistisch organisierte Kirche eine demokra-
tische Gesellschaft die Botschaft Jesu
sagen? LiBt sich in feudalistischem
Gewand und Stil der Glaube an den einen
Vater vermitteln, vor dem wir alle Schwe-
stern und Briider sind? LiBt sich die
Gesellschaft eine Forderung nach mehr
Freiheit durch die Kirche gefallen, wenn
diese nicht selbst klar und eindeutig die
Gewissensfreiheit  respektiert sowie
Meinungs- und Lehrfreiheit gewdhrt?
Wird sie auf kirchliche Amtstriger horen,
diestindigbeteuern, esgeheihnenumden
Menschen, um die Liebe und den Dialog,
wenn sie nicht zugleich wenigstens die
Mitarbeiter in der Kirche menschlich und
liebevoll behandeln und mit ihnen den
Dialog pflegen? Eine theologische Diszi-
plin, die solche Fragen aufgreift, macht
sich in der Kirche unbeliebt. Sie ist aber
auch in der Gesellschaft nicht unbedingt
willkommen, weil sie ihr die Forderung
des Evangeliums unmittelbar zu interpre-
tieren hat. Diese verlangen ein Umden-
ken, ein an den anderen und an alle Den-
ken, einen Verzicht auf Mif3brauch von
Macht, u. U. eine Umstrukturierung von
Betrieben, Organisationen und staatli-
chen Einrichtungen, wenn sie der Men-
schenwiirde widersprechen.

Die Pastoraltheologie, die dariiber nach-
zudenken und die Grundlagen fiir Maf3-
nahmen und Entscheidungen zu erarbei-
ten hat, ist also keine bequeme
Wissenschaft, die sich in den Hain des
Akademos zu gescheiten Gesprichen
zuriickziehen kann. Sie mufB3 vielmehr
sich selbst und die ganze Kirche hinaus-
driingen auf den Areopag der ,politischen”
Wirklichkeit, in die 6ffentliche Auseinan-
dersetzung um das Wohl aller und des
ganzen Menschen.

13 A, Miiller, Praktische Theologie zwischen Kirche und Gesellschaft, in: F. Klostermann/R. Zerfaf} (Hg.),
Praktische Theologie heute, Miinchen/Mainz 1974, 24.



Zauner / Priifstein Pastoraltheologie

147

3. Priifstein der Theologie

Die Pastoraltheologie gehort nicht zu den
altehrwiirdigen Fachern der Theologie.
Was sie heute will, das wollte aber doch
die Theologie zu allen Zeiten leisten: mit-
zudenken und mitzuhelfen, um die Weltin
Christus zu erneuern. Wenn nun dieses
Anliegen in einer Disziplin greifbar wird,
die als eigenes Instrument im Orchester
der Theologie mitspielt, so ist die Frage,
wie es einzuordnen ist. Nein, es ist nicht
die ,erste Geige” und nach all dem Gesag-
ten auch nicht eine liebliche Flote. Eher
schonist sie das Schlagzeug, dasbestimm-
te Stellen der Musik betont oder rhyth-
misch stiitzt, das manchmal auch ein
wenig laut wird und mit der Tschinelle
Publikum und Orchester erschreckt. Der

laute Bruder kann jedoch das Ensemble
daran erinnern, was es doch als ganzes
will: Es will gehért werden; es will, dal3
sich der Rhythmus auf das Publikum
iibertrigt, daf3 ihm die Musik in die Kno-
chen fahrt.

So zeigt sich auch am Verhiltnis anderer
Facher zur Pastoraltheologie, ob sie der
Kirche, dem ,Zeichen und Werkzeug fiir
die innigste Vereinigung mit Gott wie fiir
die Einheit der ganzen Menschheit“* die-
nen wollen oder sich in blof3e Spekulation
ohne Konsequenzen verfliichtigen. Pasto-
raltheologie ist ohne alle anderen theolo-
gischen Facher nicht moglich; aber auch
alle anderen Fécher der Theologie diirfen
nicht auf das Anliegen und die Disziplin
Pastoraltheologie verzichten.

M Kirche 1.

Eugen Drewermann

«Ich steige hinab

in die Barke der Sonne»
Meditationen zu Tod

und Auferstehung

322 Seiten mit 8 Abbildungen,
Leinen DM 43—

Die faszinierende dgyptische Reli-
gion enthilt bereits so viele Ele-
mente des spiteren Christentums,
daB jede Hybris sich verbietet. Die-
ses Buch iiber Tod und Weiterleben
danach vermittelt jedem Leser
Hoffnung und Mut.

«Die Botschaft des Christentums
hat dem Glauben der Menschheit an
die Unsterblichkeit des Lebens in-
haltlich keine neuen Erkenntnisse
hinzugefiigt.»

Eugen Drewermann

Walter-Verlag

In jeder Buchhandlung



