
148 Winkler Kirchengeschichte als historische Theologie

GERHARD WINKLER

Kirchengeschichte als historische Theologie
Die geschichtliche Komponente 1im Ganzen der Theologie

rationale Überprüfbarkeit der christli-
Ignaz von Döllinger sprach im Von den chen Botschaft Das Christentum sollte
beiden „Augen derTheologie: dem philosophi- keine orientalische Mysterienreligion mıit
schen und dem historischen“. kEr meinte damit, Arkandisziplin und Geheimritual WEeTlI-die Theologie 1Im eigentlichen Sinn.

allem die dogmatische, ohne das Instru- den Augustinus leistete 1m Ver-
ment der Philosophie und der Geschichtswis- gleichbares fürdie Theologie des estens.
nschaft S-  - in der Lage sel, ihre Aufgabe Sein theologisches Bildungsprogramm
recht zu erfüllen, eigentlich „blind“ für die
Wirklichkeit sei. Diese 1C] teilt auch der

formulierte De doctrina COhristiana
Autor, Protessor für Kirchengeschichten der

Das brachtee1e GeburtsstundeUniversität Salzburg 107
der „Theologie“ ım westlichen Sinn. Das
bedeutet, daßn die Mittel der Philoso-
phie der dialectica) analytisch und syste-
matisch auf Kritik und Erforschung der

Entwicklung der rationalen Reflexion textlich und verbal überlieferten lau-
über die Offenbarung bensgeheimnisse angewendet wurden.

Die Verwendung der aristotelischen Logik
Man kann 1m Zusammenhang unseres in der Theologie begründete die mittelal-
Themas einer Wesensbeschreibung terliche Scholastik.
VO eologie als einem systematisch- Im und 16 Jh kam einer IMassı-
stischen Reflektieren über die christli- Kritik der philosophischen
che Offenbarungstradition ausgehen. Methode der Scholastiker durch Huma-
Dieser, wörtlich verstanden „apologeti- NıSMUS und Reformation. Lorenzo Valla
sche‘  41 organg wurde 1Im Laute der Jahr- und FEFrasmus entwickelten als erste die
hunderte methodisch unterschiedlich AaUS- philologisch-kritische Methode, um die

exte der Bibel, der Kirchenväter und dergeführt Die Kirchenväter versuchten
diese verstandesmäßige Durchdringung übrigen kirchlichen Tradition ZzUu erfor-
und Bewältigung mıiıt den Denk- und schen. uch das WAar eıne Form des ratıo-
Gestaltungsmitteln der klassischen Rhe- nalen Umgangs mıiıt der Glaubenstra-
torik und den durch die Antike bereitge- dition.
tellten Auslegungsmethoden Die Ale-
xandrinische Schule des Jh., Clemens Im Zuge der Entstehung der Geschichts-
Von Alexandrien und Origenes, wagten wissenschaften und des Historismus Im
die Verbindung der christlichen Tradition 19 wurde die historisch-kritische
mıiıt derhellenistischen Tehrsamkeit und Methode auch zZzUu einem wesentlichen
chufen amıt die Grundlagen eıne Bestandteil aller theologischen flexion

Petr3,15: hristusaber, den Herrn, haltet heilig in Herzen, allzeitbereit Verantwortung (logon
DIoS apologian) gegenüber einem jeden, der Von uch Rechenschaft fordert ul  ber die Hoffnung, die ihr In

tragt.

148 Winkler / Kirchengeschichte als historische Theologie 

GERHARD B. WINKLER 

Kirchengeschichte als historische Theologie 

Die geschichtliche Komponente im Ganzen der Theologie 

lgnaz von Döllinger sprach im 19. Jh. von den 
beiden ,.Augen der Theologie: dem philosophi­
schen und dem historischen". Er meinte damit, 
daß die Theologie im eigentlichen Sinn, d. h. 
vor allem die dogmatische, ohne das Instru­
ment der Philosophie und der Geschichtswis­
senschaft nicht in der Lage sei, ihre Aufgabe 
recht zu erfüllen, d. h. eigentlich .blind" für die 
Wirklichkeit sei. Diese Sicht teilt auch der 
Autor, Professor für Kirchengeschichte an der 
Universität Salzburg. (Redaktion) 

1. Entwicklung der rationalen Reflexion 
über die Offenbarung 

Man kann im Zusammenhang unseres 
Themas von einer Wesensbeschreibung 
von Theologie als einem systematisch­
kritischen Reflektieren über die christli­
che Offenbarungstradition ausgehen. 
Dieser, wörtlich verstanden "apologeti­
scheu1 Vorgang wurde im Laufe der Jahr­
hunderte methodisch unterschiedlich aus­
geführt. Die Kirchenväter versuchten 
diese verstandesmäßige Durchdringung 
und Bewältigung mit den Denk- und 
Gestaltungsmitteln der klassischen Rhe­
torik und den durch die Antike bereitge­
stellten Auslegungsmethoden. Die Ale­
xandrinische Schule des 3. Jh,, Clemens 
von Alexandrien und Origenes, wagten 
die Verbindung der christlichen Tradition 
mit der hellenistischen Gelehrsamkeit und 
schufen damit die Grundlagen für eine 

rationale Überprüfbarkeit der christli­
chen Botschaft. Das Christentum sollte 
keine orientalische Mysterienreligion mit 
Arkandisziplin und Geheimritual wer­
den. Augustinus leistete im 5. Jh. Ver­
gleichbares für die Theologie des Westens. 
Sein theologisches Bildungsprogramm 
formulierte er in De doctrina Christiana. 

Das 12. Jh. brachte nun die Geburtsstunde 
der "Theologie" im westlichen Sinn. Das 
bedeutet, daß nun die Mittel der Philoso­
phie (der dialectica) analytisch und syste­
matisch auf Kritik und Erforschung der 
textlich und verbal überlieferten Glau­
bensgeheimnisse angewendet wurden. 
Die Verwendung der aristotelischen Logik 
in der Theologie begründete die mittelal­
terliche Scholastik. 
Im 15. und 16. Jh. kam es zu einer massi­
ven Kritik an der philosophischen 
Methode der Scholastiker durch Huma­
nismus und Reformation. Lorenzo Valla 
und Erasmus entwickelten als erste die 
philologisch-kritische Methode, um die 
Texte der Bibel, der Kirchenväter und der 
übrigen kirchlichen Tradition zu erfor­
schen. Auch das war eine Form des ratio­
nalen Umgangs mit der Glaubenstra­
dition. 

Im Zuge der Entstehung der Geschichts­
wissenschaften und des Historismus im 
19. Jh. wurde die historisch-kritische 
Methode auch zu einem wesentlichen 
Bestandteil aller theologischen Reflexion 

1 1 Petr 3,15: Christus aber, den Herrn, haltet heilig in euren Herzen, allzeit bereit zur Verantwortung (logon 
pros apologian) gegenüber einem jeden, der von euch Rechenschaft fordert über die Hoffnung, die ihr in 
euch tragt. 



149Winkler Kirchengeschichte alc historische Theologie

iber die Glaubensgeheimnisse. Die zuzelgen. Das heißt nicht, daß die Kir-
geschichtliche Methode Waäar demnach chengeschichte das kirchliche Dogma
nichts anderes als eine der ratıonalen unterminiert, vielmehr bietet S1e Instru-
Methoden, mit den Daten der Offenba- mentar und Wissensinhalte die helten
rungstradition umzugehen. So WIe eiwa können, das Zeitbedingte 5  S immer
In der Jurisprudenz die Rechtsgeschichte Gültigen unterscheiden. Ich möchte
eın hermeneutischer Schlüssel wurde, un das einem Beispiel erläutern: In Zeiten
Gesetze und Rechtstraditionen voll VeTl- revolutionärerUmbrüche, wıe S1eZz. das
stehen und richtig auszulegen, SO wurde gebracht hat, erhob sich wiıe selbst-
jetzt 1€e€ genetische Betrachtungsweise ZUT verständlic auch fürdieTC|die rage,

welche Strukturen hne Verlust der Iden-conditio SINe QUC on, Dogmen,
Moraltraditionen, Rechtsstrukturen und tıtat eventuell optern sind und weiche
Frömmigkeitsformen richtig lesen und nicht. So betrieb ummmn die Jahrhundertwen-

de der Kirchenhistoriker Albert FErhardzu deuten. Die Kirchengeschichte wurde
ın dieser Zeit „Schul*Disziplin, weil s1e sSeıne Studien ber die weltliche Herr-
den Rahmen aufzeigte, ın dem sich Lehre schaft des Papsttums, um derZufällig-
und Leben der Christenheitentwickelte, Ja eıt seines Gegenstands ZUu zeigen, da die
den „objektivierten“ (eist des Evangeli- Päpste seiner Zeit nichtswesentlich Kirch-

durch Entstehung un Wandel der liches aufgeben würden, Menn S1Pe auf ihre
Jiara verzichteten. derKirche schilderte. Das wichtigste Ergebnis Gegen den

dieser Entwicklung War die dogmenge- Monopolanspruch der Neuscholastik
schichtliche Betrachtungsweise innerhalb zeigten seıne historischen Studien der
der Theologie, 1e TOLZ mancher Risiken Theologie des Mittelalters, der Tho-
und Einseitigkeiten auch 1m katholischen mısmMUS eiıne VvVon vielen Theologien
Raum nicht mehr einfach als „moderni- der Christenheit und auch wiederum
stisch“ umgehen WAarl. Die Tragweite Ur einen begrenzten Aspekt christlichen
dieser historisch-kritischen Durchdrin- Denkens repräsentierte. Hier jeferte die
5des Glaubensgutes ist I, weder in Arbeit der Kirchenhistoriker den kirchli-
der dogmatischen Theologie völlig chen Entscheidungsträgern auch das Ot1-
Ende geführt un schon ar nicht in der } Wissen für kirchlich verantwortbare
Moraltheologie. 1er den rechten Mittel- Maßnahmen. Ähnliche Studien würden
wez zwischen der Darstellung \Ver- auch heute etiw: ur  . eine Neukonzeption
äußerlicher Werte und der geschichtli- des geistlichen AÄAmtes ertorderlich Se1n. Es
chen Bedingtheit Von Sittennormen rAN müßßte klar herausgestellt werden, daß
finden, wird die Aufgabe einer geschicht- Z., der Bischof einer heutigen Millionen-
ich inftormierten und geschulten Genera- diözese in Inhalt un! Form der Amtsftüh-
tion VonNn Moraltheologen se1n. csehr wenig mıit einem Fürstbischof

des 16 oder einem Hotbischof des
Unterscheidung Zeitbedingtem und gemeinsam hat, Bischof nıe gleich

Unveräußerlichem ın der kıirchlichen Ira- BischofW  . Ein SystematischerTheologe
dition oder Dogmatiker schiene mM1r L heute

ma(ilos übertordert seln, auf-
Den rationalen Methoden der irchenge- grund seiner Quellen und Methoden test-
schichte fällt die Aufgabe die „Relativi- stellen müßte, ob eıne Priesterweihe für
tät“ kirchlicherEinrichtungen, juridischer Frauen der katholischenIClegitim
Strukturen, religiöser Lebenstormen, ja ware oder nicht. ur  s den Kirchenhistori-
auch dogmatischer Formulierungen auf- ker 1st  - diesbezüglich die Vorgangsweise

Winkler / Kirchengeschichte als historische Theologie 

über die Glaubensgeheimnisse. Die 
geschichtliche Methode war demnach 
nichts anderes als eine der rationalen 
Methoden, mit den Daten der Offenba­
rungstradition umzugehen. So wie etwa 
in der Jurisprudenz die Rechtsgeschichte 
ein hermeneutischer Schlüssel wurde, um 
Gesetze und Rechtstraditionen voll zu ver­
stehen und richtig auszulegen, so wurde 
jetzt die genetische Betrachtungsweise zur 
conditio sine qua non, um Dogmen, 
Moraltraditionen, Rechtsstrukturen und 
Frömmigkeitsformen richtig zu lesen und 
zu deuten. Die Kirchengeschichte wurde 
in dieser Zeit zur "Schul~-Disziplin, weil sie 
den Rahmen aufzeigte, in dem sich Lehre 
und Leben der Christenheit entwickelte, ja 
den ,,objektivierten" Geist des Evangeli­
ums durch Entstehung und Wandel der 
Kirche schilderte. Das wichtigste Ergebnis 
dieser Entwicklung war die dogmenge­
schichtliche Betrachtungsweise innerhalb 
der Theologie, die trotz mancher Risiken 
und Einseitigkeiten auch im katholischen 
Raum nicht mehr einfach als „moderni­
stisch" zu umgehen war. Die Tragweite 
dieser historisch-kritischen Durchdrin­
gung des Glaubensgutes ist m. E. weder in 
der dogmatischen Theologie völlig zu 
Ende geführt und schon gar nicht in der 
Moraltheologie. Hier den rechten Mittel­
weg zwischen der Darstellung unver­
äußerlicher Werte und der geschichtli­
chen Bedingtheit von Sittennormen zu 
finden, wird die Aufgabe einer geschicht­
lich informierten und geschulten Genera­
tion von Moraltheologen sein. 

2. Unterscheidung von Zeitbedingtem und 
Unveräußerlichem in der kirchlichen Tra­
dition 

Den rationalen Methoden der Kirchenge­
schichte fällt die Aufgabe zu, die "Relativi­
tät" kirchlicher Einrichtungen, juridischer 
Strukturen, religiöser Lebensformen, ja 
auch dogmatischer Formulierungen auf-

149 

zuzeigen. Das heißt nicht, daß die Kir­
chengeschichte das kirchliche Dogma 
unterminiert, vielmehr bietet sie Instru­
mentar und Wissensinhalte an, die helfen 
können, das Zeitbedingte vom immer 
Gültigen zu unterscheiden. Ich möchte 
das an einem Beispiel erläutern: In Zeiten 
revolutionärer Umbrüche, wie siez. B. das 
19. Jh. gebracht hat, erhob sich wie selbst­
verständlich auch für die Kirche die Frage, 
welche Strukturen ohne Verlust der Iden­
tität eventuell zu opfern sind und welche 
nicht. So betrieb um die Jahrhundertwen­
de der Kirchenhistoriker Albert Erhard 
seine Studien über die weltliche Herr­
schaft des Papsttums, um aus der Zufällig­
keit seines Gegenstands zu zeigen, daß die 
Päpste seiner Zeit nichts wesentlich Kirch­
liches aufgeben würden, wenn sie auf ihre 
Tiara verzichteten. Oder : Gegen den 
Monopolanspruch der Neuscholastik 
zeigten seine historischen Studien der 
Theologie des Mittelalters, daß der Tho­
mismus nur eine von vielen Theologien 
der Christenheit war und auch wiederum 
nur einen begrenzten Aspekt christlichen 
Denkens repräsentierte. Hier lieferte die 
Arbeit der Kirchenhistoriker den kirchli­
chen Entscheidungsträgern auch das nöti­
ge Wissen für kirchlich verantwortbare 
Maßnahmen. Ähnliche Studien würden 
auch heute etwa für eine Neukonzeption 
des geistlichen Amtes erforderlich sein. Es 
müßte klar herausgestellt werden, daß 
z. B. der Bischof einer heutigen Millionen­
diözese in Inhalt und Form der Amtsfüh­
rung sehr wenig mit einem Fürstbischof 
des 16. Jh. oder einem Hofbischof des 18. 
Jh. gemeinsam hat, daß Bischof nie gleich 
Bischof war. Ein Systematischer Theologe 
oder Dogmatiker schiene mir z. B. heute 
maßlos überfordert zu sein, wenn er auf­
grund seiner Quellen und Methoden fest­
stellen müßte, ob eine Priesterweihe für 
Frauen in der katholischen Kirche legitim 
wäre oder nicht. Für den Kirchenhistori­
ker ist diesbezüglich die Vorgangsweise 



150 Winkler Kirchengeschichte als historische ] heologie

des ten Origenes vorbildlich Als nische Epoche U. a.) idealisiert, Ja auf
derChristenheit Zweitfel berden mfang Kosten anderer Perioden oder auch der
derkanonischen Schritten gab, col] erl sich Gegenwart, die za verteufeln trach-

tet, absolut gesetzt wird Der Historismusauf den Weg gemacht und meinde um
meindebesucht haben, umzerfragen, ıst eın Mißbrauch der geschichtlichen
welcheexte die allgemeine Kirche bei der Kategorie, ja eigentlich seıne Perversion.
iturgie als heilige Schriften verwendete. ! Der BegriffHistorismuswird auch als Ver-
Das War seıin Kriterium für 1e Kanonfra- absolutierung der Methode verstanden.
gec Da der Brauch der Universalkirche ın Der „Historist“ eht die philosophische
ÖOst und West eıne gewIisse konstitutive, Schlußfolgerung, S eine Wahrheit
wenn nicht normative Bedeutung für die und Wirklichkeit außer der historisch
Christenheit besitzt, ist bei der Erhebung verifizierbaren gibt Im Sinne der egel-
und Reflexion dieser Strukturen naturge- schen Philosophie versteht man
mäflß zunächst die historische Methode istorismus auch die Ansicht, alle

Wahrheit ausschließlich) nicht Aureinemanzuwenden. Man kann darüber geteilter
einung se1in, ob Asketentum und geschichtlichen Formulierungsprozeß
ÖOÖrdenswesen ZUIN konstitutiven Bestand unterworfen ist, sondern geschichtli-
der Gesamtkirche zählen. ber eın chen Proze(} erst hervorgebracht wird und
geschichtlich geschulter Theologe, Refor- mit diesemidentisch ist. Fın dogmatischer
iIner der Amtsträger würde ohl nıe auf Historismus ist mıit der biblischen Sicht
die Idee kommen, Z., das rdenswesen » Geschichte nicht vereinbar. Er Vel-
total abzuschaffen, wıe 1es5 ungeschicht- kennt VOT allem das Element derKontinui-
ich denkende Willensmenschen WI1e die tat der Glaubensüberlieferung TOLZ alles
Jansenisten des Ih versuchten. historisch bedingten Wandels. Er Vel-

ıne kirchliche Gesetzgebung, der die kir- ennt auch die Lebendigkeit der lau-
chengeschichtliche Bildung mangelt, hal- benswahrheiten, ie, et veliera (Mt
{  e ich daher auch S  S theologischen 13,52), ın jeder Generation Pu verkün-
Anspruch a für bedenklich, wıe den sind. Der theologische Historismus
Pastoralkonzepte und Seelsorgstheorien tendiert einem dualistischen Weltbild,
hne hinreichende Beschäftigung mıt der ach dem absolut OSe Perioden den
Geschichte der Kirche als kopflose Unter- bsolut heilen folgen. Wir haben Z..
nehmen 1m wörtlichen INn bezeichnet och rlebt, wIıe INan die Renaissance 1m
werden müßten. historischen Urteil herabsetzte (im Sinne

einer üblen Nestbeschmutzung), Uum Im
Unterscheidung der Geister: Überwin- Vergleichzu suggerieren, wıeherrlichweit

WIT Seutegebracht hätten Fine plakati-dung des Historismus
Gegenüberstellung der Borgiapäpste

iıne der größten fahren für die FL as- und der Piuspäpste mußte die letzteren ın
UmS( hellerem cht erstrahlen lassen.SUNg des „Wesens des Christentums”

(Adolf Von Harnack) ıst der Das sind orgänge, bei denen an mıiıt
Historismus“. Er besteht da  rin, daß eıne rigoristischen Vorurteilen und aprioristi-
Periode der Kirchengeschichte (oD e schem Reformismus unter Mißbrauch
das Mittelalter, die Urkirche, die Tridenti- von historischem aterial Historie un!:

Der Begriff „Fiistorismus‘ schillert. Man vglz die verschiedenen Umschreibungen lexika
5 (*1960), 393f.: RGC 3 *1959), 69—371; Andresen—y Denzler, Wörterbuch der Kirchengeschich-
te dtv3245), München 1982, 264£.; rehsen Uu. ey Wörterbuch des Christentums, Gütersloh 1988, 4856

150 

des alten Origenes vorbildlich: Als es in 
der Christenheit Zweifel über den Umfang 
der kanonischen Schriften gab, soll er sich 
auf den Weg gemacht und Gemeinde um 
Gemeinde besucht haben, um zu erfragen, 
welche Texte die allgemeine Kirche bei der 
Liturgie als heilige Schriften verwendete. 
Das war sein Kriterium für die Kanonfra­
ge. Da der Brauch der Universalkirche in 
Ost und West eine gewisse konstitutive, 
wenn nicht normative Bedeutung für die 
Christenheit besitzt, ist bei der Erhebung 
und Reflexion dieser Strukturen naturge­
mäß zunächst die historische Methode 
anzuwenden. Man kann darüber geteilter 
Meinung sein, ob Asketentum und 
Ordenswesen zum konstitutiven Bestand 
der Gesamtkirche zählen. Aber ein 
geschichtlich geschulter Theologe, Refor­
mer oder Amtsträger würde wohl nie auf 
die Idee kommen, z. B. das Ordenswesen 
total abzuschaffen, wie dies ungeschicht­
lich denkende Willensmenschen wie die 
Jansenisten des 18. Jh. versuchten. 
Eine kirchliche Gesetzgebung, der die kir­
chengeschichtliche Bildung mangelt, hal­
te ich daher auch vom theologischen 
Anspruch aus für bedenklich, so wie 
Pastoralkonzepte und Seelsorgstheorien 
ohne hinreichende Beschäftigung mit der 
Geschichte der Kirche als kopflose Unter­
nehmen im wörtlichen Sinn bezeichnet 
werden müßten. 

3. Unterscheidung der Geister: Übero,in­
dung des Historismus 

Eine der größten Gefahren für die Erfas­
sung des "Wesens des Christentums" 
(Adolf von Hamack) ist der 
Historismus2

• Er besteht darin, daß eine 
Periode der Kirchengeschichte ( ob nun 
das Mittelalter, die Urkirche, die Tridenti-

Winkler / Kirchengeschichte als historische Theologie 

nische Epoche u. a.) idealisiert, ja auf 
Kosten anderer Perioden oder auch der 
Gegenwart, die man zu verteufeln trach­
tet, absolut gesetzt wird. Der Historismus 
ist ein Mißbrauch der geschichtlichen 
Kategorie, ja eigentlich seine Perversion. 
Der Begriff Historismus wird auch als Ver­
absolutierung der Methode verstanden. 
Der "Historist" zieht die philosophische 
Schlußfolgerung, daß es keine Wahrheit 
und Wirklichkeit außer der historisch 
verifizierbaren gibt. Im Sinne der Hegel­
sehen Philosophie versteht man unter 
Historismus auch die Ansicht, daß alle 
Wahrheit (ausschließlich) nicht nur einem 
geschichtlichen Formulierungsprozeß 
unterworfen ist, sondern vom geschichtli­
chen Prozeß erst hervorgebracht wird und 
mit diesem identisch ist. Ein dogmatischer 
Historismus ist mit der biblischen Sicht 
von Geschichte nicht vereinbar. Er ver­
kennt vor allem das Element der Kontinui­
tät der Glaubensüberlieferung trotz alles 
historisch bedingten Wandels. Er ver­
kennt auch die Lebendigkeit der Glau­
benswahrheiten, die, nova et vetera (Mt 
13 ,52), in jeder Generation neu zu verkün­
den sind. Der theologische Historismus 
tendiert zu einem dualistischen Weltbild, 
nach dem absolut böse Perioden den 
absolut heilen folgen. Wir haben z. B. 
noch erlebt, wie man die Renaissance im 
historischen Urteil herabsetzte (im Sinne 
einer üblen Nestbeschmutzung), um im 
Vergleich zu suggerieren, wie herrlich weit 
wir es heute gebracht hätten. Eine plakati­
ve Gegenüberstellung der Borgiapäpste 
und der Piuspäpste mußte die letzteren in 
umso hellerem Licht erstrahlen lassen. 

Das sind Vorgänge, bei denen man mit 
rigoristischen Vorurteilen und aprioristi­
schem Reformismus unter Mißbrauch 
von historischem Material Historie und 

2 Der Begriff „Historismus· schillert. Man vgl. etwa die verschiedenen Umschreibungen in Lexika: LThK 
5 (21960), 393f.; RGG 3 (31959), 369-371; C. Andresen-G. Denzler, Wörterbuch der Kirchengeschich­
te (dtv 3245), München 1982, 264f .; V. Drehsen u. a., Wörterbuch des Christentums, Gütersloh 1988, 486. 



151Winkler Kirchengeschichte als historische Theologie

Wahrheit verfälschte. Es scel allerdings theologischen Unterscheidung der Geister
zugegeben, daß diesem be] mıit gründli- eisten.
cher historischer Bildung allein nıicht bei-
zukommen ist, weil ler auch sittliche Die Kirchengeschichte und das Dogma
Vorentscheidungen negatıver Art das
Wahrheitsurteil trüben können. Zur rech- Die Kirchengeschichte versteht sich als
ten Verwendung des historischen Instru- theologische Wissenschaft, ihre
mentars gehört, wıe weiß, auch die Methode unterscheidet sich War ın nichts
sittliche Fähigkeit, die Vorgänge der Ver- VO  j der Profanhistorie, ihre Belege, ihre
gangenheit mıiıt spekt, Verständnis, Interpretation und 1  e  hre gesamte Argu-
Zurückhaltung, Ja auch SympathieZL SIEuU- mentationsweise mussen VC jedem Fach-
dieren. Dazu kommt die ständige DBereit- kundigen BENAUSO wIıe ın anderen Vel-

schaft, auch bequeme Denkschemata und gleichbaren Wissenschaften überprüft
interessante Arbeitshypothesen aufzuge- werden können, und ihre Ergebnisse wird
ben, —_ die Fakten eiıne andere Sprache s ach der Qualität der angebotenen
sprechen. Ein Historiker mul dem- AÄArgumente beurteilen haben Was die
ach 11 Prozeß seiner Nachforschungen Kirchengeschichte ZUur theologischen Dis-
jederzeit zu einer CONDVersio bereit se1n. ziplin macht, 1st demnach nicht che
Gerade das scheint mM1r aber das Problem Methode, sondern 65 sind die Fragestel-
der Hıstoristen zZu se1n. Früher hätte D lungen, die ihrerseits auf der Glaubenstra-
schlicht und einfach gesagl, PS fehle ihnen dition beruhen. Daraus folgt, daß der 17-

derDemut, S1C muıt der Wirklichkeit chenhistoriker, der sich als Theologe
einzulassen, wiıie s1e WAal. versteht, die historischen Vorgänge auf
Hier sind WITr bei eiıner zentralen Frage der dem Hintergrund der christlichen lau-
kirchlichen Ketzergeschichte angelangt. bensbekenntnisse sieht Er deklariert 1m
eıt den lagen des arkion und der alt- vorhinein seine Wertordnung, wI1e
christlichen Kigoristen gehört ©5 zum erwarten darf, daß eın ernst Zu nehmen-
Wesen der Ketzer, daß S1e BEeESEN alle Vor- der iberaler, nationaler der marxI1ıst!:-
aUSSagen der Evangelien VonNn eiıner scher Historiker seine metahistorische
meinde der Reinen, Von einer spirituel- Wertordnung offenlegt. Diese vorgegebe-

ME Wertordnung beeinflu(ßt das Endergeb-len Kirche, einer geläuterten Schrift, der
reinen Lehre und eiıner Elite VvVon Reinen NISs durch die Fragestellung. Man könnte
und Eingeweihten traumen. Vor allem sich vorstellen, daß eın katholischer
hing D dieser Ilusion ZETINE nach, Reformationshistoriker die Kirchenspal-
indem die Vätergeneration Vel- (ung des Jh nicht als gottgewollte Not-
dammte un! irgend eine Großvätergene- wendigkeit annımmt und deshalb ach

katholischen Alternativen zu Luther undration idealisierte. Im Grunde liegt dem
theologischen Historismus der alte enk- Calvin Ausschau hält, durch die die Kir-
mechanismus des Manichäertums cheneinheit nicht gestört worden ware.
zugrunde Das heterodoxe Phänomen Solch einer Wertordnung liegt demnach
Marcel Lefevbre 1ster derber- eiıne Was andere Option zugrunde als
fläche eine Angelegenheit der Liturgie- eıne Option, die AUuUSs den Kirchen der
sprache. Zutiefst ist dieser jedoch den Retformation kommt der eın anderes
eben geschilderten cittlichen und weltan- Beispiel: { Jer gläubige Kirchenhistoriker

wel  ßBß, dalß Gott durch sSseInen Geistschaulichen Voraussetzungen verfallen.
Fine gute Kirchengeschichte müßte In untauglichen Mitteln 1EeUE Leben
diesem Zusammenhang hren eitrag ZUTr wecken«Mit den wissenschaftli-

Winkler / Kirchengeschichte als historische Theologie 

Wahrheit verfälschte. Es sei allerdings 
zugegeben, daß diesem Übel mit gründli­
cher historischer Bildung allein nicht bei­
zukommen ist, weil hier auch sittliche 
Vorentscheidungen negativer Art das 
Wahrheitsurteil trüben können. Zur rech­
ten Verwendung des historischen Instru­
mentars gehört, wie man weiß, auch die 
sittliche Fähigkeit, die Vorgänge der Ver­
gangenheit mit Respekt, Verständnis, 
Zurückhaltung, ja auch Sympathie zu stu­
dieren. Dazu kommt die ständige Bereit­
schaft, auch bequeme Denkschemata und 
interessante Arbeitshypothesen aufzuge­
ben, wenn die Fakten eine andere Sprache 
sprechen. Ein guter Historiker muß dem­
nach im Prozeß seiner Nachforschungen 
jederzeit zu einer conversio bereit sein. 
Gerade das scheint mir aber das Problem 
der Historisten zu sein. Früher hätte man 
schlicht und einfach gesagt, es fehle ihnen 
an der Demut, sich mit der Wirklichkeit so 
einzulassen, wie sie war. 
Hier sind wir bei einer zentralen Frage der 
kirchlichen Ketzergeschichte angelangt. 
Seit den Tagen des Markion und der alt­
christlichen Rigoristen gehört es zum 
Wesen der Ketzer, daß sie gegen alle Vor­
aussagen der Evangelien von einer 
Gemeinde der Reinen, von einer spirituel­
len Kirche, einer geläuterten Schrift, der 
reinen Lehre und einer Elite von Reinen 
und Eingeweihten träumen. Vor allem 
hing man dieser Illusion gerne nach, 
indem man die Vätergeneration ver­
dammte und irgend eine Großvätergene­
ration idealisierte. Im Grunde liegt dem 
theologischen Historismus der alte Denk­
mechanismus des Manichäertums 
zugrunde. Das heterodoxe Phänomen 
Marcel Lefevbre ist daher nur an der Ober­
fläche eine Angelegenheit der Liturgie­
sprache. Zutiefst ist dieser jedoch den 
eben geschilderten sittlichen und weltan­
schaulichen Voraussetzungen verfallen. 
Eine gute Kirchengeschichte müßte in 
diesem Zusammenhang ihren Beitrag zur 

151 

theologischen Unterscheidung der Geister 
leisten. 

4. Die Kirchengeschichte und das Dogma 

Die Kirchengeschichte versteht sich als 
theologische Wissenschaft, d. h. ihre 
Methode unterscheidet sich zwar in nichts 
von der Profanhistorie, ihre Belege, ihre 
Interpretation und ihre gesamte Argu­
mentationsweise müssen von jedem Fach­
kundigen genauso wie in anderen ver­
gleichbaren Wissenschaften überprüft 
werden können, und ihre Ergebnisse wird 
man nach der Qualität der angebotenen 
Argumente zu beurteilen haben. Was die 
Kirchengeschichte zur theologischen Dis­
ziplin macht, ist demnach nicht die 
Methode, sondern es sind die Fragestel­
lungen, die ihrerseits auf der Glaubenstra­
dition beruhen. Daraus folgt, daß der Kir­
chenhistoriker, der sich als Theologe 
versteht, die historischen Vorgänge auf 
dem Hintergrund der christlichen Glau­
bensbekenntnisse sieht. Er deklariert im 
vorhinein seine Wertordnung, so wie man 
erwarten darf, daß ein ernst zu nehmen­
der liberaler, nationaler oder marxisti­
scher Historiker seine metahistorische 
Wertordnung offenlegt. Diese vorgegebe­
ne Wertordnung beeinflußt das Endergeb­
nis durch die Fragestellung. Man könnte 
sich z. B. vorstellen, daß ein katholischer 
Reformationshistoriker die Kirchenspal­
tung des 16. Jh. nicht als gottgewollte Not­
wendigkeit annimmt und deshalb nach 
katholischen Alternativen zu Luther und 
Calvin Ausschau hält, durch die die Kir­
cheneinheit nicht gestört worden wäre. 
Solch einer Wertordnung liegt demnach 
eine etwas andere Option zugrunde als 
eine Option, die aus den Kirchen der 
Reformation kommt. Oder ein anderes 
Beispiel: Der gläubige Kirchenhistoriker 
weiß, daß Gott durch seinen Geist aus 
untauglichen Mitteln neues Leben zu 
wecken vermag. Mit den wissenschaftli-



152 Winkler Kirchengeschichte als historische Theologie

chen Methoden wird CT, wıe 1e5 der ihr 1e göttliche un| menschliche Natur
Profanhistoriker Salr nicht anstrebt, das iıhres Stifters spiegeln, kann Al erst
Wirken des Gottesgeistes ZWAaäar nicht nach- das Wohl und Wehe der Kir-
weisen wollen: er wird aberzdie Ver- che der etzten 2000 Jahre aufgezeigt 1st
hältnisseachder Säkularisation, die Z., ıner der etzten Päpste soll sehr über-
ZUFr Afrikamission des 19 /20 Jh führten, rascht se1ın, als mMan ihm sagte,

sich den Vatikanischen chivenın ihrer szientistischcht völlig auflösba-
en Paradoxie darstellen, SO für einen auch Aktenbündel VONn Häresieprozessen
Gläubigen die Annahme eines metahisto- ber sSemn! Vorgänger befänden.
TSC wirkenden Gottesgeistes eıne plausi- Über das Infallibilitätsdogma V 1870
ble und vernüntftige Möglichkeit wird weltfremd, Ja mißver-
Der Kirchenhistoriker wird als histori- ständlich reden, Vn  alaAdie Geschichte
scherTheologe auch sSeın Quellenmaterial verbindlicher päpstlicher Glaubenslehre
als geschulter Dogmatiker, Moraltheolo- nicht 1Im einzelnen kennt
ze, Kanonist etc. betrachten und ach Wer nicht wei(l3, welche Rolle bei den Dis-
Möglichkeit vermeiden, cie theolo- kussionen des Vatikanischen Konzils
gisch relevanten tworten, die In den das gallikanische TIrauma gespielt hat,
Quellen undexten verborgen sind, unba- wird die Definition der päpstlichenachtet bleiben. Er wird Z. Frömmig- Unfehlbarkeit fast zwangsläufig milßver-
keitsgeschichte nicht NUur auf der Ebene stehen. Die gallikanischen Artikel Von
der Volkskunde betreiben, sondern auch 1682 lieten darauf hinaus, daß päpstlicheauf dem Boden der Religionskritik oder Entscheidungen auch Glaubendin-
der Fundamentaltheologie. Bei all diesen hrer Verbindlichkeit der 1Im
Bezügen zZu ogma bleibt seine Tätig- nachhinein gegebenen Zustimmung der
keit Wissenschaft, eren vornehmstes Ortskirchen bedürften?. Indem INan
Kennzeichen die Überprüfbarkeit der 869/70 dieses Schreckgespenst wieder-
Argumente ıst. E heraufbeschwor, kam S der ZUZE-

pltzten Formulierung, päpstliche lau-
Die Kirchengeschichte und die bensdefinitionen seijen SC5C, jaleutem

Dogmatik CX ecclesiae irreftormabiles”,
S1e sejlen „Qu>s S1'  ch, nicht aufgrund der

Es ist nicht Aufgabe der Kirchengeschich- Zustimmung der Kirche unabänderlich“.
Wer 1e Hintergründe, VOTLT denen daste, Cclie dogmatische Reflexion der lau-

benstradition zZu korrigieren. Allerdings Dogma ausformuliert wurde, nicht
müßßbte die historische Detailforschung kennt, wird es SO auffassen, als könne der
hren Beitrag dazu leisten, sich die aps ur  . sich allein und ohne Ja jel-
Theologie nicht ın hehren Idealismen VeTl- leicht die Kirche los
liert. Was Z. die theandrische Struktur dogmatisieren“.“
der Kirche wirklich ist, n., SIC| ın Es daher auch Vo  3 mangelnder

3 Der vierte gallikanische x  ikel lautet: „Auch Fragen des CGClaubens hat der Papst den Hauptanteil und
sSe1ine  @ ekrete betreffen die sämtlichen und einzelnen hen, ber sSeın ist nicht unabänderlich,
wern nicht dieZustimmung der Kirch:hinzugetreten ist. Bis in die Formulierunghinein spiegelt das Dog-
INa VvVon 18  0 diese! Artikel wider.
Zu diesem Fragenkomplex vgl U, die Arbeit Von Horst, Unfehlbarkeit und Geschichte. Studien

Unfehlbarkeitsdiskussion VvVon MelchiorCanobis zum Vatikanischen Walen
Theologische ReiheBd 12), ainz1982; dazu die Rezension von R. Zinnhoblerin: IRP|131 (1983),

152 

chen Methoden wird er, so wie dies der 
Profanhistoriker gar nicht anstrebt, das 
Wirken des Gottesgeistes zwar nicht nach­
weisen wollen; er wird aber etwa die Ver­
hältnisse nach der Säkularisation, die z. B. 
zur Afrikamission des 19. /20. Jh. führten, 
in ihrer szientistisch nicht völlig auflösba­
ren Paradoxie darstellen, so daß für einen 
Gläubigen die Annahme eines metahisto­
risch wirkenden Gottesgeistes eine plausi­
ble und vernünftige Möglichkeit wird. 
Der Kirchenhistoriker wird als histori­
scher Theologe auch sein Quellenmaterial 
als geschulter Dogmatiker, Moraltheolo­
ge, Kanonist etc. betrachten und es nach 
Möglichkeit vermeiden, daß die theolo­
gisch relevanten Antworten, die in den 
Quellen und Texten verborgen sind, unb&­
achtet bleiben. Er wird z. B. Frömmig­
keitsgeschichte nicht nur auf der Ebene 
der Volkskunde betreiben, sondern auch 
auf dem Boden der Religionskritik oder 
der Fundamentaltheologie. Bei all diesen 
Bezügen zum Dogma bleibt seine Tätig­
keit Wissenschaft, deren vornehmstes 
Kennzeichen die Überprüfbarkeit der 
Argumente ist. 

5. Die Kirchengeschichte und die 
Dogmatik 

Es ist nicht Aufgabe der Kirchengeschich­
te, die dogmatische Reflexion der Glau­
benstradition zu korrigieren. Allerdings 
müßte die historische Detailforschung 
ihren Beitrag dazu leisten, daß sich die 
Theologie nicht in hehren Idealismen ver­
liert. Was z.B. die theandrische Struktur 
der Kirche wirklich ist, d. h., daß sich in 

Winkler / Kirchengeschichte als historische Theologie 

ihr die göttliche und menschliche Natur 
ihres Stifters spiegeln, kann man erst 
sagen, wenn das Wohl und Wehe der Kir­
che der letzten 2000 Jahre aufgezeigt ist. 
Einer der letzten Päpste soll sehr über­
rascht gewesen sein, als man ihm sagte, 
daß sich in den Vatikanischen Archiven 
auch Aktenbündel von Häresieprozessen 
über seine Vorgänger befänden. 
Über das Infallibilitätsdogma von 1870 
kann man sehr weltfremd, ja mißver­
ständlich reden, wenn man die Geschichte 
verbindlicher päpstlicher Glaubenslehre 
nicht im einzelnen kennt. 
Wer nicht weiß, welche Rolle bei den Dis­
kussionen des 1. Vatikanischen Konzils 
das gallikanische Trauma gespielt hat, 
wird die Definition der päpstlichen 
Unfehlbarkeit fast zwangsläufig mißver­
stehen. Die gallikanischen Artikel von 
1682 liefen darauf hinaus, daß päpstliche 
Entscheidungen - auch in Glaubendin­
gen - zu ihrer Verbindlichkeit der im 
nachhinein gegebenen Zustimmung der 
Ortskirchen bedürften3

• Indem man 
1869170 dieses Schreckgespenst wieder­
um heraufbeschwor, kam es zu der zuge­
spitzten Formulierung, päpstliche Glau­
bensdefinitionen seien ~x sese, non autem 
ex consensu ecclesiae irreformabiles", d. h. 
sie seien „aus sich, nicht aufgrund der 
Zustimmung der Kirche unabänderlich". 
Wer die Hintergründe, vor denen das 
Dogma ausformuliert wurde, nicht 
kennt, _wird es so auffassen, als könne der 
Papst für sich allein und ohne - ja viel­
leicht sogar gegen - die Kirche ,,drauf los 
dogmatisieren". 4 

Es rührt daher auch von mangelnder 

3 Der vierte gallikanische Artikel lautet: ,.Auch in Fragen des Glaubens hat der Papst den Hauptanteil und 
seine Dekrete betreffen die sämtlichen und einzelnen Kirchen, aber sein Urteil ist nicht unabänderlich, 
wenn nicht die Zustimmung der Kirche hinzugetreten ist: Bis in die Formulierung hinein spiegelt das Dog­
ma von 1870 diesen Artikel wider. 

' Zu diesem Fragenkomplex vgl. u. a. die gute Arbeit von U. Horst, Unfehlbarkeit und Geschichte. Studien 
zur Unfehlbarkeitsdiskussion von MelchiorCano bis zum 1. Vatikanischen Konzil (WalberbergerStudien. 
Theologische Reihe Bd. 12), Mainz 1982; dazu die Rezension von R. Zinnhoblerin: ThPQ 131 (1983 ), 286. 



Winkler Kirchengeschichte als historische Theologie 153

Kenntnis kirchengeschichtlicher Zusam- Theologie herumkommen. Oder, um auf
menhänge, wenn enttäuschte Dogmatiker das einlieitende Döllingerwort zurückzu-
cdas mıit dem Bad ausgießen und auch kommen: Die Kirchengeschichte das
das 1im ogma recht (Gemeinte mıit dilet- „Auge liefern, amıt 1e ogmati nicht
tantischer Argumentation uSs der 1sto- sehr ım Dunkel J1e wird aber
rMe verwerten. Fin ogmatiker kann ohne ihrerseits auch dankbar das 1C der
eiıne gründliche Dogmengeschichte cht Dogmatik annehmen, ©5 sel denn, s1e gibt
adäquat argumentieren. Diese wiederum sich mıt der Perspektive von Maulwürfen
bleibt unvollständig hne eine umfassen- zufrieden.
de Rezeptionsgeschichte der doctrina
Christiana Diese darzustellen 1st Aufga- A Die Kirchengeschichte un die
be der Kirchengeschichte, die ihrerseits Seelsorge
keinen Aspekt der ‚Verfleischlichung“ des
Gotteswortes außer acht lassen dürtte. Ich möchte hier nicht über die praktische
Dasbedeutet mıit anderen Worten, die Verwendbarkeit kirchengeschichtlicher
Theologen 1m eigentlichen Sinn die Kir- Kenntnisse der Glaubensverkündigung
chengeschichte als die Geschichte des sprechen. Wer eıiınen Blick 1n Kirchenblät-

Gottesvolkes und als die Geschichte ter, Hirtenbriefe, Skripten ur  &s Erwachse-
des Wortes (ottes Gerhard Ebeling) nenbildung und Katechesebeheife macht,
lesen müßten, wIıe die erste! Christen die wird allerdings überrascht se1ın, weilche
schichtedes Alten Bundes lasen, um ım Rolle das Argument AUS der Kirchenge-
Gilauben die Wege (Gottes Z erahnen und schichte auch bei olchen Verkündigern
Deutungshilfen fürdie anstehenden lau- spielt, die oft eın eher gebrochenes Ver-

hältnis wissenschaftlichen Fach auf-bensprobleme und die der Zukunft ZUuU fin-
den kın wesentlicher Unterschied bei welsen. gesichts der gegenwärtigen
diesem Vergleich WI:  rd allerdings der Flut VOIN populärwissenschaftlicher
Umstand sein, ın der Geschichte des Umweltverschmutzung durch kirchen-
alten Gottesvolkes bereits theologische und religionsfeindliche Historie ware
Geschichtsdeutung vorliegt, Was 1n der auch eine möglichst gute historische Auf-
wissenschatftlichen Kirchengeschichte der klärung unserer praktizierenden Christen
etzten 200 Jahre nicht der Fall WAar. Es dringend noötig. kin historisch schlecht
ware aber sicher keine Schande auch geschulter Pfarrer, Katechet, Religions-
für eine moderne Kirchengeschichte lehrer, alle Eltern und Erzieher stehen

historischen Halbwahrheiten einer dies-wenn s]ı1e eine theologische Deutung 1Im
gläubigen und theologisch forschenden bezüglich csehr Publikationspolitik
Leserwenigstens nicht direkt verhinderte. völlig hilflos gegenüber. Von daher BESEC-
Dabei werden SIC die Kirchenhistoriker hen waäare e5 eın der Stunde, eıne
auch bei großer fachlicher ompetenz saubere wissenschaftliche Apologetik
nich: einbilden dürfen, daß 61€e€ die eigent- wieder zZzu Ehren Z bringen, ber auf
lichen Ekklesiologen sind. Denn bekannt- dieses Problem möchte ich ıerurneben-

bei verweilisen.ich kommen manchmal Dichter, Utopi-
sten und Propheten der Wirklichkeit Die eigentliche pastorale Bedeutung der
äher als die vermeintlichen Realisten. Kirchengeschichte sehe ichähnlich wıe die

der alten biblischen Geschichte Ich erı1n-Bisweilen weiß Don Quixote mehr von
der wahren Natur der Windmühlen als mich das Bon Mot eines meıner
Sancho Pansa ber um den Gedanken- Lehrer in Linz, der uns gelegentlich sagte,
austausch der beiden wird ke:  ine gute INan mMUSSE die teilweise sehr äargerniserre-

Winkler / Kirchengeschichte als historische Theologie 

Kenntnis kirchengeschichtlicher Zusam­
menhänge, wenn enttäuschte Dogmatiker 
das Kind mit dem Bad ausgießen und auch 
das im Dogma recht Gemeinte mit dilet­
tantischer Argumentation aus der Histo­
rie verwerfen. Ein Dogmatiker kann ohne 
eine gründliche Dogmengeschichte nicht 
adäquat argumentieren. Diese wiederum 
bleibt unvollständig ohne eine umfassen­
de Rezeptionsgeschichte der doctrina 
Christiana. Diese darzustellen ist Aufga­
be der Kirchengeschichte, die ihrerseits 
keinen Aspekt der ,:Verfleischlichung" des 
Gotteswortes außer acht lassen dürfte. 
Das bedeutet mit anderen Worten, daß die 
Theologen im eigentlichen Sinn die Kir­
chengeschichte als die Geschichte des 
neuen Gottesvolkes und als die Geschichte 
des Wortes Gottes ( Gerhard Ebeling) so 
lesen müßten, wie die ersten Christen die 
Geschichte des Alten Bundes lasen, um im 
Glauben die Wege Gottes zu erahnen und 
Deutungshilfen für die anstehenden Glau­
bensprobleme und die der Zukunft zu fin­
den. Ein wesentlicher Unterschied bei 
diesem Vergleich wird allerdings der 
Umstand sein, daß in der Geschichte des 
alten Gottesvolkes bereits theologische 
Geschichtsdeutung vorliegt, was in der 
wissenschaftlichen Kirchengeschichte der 
letzten 200 Jahre nicht der Fall war. Es 
wäre aber sicher keine Schande - auch 
für eine moderne Kirchengeschichte -, 
wenn sie eine theologische Deutung im 
gläubigen und theologisch forschenden 
Leser wenigstens nicht direkt verhinderte. 
Dabei werden sich die Kirchenhistoriker 
auch bei großer fachlicher Kompetenz 
nicht einbilden dürfen, daß sie die eigent­
lichen Ekklesiologen sind. Denn bekannt­
lich kommen manchmal Dichter, Utopi­
sten und Propheten der Wirklichkeit 
näher als die vermeintlichen Realisten. 
Bisweilen weiß Don Quixote mehr von 
der wahren Natur der Windmühlen als 
Sancho Pansa. Aber um den Gedanken­
austausch der beiden wird keine gute 

153 

Theologie herumkommen. Oder, um auf 
das einleitende Döllingerwort zurückzu­
kommen: Die Kirchengeschichte mag das 
„Auge" liefern, damit die Dogmatik nicht 
zu sehr im Dunkel tappt. Sie wird aber 
ihrerseits auch dankbar das Licht der 
Dogmatik annehmen, es sei denn, sie gibt 
sich mit der Perspektive von Maulwürfen 
zufrieden. 

6. Die Kirchengeschichte und die 
Seelsorge 

Ich möchte hier nicht über die praktische 
Verwendbarkeit kirchengeschichtlicher 
Kenntnisse in der Glaubensverkündigung 
sprechen. Wer einen Blick in Kirchenblät­
ter, Hirtenbriefe, Skripten für Erwachse­
nenbildung und Katechesebehelfe macht, 
wird allerdings überrascht sein, welche 
Rolle das Argument aus der Kirchenge­
schichte auch bei solchen Verkündigern 
spielt, die oft ein eher gebrochenes Ver­
hältnis zum wissenschaftlichen Fach auf­
weisen. Angesichts der gegenwärtigen 
Flut von populärwissenschaftlicher 
Umweltverschmutzung durch kirchen­
und religionsfeindliche Historie wäre 
auch eine möglichst gute historische Auf­
klärung unserer praktizierenden Christen 
dringend nötig. Ein historisch schlecht 
geschulter Pfarrer, Katechet, Religions­
lehrer, alle Eltern und Erzieher stehen 
historischen Halbwahrheiten einer dies­
bezüglich sehr regen Publikationspolitik 
völlig hilflos gegenüber. Von daher gese­
hen wäre es ein Gebot der Stunde, eine 
saubere wissenschaftliche Apologetik 
wieder zu Ehren zu bringen. Aber auf 
dieses Problem möchte ich hier nur neben­
bei verweisen. 
Die eigentliche pastorale Bedeutung der 
Kirchengeschichte sehe ich ähnlich wie die 
der alten biblischen Geschichte. Ich erin­
nere mich an das Bon Mot eines meiner 
Lehrer in Linz, der uns gelegentlich sagte, 
man müsse die teilweise sehr ärgerniserre-



154 Winkler Kirche  ich!  = als historische Theologie

genden Geschichten des Alten Testaments der Kirche austrat, SaBecn pflegte:
fleibig in Nonnenklöstern lesen Er meinte „Wenn IT1ı: Geschichtswissenschaften
damit, das Wissen Urn die menschli- studiert hat, kann In  7chtmehr al eine
chen Gemeinheiten, dieVersäumnisseund göttliche Sendung der Kirche glauben.
Dummheiten, die Schuld, den Skandal Auch das ist eiıne, wenngleich tragische
und den Glaubensabfall, die Beschränkt- Möglichkeit, auf 1e Erkenntnis der
eit und die geistige Enge, auf die sich das Menschlichkeit der Kirche reagleren.
(Gotteswort einläßt, gerade für die From- berdieanderescheint mM1r trotzallernot-
InNenNn sehrwichtig ist Man annangesichts wendiger Risiken doch unverzichtbar zu
des Bösen der Heilsgeschichte natürlich SeIN: Die Erfahrung, da(lß diese S{} fehler-
auch den Glauben verlieren, der eın hafte und beschränkte Kirche trotz ihrer
Markionist werden, WIıe mir kürzlich eın Sünden und ihres Versagens liebens-
jJungerer Geistlicher (im iInne des großen wert ist, ich mich mıt Immer noch
evangelischen Theologen dolF£ Har- identifizieren kann Dabei ıst die wichtig-
nack) sagte „Für mich hat das Alte Jesta- ste Erkenntnis ohl die, die Kirche
ment, VOT allem die Psalmen, keinerlei durc! Menschen allein schon Jängst
Bedeutung für das geistliche Leben.“ In zugrundegerichtetware, da 65 ın aber
Wirklichkeit geht 6S dabei in. das wider alle menschliche Berechnung und
Argernis, Ott csich mıit einer zerstrit- Vernunft weitergeht. Ich bin überzeugt,
e mörderischen, törichten, eNneDpre- daß eıner, der die Geschichte der Kirche
cherischen, neidischen, gotteslästerlichen gut studiert hat, hne dabei hämisch und
Menschheit und Kirche) eingelassen hat bitter geworden Z seln, auch die SCH|
Ganz ähnlich verhält sich mıiıt der wärtige Kirche mıiıt Humor und Gelassen-
Geschichte des Neuen Bundes. uch da heit ertragen kann
können die bekannten Reizthemen der Insofern Mag das einleitende Döllinger-
Kirchengeschichte geben, den Wort auch f  ur die praktische Seelsorge
Glauben die Heilsbedeutsamkeit dieser und tägliches Leben und miı1t der

üundhatften Gemeinschaft und iıhre Kirche gelten: Die Kirchengeschichte ıst
göttliche Stiftung aufzugeben. Ich hatte das „Auge auch fürdie Seelsorge und das,
e1inen äalteren Mitbruder, er, bevor er aQus Wads InNan geistliches Leben ennt.

Weiterführende Literatur

Darlap, Geschichtlichkeit, 1n Handbuch theol Grundbegriffe (1962), 491-— 497
Kottje (Hg.) Kirchengeschichte heute, Trer 1970

Michels Heg.) Geschichtlichkeit der eologie, Salzburg—München 1970
Zinnhobler, Die eschichtlichkeit der Kirche, Rombold und Zinnhobler Heg.) Wegbereitung

der Gegenwart erPhilosophisch-theologische Reihe Bd 9), Linz 1978, 7 12
Iserloh, Kirchengeschichte Fine theologische issenschaft:
Conzemius, Kirchengeschichte als „nichttheologische” Disziplin;
Stockmeier, Kirchengeschichte und ihre hermeneutische Problematik:
Kaspar, Kirchengeschichte als historische Theologie; alle Römische Quartalschrift (1985)

Seelinger, Kirchengeschichte Geschichtstheologie Geschichtswissenschaktft. Analysen zZzu Wis-
csenschaftstheorie und eologie der katholischen Kirchengeschichtsschreibung, Düsseldorft 1981

Stockmeier, Johann dam Möhler und der Aufbruch der wissenschaftlichen Kirchengeschichtsschrei-
bung, Münchener Theologische Zeitschrift 1988), 181—194

Müller, Die Suche Möhlers nach der Finheit VOon geschichtlicher und theologischer Vernuntftt,
ebi 195.—206

154 

genden Geschichten des Alten Testaments 
fleißiginNonnenklösternlesen. Ermeinte 
damit, daß das Wissen um die menschli­
chen Gemeinheiten, die Versäumnisse und 
Dummheiten, die Schuld, den Skandal 
und den Glaubensabfall, die Beschränkt­
heit und die geistige Enge, auf die sich das 
Gotteswort einläßt, gerade für die From­
men sehr wichtig ist. Man kann angesichts 
des Bösen in der Heilsgeschichte natürlich 
auch den Glauben verlieren, oder ein 
Markionist werden, wie mir kürzlich ein 
jüngerer Geistlicher (im Sinne des großen 
evangelischen Theologen Adolf von Har­
nack) sagte: "Für mich hat das Alte Testa­
ment, vor allem die Psalmen, keinerlei 
Bedeutung für das geistliche Leben." In 
Wirklichkeit geht es dabei m. E. um das 
Ärgernis, daß Gott sich mit einer zerstrit­
tenen, mörderischen, törichten, ehebre­
cherischen, neidischen, gotteslästerlichen 
Menschheit (und Kirche) eingelassen hat. 
Ganz ähnlich verhält es sich mit der 
Geschichte des Neuen Bundes. Auch da 
können die bekannten Reizthemen der 
Kirchengeschichte Anlaß geben, den 
Glauben an die Heilsbedeutsamkeit dieser 
so sündhaften Gemeinschaft und ihre 
göttliche Stiftung aufzugeben. Ich hatte 
einen älteren Mitbruder, der, bevor er aus 

Weiterführende Literatur 

Winkler / Kirchengeschichte als historische Theologie 

der Kirche austrat, zu sagen pflegte: 
"Wenn man Geschichtswissenschaften 
studiert hat, kann man nicht mehr an eine 
göttliche Sendung der Kirche glauben." 
Auch das ist eine, wenngleich tragische 
Möglichkeit, auf die Erkenntnis der 
Menschlichkeit der Kirche zu reagieren. 
Aber die andere scheint mir trotz aller not­
wendiger Risiken doch unverzichtbar zu 
sein: Die Erfahrung, daß diese so fehler­
hafte und beschränkte Kirche trotz ihrer 
Sünden und ihres Versagens so liebens­
wert ist, daß ich mich mit ihr immer noch 
identifizieren kann. Dabei ist die wichtig­
ste Erkenntnis wohl die, daß die Kirche 
durch Menschen allein schon längst 
zugrunde gerichtet wäre, daß es in ihr aber 
wider alle menschliche Berechnung und 
Vernunft weitergeht. Ich bin überzeugt, 
daß einer, der die Geschichte der Kirche 
gut studiert hat, ohne dabei hämisch und 
bitter geworden zu sein, auch die gegen­
wärtige Kirche mit Humor und Gelassen­
heit ertragen kann. 
Insofern mag das einleitende Döllinger­
Wort auch für die praktische Seelsorge 
und unser tägliches Leben in und mit der 
Kirche gelten: Die Kirchengeschichte ist 
das nAuge" auch für die Seelsorge und das, 
was man geistliches Leben nennt. 

A. Darlap, Geschichtlichkeit, in: Handbuch theol. Grundbegriffe 1 (1962), 491-497 
R. Kottje (Hg.), Kirchengeschichte heute, Trier 1970 
Th. Michels (Hg.), Geschichtlichkeit der Theologie, Salzburg-München 1970. 
R. Zinnhobler, Die Geschichtlichkeit der Kirche, in: G. Rombold und R. Zinnhobler (Hg.), Wegbereitung 
der Gegenwart (Linzer Philosophisch-theologische Reihe Bd. 9), Linz 1978, 7-12 
E. lserloh, Kirchengeschichte - Eine theologische Wissenschaft; 
V. Conzemius, Kirchengeschichte als .nichttheologische• Disziplin; 
P. Stockmeier, Kirchengeschichte und ihre hermeneutische Problematik; 
W. Kaspar, Kirchengeschichte als historische Theologie; alJe in: Römische Quartalschrift 80 (1985) 
H. R. Seelinger, Kirchengeschichte - Geschichtstheologie - Geschichtswissenschaft. Analysen zur Wis­
senschaftstheorie und Theologie der katholischen Kirchengeschichtsschreibung, Düsseldorf 1981 
P. Stockmeier, Johann Adam Möhler und der Aufbruch der wissenschaftlichen Kirchengeschichtsschrei­
bung, in: Münchener Theologische Zeitschrift 39 (1988), 181-194 
G. L. Müller, Die Suche J. A. Möhlers nach der Einheit von geschichtlicher und theologischer Vernunft, 
ebd.195-206 


