
Neufeld Geschichte als Weg ZUT Ökumene 155

ARL NEUFELD

Der Umgang mıiıt der Geschichte als Weg ZUTr Okumene
Gezeigt E Beispiel des Oollandisten P Buck

scheidend Christliche vorigen Jahrhun-
ehrliches Ja zu gesicherten Ergebnissen der dert mıt sSseInNnem aufkommenden starken

Geschichtsforschung nicht MNMUur eine Forderung historischen Bewulitsein wIes der
dert.amit können auch Geschichtswissenschaft die Aussöh-des Verhaltens in die Wege geleitet werden, der Kontessionen ein! entschei-die letztlich 2uch der ÖOkumene törderlich sind.
Die umgekehrte Haltung, das fundamentalisti- dende Rolle ZU, Was eiıner Erinnerung
scheVorurteil, dagegen cht Iten UunnO- Jgnaz Von Döllingers König Max Von
tigen Spannungen. Ein exemplarisches Beispiel Bayern markant ZUmm usdruck ommt,

diese Tatsachen Im folgenden mıt dem wennBollandisten P de Buck (T vorgeführt
Anzumerken bleibt, Geschichtswissen- rschien „.dem König Cebiet der

bzw. Geschichtsforschung gelegentlich geschichtlichen Wissenschaft wie der Gottesfriede ım
Mittelaiter, derwWwIe e1ıne geweihte Stätte, auf welcheraEgge3kü:zter Form VOolnN Geschichte“ gesprochen die SONS! religiös Getrennten csich zusammen(finden,
einträchtig miteinander forschen und wirken können,Der älerfasser des Beitrags ist Professor für Dog-
wW«C alle ‚ZUu einer Gemeinschaft zusammenwüch-matik al der päpstlichen Universität Gregoriana

Rom. (Redaktion) und dieser Gemeinschaft diesem
schaftlichen Bruderbunde, erde einst, hoffte eT,
wWe' die kontessionelle Eisrinde auftauen und
zerfließen werde, eine noch höhere, J1e|
geschichtlicher, und 2150 uch religiöser Ahrheit
umfassende Einheit und Versöhnung hervorgehen,
wIıie der Patriot und der hrist ST wünsche und
ertleheWenn VonNn der Spaltung zwischen Christen

die Rede ist, werunl der Blick auf ge! eute wird diese Erinnerung eher wehmü-
christliche Kirchen und Gruppen fällt, dann stimmen, hat sich doch deutlich gen
ctellt sich unwillkürlich die Frage nach den gezeigt, ökumenische sich! durch-
historischen Ursprüngen des Auseinander- nicht automatisch größerer histori-
gehens. Das geht vielfach weıt, die scher Kenntnis folgen mul (janz im

ökumenische Frage als Problem der Gegenteil. Man die auch
Geschichte erscheint Entsprechend sucht =eVon Feindschaft enut-
Mall spontan die Heilmittel Über- ZC] als eın Arsenal ür Argumente
windungVO] SpaltungundIrennung der wider den Gegner. Man hat eben die Mög-
Geschichte einer vertieften Kenntnis der lichkeit, sich ihrer terschiedlich Zu

Situation und ihreren, die den bedienen, kann S1PE mißbrauchen. Das
treit entstehen ließen; einer Aufarbei- heißt MUun keineswegs, auf die

Historie verzichten soll ber olle istscheinbarer und hter Gegensätze
VonNn eıner historischen Vermiüutt- richtig einzuschätzen, soll die Hoffnung
lung zunächst widersprüchlich scheinender -  g _ enttäuscht werden, die S1e
Formeln und Schlagworte für das ent- setzt Es bleibt BENAUET bestimmen,

Aus der Rede vVom März 18  504  364 "König Maximilian II. und dieWissenschaft“, UO Döllinger, Akademi-
sche Vorträge IL, Nördlingen 1889, 93—22' (Zitat 217).

Neufeld / Geschichte als Weg zur Ökumene 155 

KARL H. NEUFELD 

Der Umgang mit der Geschichte als Weg zur Ökumene 

Gezeigt am Beispiel des Bollandisten P. de Buclc 

Ein ehrliches Ja zu gesicherten Ergebnissen der 
Geschichtsforschung ist nicht nur eine Forderung 
der Wahrhaftigkeit. Damit können auch Korrek­
turen des Verhaltens in die Wege geleitet werden, 
die letztlich auch der Ökumene förderlich sind. 
Die umgekehrte Haltung, das fundamentalisti­
sche Vorurteil, führt dagegen nicht selten zu unnö­
tigen Spannungen. Ein exemplarisches Beispiel 
für diese Tatsachen wird im folgenden mit dem 
Bollandisten P. de Buck (t 1876) vorgeführt. 
Anzumerken bleibt, daß für Geschichtswissen­
schaft bzw. Geschichtsforschung gelegentlich in 
abgekürzter Form von .,Geschichte" gesprochen 
wird. 
Der Verfasser des Beitrags ist Professor für Dog­
matik an der päpstlichen Universität Gregoriana 
in Rom. (Redaktion) 

Wenn von der Spaltung zwischen Christen 
die Rede ist, wenn der Blick auf getrennte 
christliche Kirchen und Gruppen fällt, dann 
stellt sich unwillkürlich die Frage nach den 
historischen Ursprüngen des Auseinander­
gehens. Das geht vielfach so weit, daß die 
ganze ökumenische Frage als Problem der 
Geschichte erscheint. Entsprechend sucht 
man ganz spontan die Heilmittel zur Über­
windung von Spaltung und Trennung in der 
Geschichte: in einer vertieften Kenntnis der 
Situation und ihrer Bedingungen, die den 
Streit entstehen ließen; in einer Aufarbei­
tung scheinbarer und echter Gegensätze 
von damals, in einer historischen Vermitt­
lung zunächst widersprüchlich scheinender 
rormeln und Schlagworte für das ent-

scheidend Christliche. Im vorigen Jahrhun­
dert - mit seinem aufkommenden starken 
historischen Bewußtsein - wies man der 
Geschichtswissenschaft für die Aussöh­
nung der Konfessionen eine ganz entschei­
dende Rolle zu, was in einer Erinnerung 
lgnaz von Döllingers an König Max II. von 
Bayern markant zum Ausdruck kommt, 
wenn er sagt: 
So erschien denn ,.dem König das Gebiet der 
geschichtlichen Wissenschaft wie der Gottesfriede im 
Mittelalter, oder wie eine geweihte Stätte, auf welcher 
die sonst religiös Getrennten sich zusammenfinden, 
einträchtig miteinander forschen und wirken können, 
wo alle . . .zu einer Gemeinschaft zusammenwüch­
sen; und aus dieser Gemeinschaft, aus diesem wissen­
schaftlichen Bruderbunde, werde einst, so hoffte er, 
wenn ... die konfessionelle Eisrinde auftauen und 
zerfließen werde, eine noch höhere, das ganze Gebiet 
geschichtlicher, und also auch religiöser Wahrheit 
umfassende Einheit und Versöhnung hervorgehen, 
wie der Patriot und der Christ sie wünsche und 
erflehe..i. 

Heute wird diese Erinnerung eher wehmü­
tig stimmen, hat sich doch deutlich genug 
gezeigt, daß ökumenische Einsicht durch­
aus nicht automatisch aus größerer histori­
scher Kenntnis folgen muß. Ganz im 
Gegenteil. Man kann die Geschichte auch 
zur Verschärfung von reindschaft benüt­
zen, als ein Arsenal für neue Argumente 
wider den Gegner. Man hat eben die Mög­
lichkeit, sich ihrer ganz unterschiedlich zu 
bedienen, man kann sie mißbrauchen. Das 
heißt nun keineswegs, daß man auf die 
Historie verzichten soll. Aber ihre Rolle ist 
richtig einzuschätzen, soll die Hoffnung 
nicht enttäuscht werden, die man in sie 
setzt. Es bleibt genauer zu bestimmen, 

1 Aus der Rede vom 30. März 1864 '"l<önigMaximilian II. und die Wissenschaft", in: I. von Döllinger, Akademi­
sche Vorträge II, Nördlingen 1889, 193-227 (Zitat 217). 



156 Neufeld Geschichte als Weg ZUTF: Öjkumene

wIıesich Geschichte 1Im Blick aufÖkumene 1e anglikanische irche und Theologie
ruchtbar erweist. SOWIe seın Wirken auf dem Ersten Vatika-

einem Beispiel uSs dem etzten nischen onzil als beratender Theologe
hundert soll näher dargestellt werden, des Generaloberen der Gesellschaft Jesu‘
elche Bedeutung die Geschichtsfor- Bei al] seiınen Tätigkeiten wirkte SIC! die
schung für eınen auf Kircheneinheit Geisteshaltung AQus, cie VOr allem 1m
bedachten Einsatz haben ann. In eıner Umgang mıt der Geschichte hatte einüben
Zeit, In der alles in eine andere Richtung können. Als Herausgeber der „Acta Sanc-
wIes, gab der belgische Jesuit Victor de torum  45 Z1Ng © sSe1n Leben lang W1ssen-
Buck (1817—187 dem die ÖO)kumene schaftlich mıit der Vergangenheit Wle-
e1n persönliches Anliegen WäAÄr, geradezu weiıt sj11e dokumentiert und belegt ıst,
beispielhaft erkennen, der wliewelt cie der kritischen Klärung unbe-
Umgang miıt Geschichte 1M Bemühen ummm gründeter legendärer Züge dient Er selbst
die Kircheneinheit wWwert ist, bzw. WOoO Seine gewöhnte sich dabei an eine umfassende
(Grenzen liegen. So wurde zZL einem Pio- Betrachtung Von Geschichte und Kirchen-
ıJer der Okumene. geschichte, die nichts isoliert und sich

auch nicht Einzelheiten erschöpft.
Geschichte Weg ZUrFr OÖkumene Selbstverständlich gehörte dazu die

lebendige Vertrautheit mıiıt den Hiltswis-
senschaften auf dem Stand der Zeit wWwıede Buck* War Bollandist,

eın Mitglied jener Gruppe Jesuiten, Chronologie, Geographie, Archäologie,
die dasWerk derkritischenHagiographie, Liturgik und Kirchenrecht. Überall WIes
das 1Im Jh von Bolland begonnen sich durch wichtige Beiträge aus®.

Seine Gesamtsicht Wa also solide VeTran-wurde, tortsetzten. Man hat de Buck
nebenden bedeutendenDaniel Papebroch ert ın präziser Kenntnis der Einzelele-

von Geschichte kin erstaunlichgesetzft, n S  } seine Wichtigkeit für die
Erforschung des Lebens der Heiligen weiter Blick für Möglichkeiten und Ent-

wicklungen eröffnete sich ihm ur  .. Mer-würdigen. Der 1817 geborene Flame VeTlT-

folgte eindrucksvoll offenen Auseinan- spektiven, die damals ke  ıne Beachtung
dersetzungen clie geistigen Strömungen fanden derdie den beherrschenden Strö-
se1ıner Zeit den frühen Jahren zuwiderliefen.
des Königreiches Belgien wurde och de Buck W  Jar kein Historiker, der
Jesuit Später wurde bekannt durch EaNz der Vergangenheit aufging. Nicht
se1ine Bemühungenudie orthodoxe und in Abstraktion Von der eigenen Gegen-

Über ihn vgl Kom und die ÖOkumene. Victor Buck (1817—1876) als Theologe auf
dem I Vatikanum, Catholica 33 (1979) 63—80; Baesten, P de Buck de la (Compagnie de

historiques 27 (Brüssel 9—410; De Smedt, De 1ctore de Buck, cta
Sanctorum, Nov. {L, ll Brüssel 1891 mit Bild: eb der Vergleich mıit Papebroch (1628—1714), dem
bedeutendsten Bollandisten): Van den G'heyn, Buck (Victor e), 2/71, Parıs 1905, 1164—66:;

Simpson, Portrait of Bollandist Victor de Buck, The Month (1952) 21— 34 Abercrom-
bie); Delehaye, Loeuvre des Bollandistes a Frols siecles Brüsse!l 1959, 134—148
und 186 seine Werke:; Peeters, Loeuvre des Bollandistes, Brüssel 1961, 77—95 TuMC  hl The Ecumeni-

relations of Victor Buck, JI ith Anglican leaders an the of Vatican (3 Bände).
sPeiINe Bibliographie Sommervogel 18-—3

Campion, Acton and the First Vatican Couneil. A Journal, Sydney 1975, „‚De Buck 15 theo-
ogian of the General peculiar position, a5 hne declares hat he Never cConsen!| bar what he does not
believe. Formerly in bad odour here, but he has made himself again
Offizieller Name der Sammlung der Bollandisten: LIhK 2 ‘(1958) 571

seine Bibliographie (wie Anm.

156 

wie sich Geschichte im Blick auf Ökumene 
fruchtbar erweist. 
An einem Beispiel aus dem letzten Jahr­
hundert soll näher dargestellt werden, 
welche Bedeutung die Geschichtsfor­
schung für einen auf Kircheneinheit 
bedachten Einsatz haben kann. In einer 
Zeit, in der alles in eine andere Richtung 
wies, gab der belgische Jesuit P. Victor de 
Buck (1817-1876)2

, dem die Ökumene 
ein persönliches Anliegen war, geradezu 
beispielhaft zu erkennen, was der 
Umgang mit Geschichte im Bemühen um 
die Kircheneinheit wert ist, bzw. wo seine 
Grenzen liegen. So wurde er zu einem Pio­
nier der Ökumene. 

1. Geschichte - Weg zur Ökumene 

P. de Buck3 war Bollandist, d. h. er war 
ein Mitglied jener Gruppe von Jesuiten, 
die das Werk der kritischen Hagiographie, 
das im 17. Jh. von J. Bolland begonnen 
wurde, fortsetzten. Man hat de Buck 
neben den bedeutenden Daniel Papebroch 
gesetzt, um so seine Wichtigkeit für die 
Erforschung des Lebens der Heiligen zu 
würdigen. Der 1817 geborene Flame ver­
folgte in eindrucksvoll offenen Auseinan­
dersetzungen die geistigen Strömungen 
seiner Zeit. 1835 - in den frühen Jahren 
des Königreiches Belgien - wurde er 
Jesuit. Später wurde er bekannt durch 
seine Bemühungen um die orthodoxe und 

Neufeld / Geschichte als Weg zur Ökumene 

die anglikanische Kirche und Theologie 
sowie sein Wirken auf dem Ersten Vatika­
nischen Konzil als beratender Theologe 
des Generaloberen der Gesellschaft Jesu4

• 

Bei all seinen Tätigkeiten wirkte sich die 
Geisteshaltung aus, die er vor allem im 
Umgang mit der Geschichte hatte einüben 
können. Als Herausgeber der „Acta Sanc­
torum"5 ging er sein Leben lang wissen­
schaftlich mit der Vergangenheit um, wie­
weit sie dokumentiert und belegt ist, 
wieweit sie der kritischen Klärung unbe­
gründeter legendärer Züge dient. Er selbst 
gewöhnte sich dabei an eine umfassende 
Betrachtung von Geschichte und Kirchen­
geschichte, die nichts isoliert und sich 
auch nicht in Einzelheiten erschöpft. 
Selbstverständlich gehörte dazu die 
lebendige Vertrautheit mit den Hilfswis­
senschaften auf dem Stand der Zeit wie 
Chronologie, Geographie, Archäologie, 
Liturgik und Kirchenrecht. Überall wies 
er sich durch wichtige Beiträge aus6

• 

Seine Gesamtsicht war also solide veran­
kert in präziser Kenntnis der Einzelele­
mente von Geschichte. Ein erstaunlich 
weiter Blick für Möglichkeiten und Ent­
wicklungen eröffnete sich ihm für Per­
spektiven, die damals keine Beachtung 
fanden oder die den beherrschenden Strö­
mungen zuwiderliefen. 
Doch de Buck war kein Historiker, der 
ganz in der Vergangenheit aufging. Nicht 
in Abstraktion von der eigenen Gegen-

2 Über ihn vgl. K. H. Neufeld, Rom und die Ökumene. Victor De Buck S. J. (1817-1876) als Theologe auf 
dem I. Vatikanum, in: Catholica 33 (1979) 63-80; V. Baesten, Le R. P. V. de Buck de la Compagnie de 
Jesus, in: Precis historiques 27 (Brüssel 1876) 389-410; Ch. De Smedt, De P. Victore de Buck, in: Acta 
Sanctorum, Nov. II, I, Brüssel 1891 (mit Bild; ebd. der Vergleich mit D. Papebroch (1628-1714), dem 
bedeutendsten Bollandisten); J. Van den Gheyn, Buck (Victor De), in: DThC 2/1, Paris 190S, 1164-66; 
R. Simpson, Portrait of a Bollandist - Victor de Buck, in: The Month 7 (19S2) 21-34 (Hf,· N. Abercrom­
bie); H. Delehaye, I.:oeuvre des Bollandistes a travers trois siecles 161S-191S, Brüssel 19S9, 134-148 
und 186 seine Werke; P. Peeters, I.:oeuvre des Bollandistes, Brüssel 1961, 77-9S .J. P. Jurich, The Ecumeni­
cal relations of Victor de Buck, S. J., with Anglican leaders on the eve of Vatican I (3 Bände). 

3 Vgl. seine Bibliographie bei Sommervogel II 318-328. 
4 Vgl. E. Campion, Lord Acton and the First Vatican Council. AJournal, Sydney 197S, 23: .De Buck is theo­

logian of the General - A peculiar position, as he declares that he will never consent to what he does not 
believe. Formerly in bad odour here, but he has made himself right agam·. 

5 Offizieller Name der Sammlung der Bollandisten; vgl. LThK 2 2(19S8) S71f. 
6 Vgl. seine Bibliographie (wie Anm. 3). 



Neuteld Geschichte als Weg ÖOkumene 157

wWart interessierte ihn das Gewesene, als auch dieNeigung zu einerverklärt gesehe-
ließe €  PS sich beziehungslos ur  . sich Vergangenheit SOWIE eın wenig reali-
betrachten. Sein Bemühen galt nicht ur stisches Verhältnis Zur Gegenwart. Geleb-
den „Acta Sanctorum“”, RS Wal vielmehr LE& religiöse Überzeugung mußß sich
bestimmt VvVon einer aktuell lebendigen hingegen der Wirklichkeit stellen und
Beziehung und Haltung ZUu den Überliefe- mu ß gerade aQus diesem rund auf Tradi-
« Historische Erkenntnis und Ein- tion zurückgreifen. Erst ın der zweıten
sichten werden deshalb bei de Buck Hälfte des vorigen Jahrhunderts intens]1-
unmittelbarpraktisch bedeutsam, freilich vierte sich allgemein die Verbindung ZW1-
geprüft, durchdacht, vera  te und schen historischen Untersuchungen und
überlegt auf Grund christlicher Überzeu- zeitgeschichtlicher Wirklichkeit, weiıl
gunNns, wissenschatftlicherArbeit und sach- diese mıiıt ilfe jener z.u erklären und
licher Darstellung. legitimieren versuchte. ber auch Von
Der motivierte mgang mut geschicht- einer solchen historistischen Sicht- un!
lichen Dokumenten, VOT allem ber jene Denkweise unterscheidet sich de Bucks
ugen des Christseins, 1 denen die Kir- Einstellung beträchtlich.
che ausdrücklich die Erfüllung ihre Auf- Der Historismus hatte gleichwohl damals
trags ın dieserWelt erkennt, führt zu einer eınen gewissen Einfluß auf die Betrach-
bewußten Konzeption VvVon Geschichte, un dogmatischer Glaubenswahrheit 1M
die ach historischen Spuren der ]au- katholischen Raum. Dabei Voraus-
benswirklichkeit befragt wird. Heilige als setzungen und Denkformen ım Werk, In
ugen der sieghaften Gnade (Gottes je denen dieModernismuskrise und der Vor-
ihrem Ört und Je ihrer Zeit welsen wurtdes Relativismus schonVorprogram-
zugleich ber beide hinaus. Wie laßt sich miert Warenll. Wieweiıt dieser Entwicklung
dashistorisch erfassen und verdeutlichen? von der Gegenseite her auch eine immer
„Acta Sanctorum“ schon dieser Titel sStarrer werdende Neuscholastik in Philo-
drückt die Spannung zwischen sophie und Theologie Vorschub leistete,
„Akte  n, dokumentarisch erfaßter wıe weiıt 1ese Haltung VvVon dem damals

überall wirksamen naturwissenschaftli-und belegter Wirklichkeit, und anderseits
„Heiligkeit“ als Faktor christlichen lau- chen Systemdenken gefördert wurde und
bensbewußtseins. Dem Anspruch ach wıe weıt sich 1n dieser Lage die umstritte-
geht 6S hier nicht 1Ur das mehr oder men sozialen un! politischen Prinzipien
minder prıvate, möglicherweise menschlichen Zusammenlebens auswirk-
auch beeindruckende Schicksal e1ınes Ein- ten, ist schwer entscheiden. Von dem
zelnen, sondern n exemplarische Ver- durch d  1ese Tendenzen bedingten Rück-
wirklichung des Christseins überhaupt. griff auf Geschichte stach die Konzeption

de Bucks deutlich abDie damit erkennbare Auffassung von
Geschichteunterschied sich mehrftfacher Se  iner Herkunft 3 der Bollandistentra-
Hinsicht vVon der zeitgenössischen Kon- dition entsprechend außerte sich
zeption, die namentlich Deutschland einer ihm eigentümlichen ritik un!
für die damals aufblühende historische Unabhängigkeit, die selbst ım vorigenkri-
Wissenschaft, aberauchfür dieTheologie tischen Jahrhundert auftiel. Der bekannte
andere Wurzeln besaß Die Philosophie römische Archäologe und Begründer
des Idealismus un das Weltgefühl der christlicher Altertumswissenschaft
Romantik kamen darin weıt stärker Z.U1 de Rossi’ notijerte:
ragen als eine gediegene eigene For- soweıt %S unabhängige und scharte Kri-
schungstätigkeit. Von 1er her erklärt sich geht, hat mMa  an bei dennBollandisten biswei-

Neufeld / Geschichte als Weg zur Ökumene 

wart interessierte ihn das Gewesene, so als 
ließe es sich beziehungslos für sich 
betrachten. Sein Bemühen galt nicht nur 
den "Acta Sanctorum", es war vielmehr 
bestimmt von einer aktuell lebendigen 
Beziehung und Haltung zu den Überliefe­
rungen. Historische Erkenntnis und Ein­
sichten werden deshalb bei de Buck 
unmittelbar praktisch bedeutsam, freilich 
geprüft, durchdacht, verantwortet und 
überlegt auf Grund christlicher Überzeu­
gung, wissenschaftlicher Arbeit und sach­
licher Darstellung. 
Der so motivierte Umgang mit geschicht­
lichen Dokumenten, vor allem über jene 
Zeugen des Christseins, in denen die Kir­
che ausdrücklich die Erfüllung ihre Auf­
trags in dieser Welt erkennt, führt zu einer 
bewußten Konzeption von Geschichte, 
die nach historischen Spuren der Glau­
benswirklichkeit befragt wird. Heilige als 
Zeugen der sieghaften Gnade Gottes an je 
ihrem Ort und zu je ihrer Zeit weisen 
zugleich über beide hinaus. Wie läßt sich 
das historisch erfassen und verdeutlichen? 
"Acta Sanctorum" - schon dieser Titel 
drückt die Spannung aus zwischen 
„Akten", d. h. dokumentarisch erfaßter 
und belegter Wirklichkeit, und anderseits 
,,Heiligkeit" als Faktor christlichen Glau­
bensbewußtseins. Dem Anspruch nach 
geht es hier nicht nur um das mehr oder 
minder private, wenn möglicherweise 
auch beeindruckende Schicksal eines Ein­
zelnen, sondern um exemplarische Ver­
wirklichung des Christseins überhaupt. 
Die damit erkennbare Auffassung von 
Geschichte unterschied sich in mehrfacher 
Hinsicht von der zeitgenössischen Kon­
zeption, die namentlich in Deutschland 
für die damals aufblühende historische 
Wissenschaft, aber auch für die Theologie 
andere Wurzeln besaß. Die Philosophie 
des Idealismus und das Weltgefühl der 
Romantik kamen darin weit stärker zum 
Tragen als eine gediegene eigene For­
schungstätigkeit. Von hier her erklärt sich 

157 

auch die Neigung zu einer verklärt gesehe­
nen Vergangenheit sowie ein wenig reali­
stisches Verhältnis zur Gegenwart. Geleb­
te religiöse Überzeugung muß sich 
hingegen der Wirklichkeit stellen und 
muß gerade aus diesem Grund auf Tradi­
tion zurückgreifen. Erst in der zweiten 
Hälfte des vorigen Jahrhunderts intensi­
vierte sich allgemein die Verbindung zwi­
schen historischen Untersuchungen und 
zeitgeschichtlicher Wirklichkeit, weil 
man diese mit Hilfe jener zu erklären und 
zu legitimieren versuchte. Aber auch von 
einer solchen historistischen Sicht- und 
Denkweise unterscheidet sich de Bucks 
Einstellung beträchtli_ch. 
Der Historismus hatte gleichwohl damals 
einen gewissen Einfluß auf die Betrach­
tung dogmatischer Glaubenswahrheit im 
katholischen Raum. Dabei waren Voraus­
setzungen und Denkformen am Werk, in 
denen die Modemismuskrise und der Vor­
wurf des Relativismus schon vorprogram­
miert waren. Wie weit dieser Entwicklung 
von der Gegenseite her auch eine immer 
starrer werdende Neuscholastik in Philo­
sophie und Theologie Vorschub leistete, 
wie weit diese Haltung von dem damals 
überall wirksamen naturwissenschaftli­
chen Systemdenken gefördert wurde und 
wie weit sich in dieser Lage die umstritte­
nen sozialen und politischen Prinzipien 
menschlichen Zusammenlebens auswirk­
ten, ist schwer zu entscheiden. Von dem 
durch diese Tendenzen bedingten Rück­
griff auf Geschichte stach die Konzeption 
de Bucks deutlich ab. 
Seiner Herkunft aus der Bollandistentra­
dition entsprechend äußerte er sich in 
einer ihm eigentümlichen Kritik und 
Unabhängigkeit, die selbst im vorigen kri­
tischen Jahrhundert auffiel. Der bekannte 
römische Archäologe und Begründer 
christlicher Altertumswissenschaft G. B. 
de Rossi7 notierte: 
,,Gewiß, soweit es um unabhängige und scharfe Kri­
tik geht, hat man bei den neuen Bollandisten biswei-



158 Neufeld Geschichte als Weg ZUur Okumene

len den Eindruck, da (3 SIEzeit gehen, nıe edoch, auch celbst stärker den Vordergrund
da sie servil SIN oder Wahrheit und Wissenschaf:

anpasserischer Gefälligkeit korrumpieren trat, hatte das seiınen rund IUr 1n den
ihm eigenen besonderen Fähigkeiten.

Wichtig an diesem ist VOor allem die D  1ese Waren auch, die den Generalobe-
]er unterstrichene Entschiedenheit der Gesellschaft Jesu veranlaßten, de
Kritik auf einem Gebiet, auf dem trom- Buck seinem Theologen für das FErste
In Christen eher die gegenteilige Hal- Vatikanische Konzil Zu bestellen!!. Diese

Wahl bedeutete zugleich eINne Option Lürtung eigentümlich ist Und die Aussage
ird nicht für einen Mitarbeiter eine der Geschichte orjlenti:erte $fen-

heit, dieden Gegebenheiten Rechnunggemacht, sondern fürdie Bollandisten 1NSs-
gesamt. Er estand also nicht allein. bri- geCn wollte. Damit auch jene apologe-
SCHS verstand seinen Finsatz als Histori- ische Enge überwunden, die Aur auf den
ker ganz bewußt als Auftrag ZUr Nachweis eigenen Nechtes ist; eine
Zusammenarbeit ın einer Zeit, in der die Entscheidung Gunsten einer echten
großen Finzelnen das Feld der histori- Ökumene War gefallen. Der Beitrag de
schen Wissenschaften beherrschten: eın Bucks ZUIN Konzil bestätigt das
Droysen, eın Ranke U, d, Und diese Hal- Fast bis Schlu ß stand de Buck der
tun. wirkte sich auch anderweitig aus, Deftinition der päpstlichen Unfehlbarkeit,
Z.. ım Verständnis für die Okumene der wIıe s1e sich damals prasentierte, skeptischChristen. Idee und Wirklichkeit gemein- gegenüber. warhatte©keine Schwierig-Arbeit dürften de Buck geradezu keiten mıit der Wahrheit selbst, MN  z  150 ent-
den Sinn und die Möglichkeit eines echten schiedener aber hatte D Zweifel der
Miteinanders Von Christen erschlossen Notwendigkeit der Definition und der
haben Ein mehr ormaler Umstand för- Form der Erklärung, und ZWAäar aufgrund
erte also eın inhaltliches Ziel se1nes auf geschichtlicher Kenntnis beru-

henden Urteils; dieses teilte mit eiınerkin Beleg hierfür ıst dieMitarbeit de Bucks
der ruppe die 855/56 'arlıs Reihe anderer Teilnehmer der Kir-

gegründeten „Etudes“”, die dem chenversammlung.
Ansto(} der beiden konvertierten KRussen Als Historiker und Theologe verband de

Gagarin (1814—1882) und Mar- Buck ın sSeiInNnem Leben Glaubeund Wissen-
tinow 5J (1821—1894) der Annäherung schaft, weil E sich ernsthaft historischer
zwischen der Orthodoxie, besonders der Forschung und ihren Ergebnissen als
IC Rußlands, und der katholischen unverzichtbares Stück bewußter Jau-
Kirche dienen wollten. uch de Bucks bensverantwortung verpflichtet wußte
Verbindung Kreisen der anglikani- Besondere Bewährung verlangte diese
schen Kirche ist das Ergebnis verantwort- Einstellung ım vorıgen Jahrhundert ange-
lichen Zusammenwirkens:; für ihn ging 5 sichts der überall debattierten „römischen
bei solchem TIun nıe un eın isoliertes rage”, n der bis Fkinigung Italiens
Einzelunternehmen!?®. Wenn dabei und och Jahrzehnte darüber hinaus

(1822—1894), Erforscherder römischenKatakomben und Begründer neuzeitlicherchristlicherArchäolo-
g1e; vgl Enc CCatt 4 (1950) 1453—56

/Zitat De Smedt, d, (Anm
Sollten ausdrücklich der Annäherung zwischen dem christlichen ÖOsten und der katholischen Kirche die-
nen Martinow w  Salr aufdem Eersten Vat Konzil Theologedesmelchitischen triarchenSAntiochien

de Buck besprach Pläne und Gedanken mıiıt Mitbrüdern, beruch mit Wissenschaftlern außerhalb Se1-

11
nes Ordens, mıf Bischöten und anderen Fachleuten.

Quirinus, Römische Briefe Von Concil, München 1870, 69f

158 

len den Eindruck, daß sie zu weit gehen, nie jedoch, 
daß sie servil sind oder Wahrheit und Wissenschaft 
in anpasserischer Gefälligkeit korrumpieren .. _,,s 

Wichtig an diesem Lob ist vor allem die 
hier unterstrichene Entschiedenheit zur 
Kritik auf einem Gebiet, auf dem from­
men Christen eher die gegenteilige Hal­
tung eigentümlich ist. Und die Aussage 
wird nicht nur für einen Mitarbeiter 
gemacht, sondern für die Bollandisten ins­
gesamt. Er stand also nicht allein. Übri­
gens verstand er seinen Einsatz als Histori­
ker ganz bewußt als Auftrag zur 
Zusammenarbeit in einer Zeit, in der die 
großen Einzelnen das Feld der histori­
schen Wissenschaften beherrschten: ein 
Droysen, ein Ranke u. a. Und diese Hal­
tung wirkte sich auch anderweitig aus, 
z. B. im Verständnis für die Ökumene der 
Christen. Idee und Wirklichkeit gemein­
samer Arbeit dürften de Buck geradezu 
den Sinn und die Möglichkeit eines echten 
Miteinanders von Christen erschlossen 
haben. Ein mehr formaler Umstand för­
derte also ein inhaltliches Ziel. 

Ein Beleg hierfür ist die Mitarbeit de Bucks 
in der Gruppe um die 1855/56 zu Paris 
gegründeten „Etudes'19

, die unter dem 
Anstoß der beiden konvertierten Russen 
J. S. Gagarin SJ (1814-1882) undJ. Mar­
tinow SJ (1821-1894) der Annäherung 
zwischen der Orthodoxie, besonders der 
Kirche Rußlands, und der katholischen 
Kirche dienen wollten. Auch de Bucks 
Verbindung zu Kreisen der anglikani­
schen Kirche ist das Ergebnis verantwort­
lichen Zusammenwirkens; für ihn ging es 
bei solchem Tun nie um ein isoliertes 
Einzelunternehmen10

• Wenn er dabei 

Neufeld / Geschichte als Weg zur Ökumene 

auch selbst stärker in den Vordergrund 
trat, so hatte das seinen Grund nur in den 
ihm eigenen besonderen Fähigkeiten. 
Diese waren es auch, die den Generalobe­
ren der Gesellschaft Jesu veranlaßten, de 
Buck zu seinem Theologen für das Erste 
Vatikanische Konzil zu bestellen11

• Diese 
Wahl bedeutete zugleich eine Option für 
eine an der Geschichte orientierte Offen­
heit, die den Gegebenheiten Rechnung tra­
gen wollte. Damit war auch jene apologe­
tische Enge überwunden, die nur auf den 
Nachweis eigenen Rechtes aus ist; eine 
Entscheidung zu Gunsten einer echten 
Ökumene war gefallen. Der Beitrag de 
Bucks zum Konzil bestätigt das. 

Fast bis zum Schluß stand de Buck der 
Definition der päpstlichen Unfehlbarkeit, 
wie sie sich damals präsentierte, skeptisch 
gegenüber. Zwar hatte er keine Schwierig­
keiten mit der Wahrheit selbst, umso ent­
schiedener aber hatte er Zweifel an der 
Notwendigkeit der Definition und an der 
Form der Erklärung, und zwar aufgrund 
seines auf geschichtlicher Kenntnis beru­
henden Urteils; dieses teilte er mit einer 
ganzen Reihe anderer Teilnehmer der Kir­
chenversammlung. 

Als Historiker und Theologe verband de 
Buck in seinem Leben Glaube und Wissen­
schaft, weil er sich ernsthaft historischer 
Forschung und ihren Ergebnissen als 
unverzichtbares Stück bewußter Glau­
bensverantwortung verpflichtet wußte. 
Besondere Bewährung verlangte diese 
Einstellung im vorigen Jahrhundert ange­
sichts der überall debattierten „römischen 
Frage", an der bis zur Einigung Italiens -
und noch Jahrzehnte darüber hinaus -

7 (1822-1894), Erforscher der römischen Katakomben und Begründerneuzeitlicherchristlicher Archäolo­
gie; vgl. Enc Catt 4 (1950) 1453-56. 

8 Vgl. zum Zitat Ch. De Smedt, a. a. 0. (Anm. 2). 
9 Sollten ausdrücklich der Annäherung zwischen dem christlichen Osten und der katholischen Kirche die­

nen; J. Martinow war auf dem Ersten Vat. Konzil Theologe des melchitischen Patriarchen von Antiochien. 
10 P. de Buck besprach Pläne und Gedanken mit Mitbrüdern, aber auch mit Wissenschaftlern außerhalb sei­

nes Ordens, mit Bischöfen und anderen Fachleuten. 
11 Vgl. Quirinus, Römische Briefe vom Concil, München 1870, 69f. 



Neufeld schichte als Weg Ökumene 159

viele Katholiken 1n eın Dilemma gerieten. och vorauszusehen Warfl. Mit der her-
Von einem Priester und Jesuiten erwarte- kömmlichen Frömmigekeit, die ın der Hei-
ten viele, In dem iınne Stellung ZUuU Dezie- ligenverehrung des Barock aufleb-
en, für eine politische rage eın reli- te, gerieten die Bollandisten mehr als
g10ser Änspruch erhoben werde. Die hier einmal in Konflikt, während umgekehrt
nötige Differenzierung Wa hne unbe- zünftigen Historikern der Gegenstand
angenen Rückgriff auf die Geschichte ihrer Forschung oft als absonderlich
aum Zu leisten. Dies gelang vielen Aur erschien. Die Aufklärung un! dann die
unzulänglich. So kam es der innerka- Autfhebung der Gesellschaft Jesu, die fran-
tholischen Polarisierung, die unzutref- zösische Revolution und die Umwälzun-
tend und wenig hilfreich mıiıt den Etiketten gen unter Napoleon brachten die Arbeit
„liberal“ und „ultramontan“ gekennzeich- Z Stillstand; INan ahm S1e erst ach
net wird. Hals Sökumenische Öffnung Gründung des eigenen belgischen König-
hatte da eıne Chance unı wurde schließ- reichs wieder auf
ich *Und dort, sich die Dazu gab ©5 manch aktuellen AnlaßBerufung auf die Geschichte nicht mehr Gerade damals stießen die Katakombenverdrängen ließ, kam e5 mehrund mehrZ und die dort beigesetzten Christen deseiner historistischen Sicht, ın der die Altertums auf eın breites Interesse. ManBegegnung mıiıt der Vergangenheit ZUuU wollte wissen, ob sich auch die Reliquieneinem wirkungslosen Glasperlenspiel Von Märtyrern darunter befanden und

wIı1e INa das erkennen könne. Kleine
Fläschchen als Grabbeigaben, die als

Geschichte un Kurskorrektur Blutampullen deutete, wurden diesem
Sinn als Unterscheidungsmerkmal

Die Bollandisten hatten ce1t dem Jahr- angesehen”. ine Reliquienübertragung
hundert die zuverlässigen Grundlagen eiıner angeblichen Märtyrerin T heudosia

ach Amiens 1Im Jahr 1853 führte Bittechristlicher Heiligenverehrung erhe-
Den, um dadurch deren wahre Bedeutung de Buck, die Übertragung der Reli-

das religiöse Leben sichern. Gleich- quien ın einem Zeitungsbericht rAN würdi-
zeitigwollte INan cliese Frömmigkeitstorm en So machte sich an 1e Prütung der
VOorT Entstellungen und Abwegen schützen. Echtheit Dabei stieß er zunächst auf Velr-
Die protestantische Kritik der Heili- schiedene Schwierigkeiten und Unge-
genverehrung hatte dieses Bemühen aQus- reimtheiten. Se;  Ine Ordensoberen beauf-
gelöst, das jedoch zugleich humanisti- (Tragten ihn daraufhin, die HANZE Frage
schen Tendenzen des Jahrhunderts gründlich und umfassend zu studieren.
entsprang Im Rahmen dieses Bemühens Das Ergebnis bildete einen Bericht: „De
wurden jedenfalls wesentliche Vorausset- phialis rubricatis quibus martyrum roIma-

und Bedingungen historischen sepulcra dignosci dicuntur obser-
Arbeitens überhaupt entwickelt12 WENN vationes“* der 1855 als Privatdruck in
das ursprünglich auch weder beabsichtigt Buchform erschien. Der Band War nicht

12 Hausberger, Das kritische hagiographische Werk der Bollandisten, Historische Kritik in der
Theologie (Hg Schwaiger), Göttingen 1980, 210—244
Die Angaben macht de Buck in seiner Anm nachgewiesenen Untersuchung.
Brüssel (Typis Alphonsi Greuse) 185  n Der Name des utors ist mit den Initialen auf dem Titelblatt ange-
deutet: das Buchzaählt 265 Seiten unk ist lateinisch verfaßt. Schon DeSmedt (Anm WIes die Behauptung
ZUurucCK, Von dem Buch gebe Aur der 5 Exemplare.

Neufeld / Geschichte als Weg zur Ökumene 

viele Katholiken in ein Dilemma gerieten. 
Von einem Priester und Jesuiten erwarte­
ten viele, in dem Sinne Stellung zu bezie­
hen, daß für eine politische Frage ein reli­
giöser Anspruch erhoben werde. Die hier 
nötige Differenzierung war ohne unbe­
fangenen Rückgriff auf die Geschichte 
kaum zu leisten. Dies gelang vielen nur 
unzulänglich. So kam es zu der innerka­
tholischen Polarisierung, die unzutref­
fend und wenig hilfreich mit den Etiketten 
,,liberal" und „ultramontan" gekennzeich­
net wird. Eine ökumenische Öffnung 
hatte da keine Chance und wurde schließ­
lich ganz vergessen. Und dort, wo sich die 
Berufung auf die Geschichte nicht mehr 
verdrängen ließ, kam es mehr und mehr zu 
einer historistischen Sicht, in der die 
Begegnung mit der Vergangenheit zu 
einem wirkungslosen Glasperlenspiel 
ausartete. 

2. Geschichte und Kurskorrektur 

Die Bollandisten hatten seit dem 17. Jahr­
hundert die zuverlässigen Grundlagen 
christlicher Heiligenverehrung zu erhe­
ben, um dadurch deren wahre Bedeutung 
für das religiöse Leben zu sichern. Gleich­
zeitig wollte man diese Frömmigkeitsform 
vor Entstellungen und Abwegen schützen. 
Die protestantische Kritik an der Heili­
genverehrung hatte dieses Bemühen aus­
gelöst, das jedoch zugleich humanisti­
schen Tendenzen des 16. Jahrhunderts 
entsprang. Im Rahmen dieses Bemühens 
wurden jedenfalls wesentliche Vorausset­
zungen und Bedingungen historischen 
Arbeitens überhaupt entwickelt12

, ~enn 
das ursprünglich auch weder beabsichtigt 

159 

noch vorauszusehen war. Mit der her­
kömmlichen Frömmigkeit, die in der Hei­
ligenverehrung des Barock erneut aufleb­
te, gerieten die Bollandisten mehr als 
einmal in Konflikt, während umgekehrt 
zünftigen Historikern der Gegenstand 
ihrer Forschung oft als absonderlich 
erschien. Die Aufklärung und dann die 
Aufhebung der Gesellschaft Jesu, die fran­
zösische Revolution und die Umwälzun­
gen unter Napoleon brachten die Arbeit 
zum Stillstand; man nahm sie erst nach 
Gründung des eigenen belgischen König­
reichs wieder auf. 

Dazu gab es manch aktuellen Anlaß. 
Gerade damals stießen die Katakomben 
und die dort beigesetzten Christen des 
Altertums auf ein breites Interesse. Man 
wollte wissen, ob sich auch die Reliquien 
von Märtyrern darunter befanden und 
wie man das erkennen könne. Kleine 
Fläschchen als Grabbeigaben, die man als 
Blutampullen deutete, wurden in diesem 
Sinn als Unterscheidungsmerkmal 
angesehen13. Eine Reliquienübertragung 
einer angeblichen Märtyrerin Theudosia 
nach Amiens im Jahr 1853 führte zur Bitte 
an P. de Buck, die Übertragung der Reli­
quien in einem Zeitungsbericht zu würdi­
gen. So machte er sich an die Prüfung der 
Echtheit. Dabei stieß er zunächst auf ver­
schiedene Schwierigkeiten und Unge­
reimtheiten. Seine Ordensoberen beauf­
tragten ihn daraufhin, die ganze Frage 
gründlich und umfassend zu studieren. 
Das Ergebnis bildete einen Bericht: ,,De 
phialis rubricatis quibus martyrum roma­
norum sepulcra dignosci dicuntur obser­
vationes"14, der 1855 als Privatdruck in 
Buchform erschien. Der Band war nicht 

12 Vgl. K. Hausberger, Das kritische hagiographische Werk der Bollandisten, in: Historische Kritik in der 
Theologie (Hg. G. Schwaiger), Göttingen 1980, 210-244. 

13 Die Angaben macht de Buck in seiner Anm. 14 nachgewiesenen Untersuchung. 
14 Brüssel (Typis Alphonsi Greuse) 1855. Der Name des Autors ist mit den Initialen auf dem Titelblatt ange­

deutet; das Buch zählt 265 Seiten und ist lateinisch verfaßt. Schon De Smedt (Anm. 2) wies die Behauptung 
zurück, von dem Buch gebe es nur 4 oder 5 Exemplare. 



160 Neufeld Geschichte alc Weg ZUr ÖOkumene

für den Handel bestimmt und 15} heute gleichlautendes Jahre 18787
sehr Da  — de Buck durfte ihn nur mıt Unerwähnt blieb hingegen Dekret der
Erlaubnis des Ordensgenerals Ritenkongregation VO 186318 das E

bestimmte Fachleute weitergeben, O et{wa Gegensatz Untersuchung und ZUmm
den Grafen de l’Escalopier Ergebnis de Bucks och einmal auf S

Paris Das Resultat der Forschungen de Erklärung aQus dem Jahrhundert
Bucks ‚Wi Z einer Korrektur bisheri- zurückgriff und betonte beigegebene
er Ansichten Die erwähnten rotgefärb- Fläschchen Färbung Zeugnis für

Fläschchen Waren nıcht alsZeichen £ür das Martyrıum SJToten
artyrıum des jeweils ım gleichen sich Blutfläschchen handle, Setz:

Grab Beigesetzten erten INanßn einfach VOTauUus

Daßß hierS historische Erkenntnis Zur Zeit als de Buck5Untersuchung
beendet hatte, stand muiıt dem berühm-Disherige kirchliche einung widerlegte,

MaX sich als bedeutsam erschei- ten Begründer der Christlichen chäolo-
gieG B de Rossi in Briefkontakt VonihmN ber s hingen dam  1t Formen ä

kirchlichen Frömmigkeitswesen ZUS; erfuhr CT, In Rom die Klarheit und
INnNen die sich nich!  P mehr aufrecht hal- Direktheit E Darstellung Mißstim-
ten ließen So kam die Furcht auf ein mun hervorgerufen hatte während 11

öffentliches Eingeständnis bisheriger sich anderseits bis in höchste Kreise der
Folgerichtigkeit und Schlüssigkeit Se1N€esFehlformen könne unabsehbare gen

für das Vertrauen das Wort und die Nachweises nicht hatte entziehen
Leitungder Kirchehaben Zunächst drang können?” de Rossi bestätigte 1861 uSs

drücklich devon der aCc. nichts die große Bucks Untersuchung
Öffentlichkeit doch fiel sehr bald aller uch andere Fachleute, 1eVon der Studie

wußten hatten ihr zugestimmt So dürfteStille 1€e grundsätzliche Entscheidung,
den auf den rüheren Anschauungen das ekret Von 1863 der letzte Versuch
basierenden Reliquienkult unterbin- SECWESEN SENN, die anstehende FrageeN-
den Darauf berief sich 1881 der römische teilig entscheiden und Ööffentliche
Kardinal Vikar, als er SCg prıvate und Diskussion ZUu verhindern e7 sich

jedoch schon bald als völlig wirkungslosnichtautorisierte Weitergabe angeblicher
Reliquien Stellung ahm br und überholt die Öffentlichkeit gerıel
Schon et{wa Jahren kein Leichnam die Sache 1867 ausgerechnet durch e11N€

heiligen Märtyrers aAuUuSs den römischen täberfel- private Veröffentlichung 2US$S RKRom „De
dern, die Katakomben eibben, ehr herausgeholt phiala cruenta indicio facti PTO SIO
und legitimerweise der frommen Verehrung der martyrii”), durch die ScognamiglioGläubigen überlassen worden.:#16

de Buck und S Untersuchungen aufs
Veröffentlicht wurde P1N der Sache ach schärtste angriff” ESs hieß arın Der

kinem der beiden Exemplare iin der Bibliothek „Les Fontaines” zu Chantilly ist persönlicher Brief de
Bucks an diesen Adressaten beigebunden Im gleichen Exemplar findetsichuchein Stü  &. desweiter unten
behandelten offenen Brietes einen römischen Kar z
ASS XIV 30f: Litterae Em Card. Vica:  11 de mandato N Leonis quoad sacrilegium

falsarum reliquiarum
AS5 >< (1878) 365f

Q54 vgl Delehaye (Anm 39 —1
Delehaye (Anm 2 143
Ferrua, de Kossi Sullla Questione Vaso Sangue Kom 1944 XLI LXVIN Buck

21
l idee de Rossi fino 18ı  X

160 

für den Handel bestimmt und ist heute 
sehr rar. P. de Buck durfte ihn nur mit 
Erlaubnis des Ordensgenerals an 
bestimmte Fachleute weitergeben, so etwa 
an den Grafen Ch. de l'Escalopier in 
Paris15

• Das Resultat der Forschungen de 
Bucks zwang zu einer Korrektur bisheri­
ger Ansichten: Die erwähnten rotgefärb­
ten Fläschchen waren nicht als Zeichen für 
ein Martyrium des jeweils im gleichen 
Grab Beigesetzten zu werten. 

Daß hier eine historische Erkenntnis eine 
bisherige kirchliche Meinung widerlegte, 
mag an sich als wenig bedeutsam erschei­
nen. Aber es hingen damit Formen eines 
kirchlichen Frömmigkeitswesen zusam­
men, die sich nun nicht mehr aufrecht hal­
ten ließen. So kam die Furcht auf, ein 
öffentliches Eingeständnis bisheriger 
Fehlformen könne unabsehbare Folgen 
für das Vertrauen in das Wort und in die 
Leitung der Kirche haben. Zunächst drang 
von der ganzen Sache nichts an die große 
Öffentlichkeit, doch fiel sehr bald in aller 
Stille die grundsätzliche Entscheidung, 
den auf den früheren Anschauungen 
basierenden Reliquienkult zu unterbin­
den. Darauf berief sich 1881 der römische 
Kardinal-Vikar, als er gegen private und 
nichtautorisierte Weitergabe angeblicher 
Reliquien Stellung nahm. Er sagte: 
„Schon seit etwa 20 Jahren ist kein Leichnam eines 
heiligen Märtyrers aus den römischen Gräberfel­
dern, die Katakomben heißen, mehr herausgeholt 
und legitimerweise der frommen Verehrung der 
Gläubigen überlassen worden."16 

Veröffentlicht wurde ein der Sache nach 

Neufeld / Geschichte als Weg zur Ökumene 

gleichlautendes Dekret im Jahre 187817
• 

Unerwähnt blieb hingegen ein Dekret der 
Ritenkongregation von 186318

, das im 
Gegensatz zur Untersuchung und zum 
Ergebnis de Bucks noch einmal auf eine 
Erklärung aus dem 17. Jahrhundert 
zurückgriff und betonte, daß beigegebene 
Fläschchen roter Färbung ein Zeugnis für 
das Martyrium eines Toten seien. Daß es 
sich um Blutfläschchen handle, setzte 
man einfach voraus. 
Zur Zeit, als de Buck seine Untersuchung 
beendet hatte, stand er mit dem berühm­
ten Begründer der Christlichen Archäolo­
gie G. B. deRossiinBriefkontakt. Von ihm 
erfuhr er, daß in Rom die Klarheit und 
Direktheit seiner Darstellung Mißstim­
mung hervorgerufen hatte, während man 
sich anderseits bis in höchste Kreise der 
Folgerichtigkeit und Schlüssigkeit seines 
Nachweises nicht hatte entziehen 
können19

; de Rossi bestätigte 1861 aus­
drücklich de Bucks Untersuchung20

• 

Auch andere Fachleute, die von der Studie 
wußten, hatten ihr zugestimmt. So dürfte 
das Dekret von 1863 der letzte Versuch 
gewesen sein, die anstehende Frage gegen­
teilig zu entscheiden und eine öffentliche 
Diskussion zu verhindern; es erwies sich 
jedoch schon bald als völlig wirkungslos 
und überholt. An die Öffentlichkeit geriet 
die Sache 1867 ausgerechnet durch eine 
private Veröffentlichung aus Rom ("De 
phiala cruenta indicio facti pro Christo 
martyrii"), durch die A. Scognamiglio P. 
de Buck und seine Untersuchungen aufs 
schärfste angriff21

• Es hieß darin: Der 

15 Einern der beiden Exemplare in der Bibliothek „Les Fontaines" zu Chantilly ist ein persönlicher Brief de 
Bucksan diesen Adressaten beigebunden. Im gleichen Exemplar findet sich auch ein Stück desweiterunten 
behandelten offenen Briefes an einen römischen Kardinal. 

16 ASS XIV (1881) 39f: Litterae Ern. Carcl. Vicarii de mandato D.N. Leonis XIII ... quoad sacrilegium com-
mercium falsarum reliquiarum. 

17 ASS XI (1878) 365f. 
18 Vgl. AIP VII 954; vgl. H. Delehaye (Anm 2) 139-142. 
19 Vgl. H. Delehaye (Anm. 2) 143. 
20 Vgl. A. Ferrua, G. B. de Rossi - Sulla Questione del Vaso di Sangue, Rom 1944, XLI LXVIII: II De Buck 

e l'idee del de Rossi fino al 1868. 
21 Paris 1867. 



Neufeld Geschichte als Weg ZUFr Okumene 161

ungenannte Autor des Sar nicht veröf- 1ine Anklage eine Verteidigung
fentlichten Berichtes sel eın Ketzer und
Kirchenteind. Dieser assıve Angriff Hier soll die ökumenische Relevanz der
erregte Aufsehen. Die Besprechung des vorgestellten historischen Forschungen de
Buches Im „Theologischen Literatur- Bucks aufgezeigt werden. 1e WIr schon
blatt““ veranlaßte de Buck, sich ın einem angedeutet haben, führten seine Erkennt-
Brief an die Redaktion als Verfasser der nısse ZU Kurskorrekturen ım katholischen
angegriffenen Studie z.u erklären und Frömmigkeitsleben. Dies geschah In
seıne Auffassung sowıe seinen Punkten, ın denen sich der konfessionelle

verteidigen. In weiteren Beiträgen WUÜT- Unterschied besonders deutlich manıfe-
stierte. ber nicht Sachverhaltde die Frage aufgegriffen, Ü, d. außerte

sich auch der Kirchenhistoriker dieser oder jener Frage her, sondern VOT
Kraus®. ur  . 1e€e Sache selbst und deren allem ın der de Buck bewirkten Ande-
weitere Klärung erbrachte diese Diskus- rung der Einstellung gegenüber eigenen
S10ON gut w1ıe nichts. Ein späterer Be- Überlieferungen liegen Möglichkei-
richterstatter macht jedoch aufmerksam, ten füreınechte Annäherung Chri-
daß de Bucks entscheidende Arbeit ın sten. FEin auf ängstliche Verteidigung eiın-
dieser Frage och bis die Zeit aps 1US gestellter Geist erblickt arın allerdings

Auswirkungen hatte“ und ZWaal nicht eher Gefahren ur  e. den Glauben. ine sol-
1 ınne VOTI Zustimmung oder für che apologetische Einstellung zeigte sich
den Vertasser, obwohnl mman S1C auf die Anfang des Jahres 1864, als ıIn Rom der
Dauer seinen Argumenten nicht widerset- Syllabus” vorbereitet wurde. Der belgi-
5 konnte. sche Jesuitenprovinzial”® erhielt damals
Schon einıge Jahre VOTr der Öffentlichen ber den Ordensgeneral““ die Nachricht,
Diskussion ber se1ne Arbeit Zl ärty- de Buck se1 211711 Stuhl und
rern und Märtyrergräbern W de Buck 1ın direkt e1m Vater®® als Häretiker und
Rom denunziert worden. Alles ZUSam- Feind der Kirche denunziert worden. Die
INenNn, gerade aber auch, 1a  in hm der Hauptpunkte der age lagen dem
Sache ach recht geben mußte, scheint Schreiben in Form einer Liste von ragen
dazu beigetragen haben, eın seiner Per- be  1, denen sichP. de Buck außern sollte.

wenig günstiges Klima ° Leider g1Ing &65 nicht mehr Ur einen

Theologisches Literaturblatt (Bonn) 1868, 487 (von Traus {Die Stellungnahme de Bucksvgl bei
Ferrua 20) 161—163
(1840—1901)}, Kirchenhistoriker in Straßburg und Freiburg/Br. Veröffentlichte ZUr Frage. Die Blutampul-
len der römischen Katakomben, 1n Annalen des 'ereinesfürnassauischeAltertumskunde undGeschichte
O  d 198—276; Blutampullen der römischen Katakomben, ın: Allgemeine Zeitung 1871, Nr. 217m

dengegenwärtigen Stand der Frage nach dem Inhalt und der Bedeutung der römischen Blutam-
pullen, Freiburg/Br. 18'  S Darın wandte sich BCNM M  Uunz, Die Blutfläschchen der Katakomben
— 211 Beweis des Martyriums, Der Katholik 48/11(1868) 609— 622. 641—671 und den ungezeich-

Beitrag„Die Blutfläschchen der römischen Katakomben“ in Hist.—pol. Blätter 62 792.— 800
Delehaye (Anm 144

!Die Enzyklika ‚Quanta Cura un! der Syllabus gegen die rrtümer der Neuzeit vgl > — 05 un!‘
01—. berührt cind uch Auffassungen, wWwIe sie de Buck vorgeworten wurden.

Fr. Ossaert, Provinzial von 18 bis 18  S
Beckx (1795—1887), seit Generaloberer.

Martiına, in- Franco Appunti storicı SODTa il Concilio Vaticano, Kom 1972, 178

Neufeld / Geschichte als Weg zur Ökumene 

ungenannte Autor des - gar nicht veröf­
fentlichten - Berichtes sei ein Ketzer und 
Kirchenfeind. Dieser massive Angriff 
erregte Aufsehen. Die Besprechung des 
Buches im "Theologischen Literatur­
blattu22 veranlaßte de Buck, sich in einem 
Brief an die Redaktion als Verfasser der 
angegriffenen Studie zu erklären und 
seine Auffassung sowie seinen guten Ruf 
zu verteidigen. In weiteren Beiträgen wur­
de die Frage aufgegriffen, u. a. äußerte 
sich auch der Kirchenhistoriker F. X. 
Kraus23

• Für die Sache selbst und deren 
weitere Klärung erbrachte diese Diskus­
sion so gut wie nichts. Ein späterer Be­
richterstatter macht jedoch aufmerksam, 
daß de Bucks entscheidende Arbeit in 
dieser Frage noch bis in die Zeit Papst Pius 
X. Auswirkungen hatte24

, und zwar nicht 
im Sinne von Zustimmung oder Lob für 
den Verfasser, obwohl man sich auf die 
Dauer seinen Argumenten nicht widerset­
zen konnte. 
Schon einige Jahre vor der öffentlichen 
Diskussion über seine Arbeit zu Märty­
rern und Märtyrergräbern war de Buck in 
Rom denunziert worden. Alles zusam­
men, gerade aber auch, daß man ihm der 
Sache nach recht geben mußte, scheint 
dazu beigetragen zu haben, ein seiner Per­
son wenig günstiges Klima zu erzeugen. 

161 

3. Eine Anklage - eine Verteidigung 

Hier soll die ökumenische Relevanz der 
vorgestellten historischen Forschungen de 
Bucks aufgezeigt werden. Wie wir schon 
angedeutet haben, führten seine Erkennt­
nisse zu Kurskorrekturen im katholischen 
Frömmigkeitsleben. Dies geschah in 
Punkten, in denen sich der konfessionelle 
Unterschied besonders deutlich manife­
stierte. Aber nicht nur vom Sachverhalt 
dieser oder jener Frage her, sondern vor 
allem in der von de Buck bewirkten Ände­
rung der Einstellung gegenüber eigenen 
Überlieferungen liegen neue Möglichkei­
ten für eine echte Annäherung unter Chri­
sten. Ein auf ängstliche Verteidigung ein­
gestellter Geist erblickt darin allerdings 
eher Gefahren für den Glauben. Eine sol­
che apologetische Einstellung zeigte sich 
zu Anfang des Jahres 1864, als in Rom der 
Syllabus25 vorbereitet wurde. Der belgi­
sche Jesuitenprovinzial26 erhielt damals 
über den Ordensgeneral27 die Nachricht, 
P. de Buck sei beim HI. Stuhl und sogar 
direkt beim HI. Vater28 als Häretiker und 
Feind der Kirche denunziert worden. Die 
Hauptpunkte der Anklage lagen dem 
Schreiben in Form einer Liste von Fragen 
bei, zu denen sich P. de Buck äußern sollte. 
Leider ging es nicht mehr nur um einen 

22 Theologisches Literaturblatt (Bonn) 1868, 487 (von F. X. Kraus). Die Stellungnahme de Bucks vgl. bei A. 
Ferrua (Anm 20) 161-163. 

23 (1840-1901), Kirchenhistoriker in Straßburg und Freiburg/Br. Veröffentlichte zur Frage: Die Blutampul­
len der römischen Katakomben, in: Annalen des Vereines fürnassauischeAltertumskunde und Geschichte 
9 (1868) 198-276; Blutampullen der römischen Katakomben, in: Allgemeine Zeitung 1871, Nr. 217 vom 
5. 8.; Über den gegenwärtigen Stand der Frage nach dem Inhalt und der Bedeutung der römischen Blutam­
pullen, Freiburg/Br. 1872. Darin wandte er sich gegen J. P. Münz, Die Blutfläschchen der Katakomben 
-ein Beweis des Martyriums, in: Der Katholik48/II (1868) 609-622. 641-671 und gegen den ungezeich­
neten Beitrag .Die Blutfläschchen der römischen Katakomben•, in: Hist.-pol. Blätter 62 (1868) 792-800. 

24 Vgl. H. Delehaye (Anm. 2) 144. 
25 Die Enzyklika ..Quanta cura" und der Syllabus gegen die Irrtümer der Neuzeit vgl. DS 2890-96 und 

2901-80; berührt sind auch Auffassungen, wie sie P. de Buck vorgeworfen wurden. 
26 P. Fr. Bossaert, Provinzial von 1860 bis 1865. 
27 P. P. Beckx (1795-1887), seit 1853 Generaloberer. 
28 Vgl. G. Martina, in: G. G. Franco S. J., Appunti storici sopra il Concilio Vaticano, Rom 1972, 178. 



162 Neufeld Geschichte als Weg Ökumene

vertraulichen, persönlichen Kontakt mıit dieser angehöre, wirklich kenne. Nur bei-
dem Betroffenen, durch den An heraus- läufig und Gegenwart anderer habe CI,
finden wollte, Wa überhaupt den Vor- de Buck, mıt dem Ankläger einmal e1in1-
würfen WAar. Als de Buck mıt derage SC Worte ber belanglose Dinge gewech-
konfrontiert wurde, S  Q ıhre Tatsache selt Die Denunziation se1 ach Rom
un! ihr Inhalt bestimmten Kreisen geBHANHECN, ohne daß ia  in ihn der seline
Roms und Italiens bereits eın öffentliches Öberen vorher auf eın „Fehlverhalten“
Gesprächsthema. Und auch ın Belgien hingewiesen habe Nun werde der „Fall”
redete INan}n ıIn Kreisen, die mıt der Sache in talien Öffentlich diskutiert und sel auch
keiner Weise befaßt Warelnl, schon über schon Belgien bekannt. LDeswegen sel er
den „Fall de Buck“”. einfach geZWUNECNH, den eigenen Namen
Indiskretionen und Gerüchte vor jeder und den seıiner Familie SOWIEe die Gesell-
Möglichkeit, die erhobenen Anschuldi- schaft Jesu derlei üble Nachrede

zu klären, ZWaNgen de Buck verteidigen; die Anklage selbst scheine
1m Einvernehmen mi1t seinen Ordensobe- schon ber eın Jahr umzulaufen.

den guten seiner Gemeinschatt Vorher hatte sich de Buck mıt se1inen ÖOÖbe-
und seiner Person der Öffentlichkeit Z.Uu ien beraten Seinem Rektor
verteidigen. kine kleine Verteidigungs- Franckeville® und auch dem Bischof von
schrift „Literae Victoris De Buck Presbyte- Boston Fitzpatrick (1812—1866), der
M Societatis Jesu ad Eminentissimum gerade 1n Belgien weilte, hatte (D die
VirumN., 5.R Cardinalem“ wurde 1864 Anschuldigungen vorgelegt. Beide kann-
gedruckt“” und wichtigen Persönlichkei- ten ihn persönlich gut un!: nannten die
ten des öffentlichen Lebens zugestellt. Anklagen spontan Verleumdungen Die
Dieser offene Brief eiınen Kardinal gibt erste Anklage erhob den Vorwurf, de
ach Form undInhalt eınberedtesZeugnis Buck habe der liberal ausgerichteten
für den Umgang mıit verleumderischen Zeitschrift „Le Correspondant  433 mitgear-
Anklagen und für die Bemühung — beitet, eintach talsch WAädrl. Den Kern
Sicherung des eigenen wissenschaftlichen der Denunziation enthielten aber erst die
Beitrags. Hier genuügt cS, dem lateini- welılteren Anklagen habe sich ın seiınem
schen ext die entscheidenden Punkte der Einsatz die Einheit der Christen und ın
Verteidigung erwähnen, Art und seinem Verhältnis zu Nichtkatholiken 1n
Weise der Reaktion de Bucks ZUuU erkennen der Frage der „COMMUNIO 1n Sacrıs”, 1n sS@1-
und den Geist seiner Antwort zu erfassen. N€ Einstellung den anglikanischen
Der Brief richtete sich Al den in der eihen, zur weltlichen Herrschaft des
gedruckten Fassung nicht namentlich Papstes und zu Ehesakrament CN-
genannten Kardinal Patrizi”. Einleitend sätzlich ZUu den katholischen Auffassun-
ird der Leser informiert, dalß das Schrei- gen verhalten
ben durcheiıne geheimeAnklage ausgelöst De Buck Jegt jedem der angeführten
worden sel. Diese gehe auf jemanden Punkte seıine frühere und sSe1INe damalige
zurück, der weder dengegriffenen Auffassung ausführlich dar und welst
sönlich och die Gesellschaft Jesu, der deren Übereinstimmung mıt allgemeinen

De Smedt (Anm
Brüssel ©O  O  64  5 ypis Josephi Greuse), Seiten, Latein.

3 Vgl De Mei (Anm
(1800—1877), In verschiedenen Stellungen als Oberer ätıg
Franz. itschrift des iberalen Katholizismus und seit 1843

162 

vertraulichen, persönlichen Kontakt mit 
dem Betroffenen, durch den man heraus­
finden wollte, was überhaupt an den Vor­
würfen war. Als de Buck mit der Anklage 
konfrontiert wurde, war ihre Tatsache 
und ihr Inhalt in bestimmten Kreisen 
Roms und Italiens bereits ein öffentliches 
Gesprächsthema. Und auch in Belgien 
redete man in Kreisen, die mit der Sache in 
keiner Weise befaßt waren, schon über 
den "Fall de Buck"29

• 

Indiskretionen und Gerüchte vor jeder 
Möglichkeit, die erhobenen Anschuldi­
gungen zu klären, zwangen P. de Buck -
im Einvernehmen mit seinen Ordensobe­
ren -, den guten Ruf seiner Gemeinschaft 
und seiner Person in der Öffentlichkeit zu 
verteidigen. Eine kleine Verteidigungs­
schrift "Literae Victoris De Buck Presbyte­
ri Societatis Jesu ad Eminentissimum 
virumN., S.R.E. Cardinalem"wurde1864 
gedruckt30 und wichtigen Persönlichkei­
ten des öffentlichen Lebens zugestellt. 
Dieser offene Brief an einen Kardinal gibt 
nach Form und Inhalt ein beredtes Zeugnis 
für den Umgang mit verleumderischen 
Anklagen und für die Bemühung um 
Sicherung des eigenen wissenschaftlichen 
Beitrags. Hier genügt es, aus dem lateini­
schen Text die entscheidenden Punkte der 
Verteidigung zu erwähnen, um Art und 
Weise der Reaktion de Bucks zu erkennen 
und den Geist seiner Antwort zu erfassen. 
Der Brief richtete sich an den in der 
gedruckten Fassung nicht namentlich 
genannten Kardinal Patrizi31

• Einleitend 
wird der Leser informiert, daß das Schrei­
ben durch eine geheime Anklage ausgelöst 
worden sei. Diese gehe auf jemanden 
zurück, der weder den Angegriffenen per­
sönlich noch die Gesellschaft J esu, der 

Neufeld / Geschichte als Weg zur Ökumene 

dieser angehöre, wirklich kenne. Nur bei­
läufig und in Gegenwart anderer habe er, 
P. de Buck, mit dem Ankläger einmal eini­
ge Worte über belanglose Dinge gewech­
selt. Die Denunziation sei nach Rom 
gegangen, ohne daß man ihn oder seine 
Oberen vorher auf ein "Fehlverhalten" 
hingewiesen habe. Nun werde der "Fall" in 
Italien öffentlich diskutiert und sei auch 
schon in Belgien bekannt. Deswegen sei er 
einfach gezwungen, den eigenen Namen 
und den seiner Familie sowie die Gesell­
schaft Jesu gegen derlei üble Nachrede zu 
verteidigen; die Anklage selbst scheine 
schon über ein Jahr umzulaufen. 
Vorher hatte sich de Buck mit seinen Obe­
ren beraten. Seinem Rektor P. 
Franckeville32 und auch dem Bischof von 
Boston]. B. Fitzpatrick (1812-1866), der 
gerade in Belgien weilte, hatte er die 
Anschuldigungen vorgelegt. Beide kann­
ten ihn persönlich gut und nannten die 
Anklagen spontan Verleumdungen. Die 
erste Anklage erhob den Vorwurf, P. de 
Buck habe an der liberal ausgerichteten 
Zeitschrift „Le Correspondant"33 mitgear­
beitet, was einfach falsch war. Den Kern 
der Denunziation enthielten aber erst die 
weiteren Anklagen: er habe sich in seinem 
Einsatz um die Einheit der Christen und in 
seinem Verhältnis zu Nichtkatholiken in 
der Frage der ,,communio in sacris", in sei­
ner Einstellung zu den anglikanischen 
Weihen, zur weltlichen Herrschaft des 
Papstes und zum Ehesakrament gegen­
sätzlich zu den katholischen Auffassun­
gen verhalten. 
De Buck legt zu jedem der angeführten 
Punkte seine frühere und seine damalige 
Auffassung ausführlich dar und weist 
deren Übereinstimmung mit allgemeinen 

29 Vgl. De Smedt (Anm. 2). 
30 Brüssel 1864 (Typis Josephi Greuse), 12 Seiten, Latein. 
31 Vgl. De Smedt (Anm. 2). 
32 (1800-1877), in verschiedenen Stellungen als Oberer tätig. 
33 Franz. Zeitschrift des liberalen Katholizismus 1829f und seit 1843. 



Neufeld Geschichte als Weg Ökumene 163

katholischen Anschauungen ach. derHaltung de Bucks seinen unbedingten
Zugleich bemüht PT sich, tatsächliche Sinn für historische Gerechtigkeit.
Schwierigkeiten nicht S historischen
der Sökumenischen GründenZ vereinfa- de Buck Walr ganz selbstverständlich
chen der beiseitezuschieben. Einerseits Katholik, auch 1m Gespräch mıit anderen
bestand aufderKatholizität seiner Christen Nicht durch Konzessionen, die
fassungen, andererseits wehrte sich Abstriche VO seiner katholischen ber-
ZCH unzulässige, auch och gewesecn waren, suchte eine
„tromme“” Vereinfachungen, die der Wirk- gunstige Ausgangsposition ür Cclie ÖOku-
ichkeit nicht gerecht wurden. Er suchte 1e1Nee zZzUu gewıinnen; vielmehr ır ihm die
den Leser se1Nes offenen Briefes ın die katholische Wahrheit auch ökumenisch
gemeinsameVerantwortungtürdieWahr- verpflichtend, daß er sich Zu seinem
eit einzubinden und aran erin- kinsatz 1m (ewissen gedrängt Die
NC diese Verantwortung auch über ganze Aufgabe W nicht eın Unterneh-
der theoretischen Klarstellung konkreter men gegenseitiger passung und eın
Vorwürte nicht werden dürte Kompromiß, sondern eıne Bemühung
Aus solcher Verantwortung heraus hatte den wahren und vollen 1Inn der Botschaft
mb sich ce1t renu die Begegnung der und des Glaubens, dessen volle Erfassung
katholischen Kirche mıt der orthodoxen auch die trennenden Hindernisse beseiti-
Kirche und zunehmend auch mıiıt den gen könne. Nur 50 meinte eT, persönlich
hochkirchlichen Kreisen der anglikani- glaubwürdig ZU bleiben und der Lehre der
schenTC|bemüht. D:  1ese seine Ööffentli- katholischen Kirche Rechnung zZu rage
chen Aktivitäten wurden jedoch gal Ziel d  z ihm die Einheit aller Christen 1
chtvorgeworten, sondern die angeblich Glauben Persönliche Meinungen konn-
praktischen Folgen, diesichAseiner Fin- da nicht den Ausgangspunkt abgeben,
stellung gegenüber den Nichtkatholiken sondern allein das Glaubensbewulßlitsein
ergäben. Die Denunziation hatte also BAl der katholischen Kirche Diese Haltung
eıne Tatsachen ZUMN Gegenstand, sSON- hebt sich der damals für gewöhnlich
dern Interpretationen und Meinungen, an den Jag gelegten entschieden ab; 61@e ist

nicht absichernde Abwehr. De Buckscdie größten eil Vermutungen ohne
realen Anhaltspunkt WAarTel, Ja Befürch- AÄußerungen lassen gut wıe nichts SDÜ-
tungen e1nes ängstlichen Geistes Gegen VOI jener kleinmütigen Angst, die ein-
csolche Annahmen ıst natürlich schwer zelne Christen, ja die Kirche selbst fast
argumentieren; denn c1e erklären sich AUS automatisch In Verteidigungsstellung
persönlichen Sichtweisen und Vorlieben, bringt Hat de Buck damit die aktuellen
die sich als Vorurteile schon auf die Erfas- Bedrohungen und Gefahren unterschätzt?
SUN: der Wirklichkeit auswirken. Wie der Z21Nng 8 vielleicht Konfrontationen
eherrschend diese Sicht der Dinge prinzipiell dem Weg? Keineswegs!
geht araus hervor, 1n den späteren GSe;  ıne nüchtern realistische Analyse und
Nachrufen auf de Buck betont wird, er se1 Beurteilung der Lage ist  - ebenso eindeutig

all seinen AÄußerungen nıe e  S der belegt wWwIe seın Mut unvermeidlichen
katholischen Wahrheit abgewichen, habe Auseinandersetzung. eın offener Briet
sich aber Musionen gemacht und Se1 dar- bezeugt das Derbewußte und entschiede-
um bereit HEWESCH, den getrennten Brü- Wille, Mißverständnisse, Unklarhe:i-
dern sehr entgegenzukommen. Diese ten und Ungerechtigkeiten AUS dem Weg
späten Entschuldigungsversuche verken- ZUu schaften, betraf schließlic nicht]
Nnen gerade den entscheidenden. ın de Bucks persönliche Denunziation iın

Neufeld / Geschichte als Weg zur Ökumene 

katholischen Anschauungen nach. 
Zugleich bemüht er sich, tatsächliche 
Schwierigkeiten nicht aus historischen 
oder ökumenischen Gründen zu vereinfa­
chen oder beiseitezuschieben. Einerseits 
bestand er auf der Katholizität seiner Auf­
fassungen, andererseits wehrte er sich 
gegen unzulässige, wenn auch noch so 
"frommeu Vereinfachungen, die der Wirk­
lichkeit nicht gerecht wurden. Er suchte 
den Leser seines offenen Briefes in die 
gemeinsame Verantwortung für die Wahr­
heit einzubinden und ihn daran zu erin­
nern, daß diese Verantwortung auch über 
der theoretischen Klarstellung konkreter 
Vorwürfe nicht vergessen werden dürfe. 
Aus solcher Verantwortung heraus hatte 
er sich seit Jahren um die Begegnung der 
katholischen Kirche mit der orthodoxen 
Kirche und zunehmend auch mit den 
hochkirchlichen Kreisen der anglikani­
schen Kirche bemüht. Diese seine öffentli­
chen Aktivitäten wurden ihm jedoch gar 
nicht vorgeworfen, sondern die angeblich 
praktischen Folgen, die sich aus seiner Ein­
stellung gegenüber den Nichtkatholiken 
ergäben. Die Denunziation hatte also gar 
keine Tatsachen zum Gegenstand, son­
dern Interpretationen und Meinungen, 
die zum größten Teil Vermutungen ohne 
realen Anhaltspunkt waren, ja Befürch­
tungen eines ängstlichen Geistes. Gegen 
solche Annahmen ist natürlich schwer zu 
argumentieren; denn sie erklären sich aus 
persönlichen Sichtweisen und Vorlieben, 
die sich als Vorurteile schon auf die Erfas­
sung der Wirklichkeit auswirken. Wie 
beherrschend diese Sicht der Dinge war, 
geht daraus hervor, daß in den späteren 
Nachrufen auf de Buck betont wird, er sei 
in all seinen Äußerungen nie von der 
katholischen Wahrheit abgewichen, habe 
sich aber Illusionen gemacht und sei dar­
um bereit gewesen, den getrennten Brü­
dern zu sehr entgegenzukommen. Diese 
späten Entschuldigungsversuche verken­
nen gerade den entscheidenden Punkt in 

163 

der Haltung de Bucks: seinen unbedingten 
Sinn für historische Gerechtigkeit. 

P. de Buck war ganz selbstverständlich 
Katholik, auch im Gespräch mit anderen 
Christen. Nicht durch Konzessionen, die 
Abstriche von seiner katholischen Über­
zeugung gewesen wären, suchte er eine 
günstige Ausgangsposition für die Öku­
mene zu gewinnen; vielmehr war ihm die 
katholische Wahrheit auch ökumenisch 
so verpflichtend, daß er sich zu seinem 
Einsatz im Gewissen gedrängt sah. Die 
ganze Aufgabe war nicht ein Unterneh­
men gegenseitiger Anpassung und ein 
Kompromiß, sondern eine Bemühung um 
den wahren und vollen Sinn der Botschaft 
und des Glaubens, dessen volle Erfassung 
auch die trennenden Hindernisse beseiti­
gen könne. Nur so meinte er, persönlich 
glaubwürdig zu bleiben und der Lehre der 
katholischen Kirche Rechnung zu tragen. 
Ziel war ihm die Einheit aller Christen im 
Glauben. Persönliche Meinungen konn­
ten da nicht den Ausgangspunkt abgeben, 
sondern allein das Glaubensbewußtsein 
der katholischen Kirche. Diese Haltung 
hebt sich von der damals für gewöhnlich 
an den Tag gelegten entschieden ab; sie ist 
nicht absichernde Abwehr. De Bucks 
Äußerungen lassen so gut wie nichts spü­
ren von jener kleinmütigen Angst, die ein­
zelne Christen, ja die Kirche selbst fast 
automatisch in Verteidigungsstellung 
bringt. Hat de Buck damit die aktuellen 
Bedrohungen und Gefahren unterschätzt? 
Oder ging er vielleicht Konfrontationen 
prinzipiell aus dem Weg7 Keineswegs! 
Seine nüchtern realistische Analyse und 
Beurteilung der Lage ist ebenso eindeutig 
belegt wie sein Mut zur unvermeidlichen 
Auseinandersetzung. Sein offener Brief 
bezeugt das. Der bewußte und entschiede­
ne Wille, Mißverständnisse, Unklarhei­
ten und Ungerechtigkeiten aus dem Weg 
zu schaffen, betraf schließlich nicht nur P. 
de Bucks persönliche Denunziation in 



164 Neuteld als Weg ÖOkumene

Rom, sondern bestimmte seinen ganzen Theologe kann Wahrheit nıcht 15-

ökumenischen Einsatz schließlich T{re| wiıe S1e ihm als
eigene, als Je SPiINe einsichtig ist, nıcht 1S0-

Der Historikerals Christ und Theologe liert und gewisser Weise abstrakt, [1-
dern ıimmer mit Rücksicht auf die

de Buck läßt der Behandlung der Glaubensgemeinschaft. Das heißt aber
SCH erhobenen Vorwürte erkennen, natürlich auch wieder nicht, immer O

er ler letztlich eiınen Streit Jange zu mussen, bis der letzte der
sich mıiıt eiıneren FEinsicht schwer-Haltungen sich abspielen sieht Die Fin-

stellung des Historikers gegenüber der ste: tut, auch (} weıt ıst, O für eıne
Wirklichkeit torderte die damals vorherr- Erkenntnis offen 1st Bezüglich der angli-
schenden theologischen Einstellungen des kanischen Weihen D.. < de Buck VvVon
Kanonisten und des Dogmatikers heraus. eren historischem Recht überzeugt,
Jeder sah die theologischen Sachfragen ollte aber arauschtgleich eın theolo-
unter seinem Blickwinkel, ohne diese gisches Argument machen. Hierzu schien
selbst arum andere geworden Waren. So 6S nötig zZzu sein, zZUu e1ıner gemeınsam
kann solche Einstellung ZU. Streitpunkt erreichenden Sicht VO theologischen
werden, gerät S1E mıiıt einer anderen Recht solch einer geschichtlichen Gege-
Ko  ikt; Argernis WIT gegeben und benheit kommen. Nurunte:Vorausset-
«Deshalb konzentriert sich de ZUNg dieser Unterscheidung zwischen
Buck auf Hinweise ZUIN alten Prinzip dem Historischen und dem Theologi-
evitanda scandala“ 1m kirchlichen schen, die beileibe cht als rennung
Skandal meıint nämlich Bar nicht sehr mißverstanden werden dart, konnte de
Differenz sachlichen Auffassungen, Buck seinen Kollegen die Anerkennung

objektive Begründung und objektives des historischen Wandels als ljegitime
Recht ın derSache Hiersteht die Reaktion Möglichkeit zumuten, als Element seiner
e1nes Betroffenen 1im Vordergrund, und Sicht theologischer Wahrheit. Allerdings
die ist weder immer vorauszusehen och gibt es dann auch Probleme, 1€e€ OrWI]e-

vermeiden. och arum coll sich gend der Geschichte angehören. Die Dis-
der Christ 1Rahmen seiner Möglichkei- kussion die Notwendigkeit des Kir-
ten mühen. Der christliche Historiker chenstaates War zu de Bucks Zeiten unter
muß also auch daran denken, wıe mıit dieser Rücksicht eın Testfall Der Histori-
seiner einung ankommt: Recht ker und Theologe WIr| ler konsequent
hat, erlaubt ihm nicht hneweliteres, jedes die unzulässige Vermengung historischer
Risiko e1nes Skandals Kauf nehmen und theologischer Argumente Frage
der um der größeren RKesonanz stellen, zugleich aber darauf achten, S1e
willen suchen. Wie aber hat sich auch für chieses Problem cht unbegrün-
nkret zZUu verhalten? det auseinanderzureißen. de Buck hat
Für de Buck ıst die Entscheidung des sich Extreme meidend für den Kir-
zuständigen Bischofs normalerweise bin- chenstaat eingesetzt, dabei aberhistorisch
dend für sein Verhalten. Dabei ıst ©5 cht rAN erkennen gegeben, sich andere
die Frage, eıne Ahrheit unterdrücken Modelle als das damals katholischen
der zZzu verschleiern, sondern wıe s1ie ısen einz1g favorisierte denken ließen
unter Berücksichtigung der bestehenden Der Provinzialobere des Bucks schrieb
Voraussetzungen möglichst zutreffend dem Generaloberen ach Rom, die Zanzı!
verständlich gemacht und gelebt werden Anklage gegen de Buck enthalte aum

hte und begründete orwürfe, sondernkann Anders gesagt der Christ und

164 

Rom, sondern bestimmte seinen ganzen 
ökumenischen Einsatz. 

4. Der Historiker als Christ und Theologe 

P. de Buck läßt in der Behandlung der 
gegen ihn erhobenen Vorwürfe erkennen, 
daß er hier letztlich einen Streit um 
Haltungen sich abspielen sieht. Die Ein­
stellung des Historikers gegenüber der 
Wirklichkeit forderte die damals vorherr­
schenden theologischen Einstellungen des 
Kanonisten und des Dogmatikers heraus. 
Jeder sah die theologischen Sachfragen 
unter seinem Blickwinkel, ohne daß diese 
selbst darum andere geworden wären. So 
kann solche Einstellung zum Streitpunkt 
werden, gerät sie mit einer anderen in 
Konflikt; Ärgernis wird gegeben und 
genommen. Deshalb konzentriert sich de 
Buck auf Hinweise zum alten Prinzip ,,Ad 
evitanda scandala" im kirchlichen Leben. 
Skandal meint nämlich gar nicht so sehr 
Differenz in sachlichen Auffassungen, d. 
h. objektive Begründung und objektives 
Recht in der Sache. Hier steht die Reaktion 
eines Betroffenen im Vordergrund, und 
die ist weder immer vorauszusehen noch 
zu vermeiden. Doch genau darum soll sich 
der Christ im Rahmen seiner Möglichkei­
ten mühen. Der christliche Historiker 
muß also auch daran denken, wie er mit 
seiner Meinung ankommt; daß er Recht 
hat, erlaubt ihm nicht ohne weiteres, jedes 
Risiko eines Skandals in Kauf zu nehmen 
oder es gar - um der größeren Resonanz 
willen - zu suchen. Wie aber hat er sich 
konkret zu verhalten? 
Für de Buck ist die Entscheidung des 
zuständigen Bischofs normalerweise bin­
dend für sein Verhalten. Dabei ist es nicht 
die Frage, eine Wahrheit zu unterdrücken 
oder zu verschleiern, sondern wie sie 
unter Berücksichtigung der bestehenden 
Voraussetzungen möglichst zutreffend 
verständlich gemacht und gelebt werden 
kann. Anders gesagt: der Christ und 

Neufeld / Geschichte als Weg zur Ökumene 

Theologe kann Wahrheit nicht aus­
schließlich so vertreten, wie sie ihm als 
eigene, als je seine einsichtig ist, nicht iso­
liert und in gewisser Weise abstrakt, son­
dern immer nur mit Rücksicht auf die 
Glaubensgemeinschaft. Das heißt aber 
natürlich auch wieder nicht, immer so 
lange warten zu müssen, bis der letzte der 
sich mit einer neuen Einsicht am schwer­
sten tut, auch so weit ist, daß er für eine 
Erkenntnis offen ist. Bezüglich der angli­
kanischen Weihen z. B. war de Buck von 
deren historischem Recht überzeugt, 
wollte aber daraus nicht gleich ein theolo­
gisches Argument machen. Hierzu schien 
es ihm nötig zu sein, zu einer gemeinsam 
zu erreichenden Sicht vom theologischen 
Recht solch einer geschichtlichen Gege­
benheit zu kommen. Nur unter Vorausset­
zung dieser Unterscheidung zwischen 
dem Historischen und dem Theologi­
schen, die beileibe nicht als Trennung 
mißverstanden werden darf, konnte de 
Buck seinen Kollegen die Anerkennung 
des historischen Wandels als legitime 
Möglichkeit zumuten, als Element seiner 
Sicht theologischer Wahrheit. Allerdings 
gibt es dann auch Probleme, die vorwie­
gend der Geschichte angehören. Die Dis­
kussion um die Notwendigkeit des Kir­
chenstaates war zu de Bucks Zeiten unter 
dieser Rücksicht ein Testfall. Der Histori­
ker und Theologe wird hier konsequent 
die unzulässige Vermengung historischer 
und theologischer Argumente in Frage 
stellen, zugleich aber darauf achten, sie 
auch für dieses Problem nicht unbegrün­
det auseinanderzureißen. P. de Buck hat 
sich - Extreme meidend - für den Kir­
chenstaat eingesetzt, dabei aber historisch 
zu erkennen gegeben, daß sich andere 
Modelle als das damals in katholischen 
Kreisen einzig favorisierte denken ließen. 
Der Provinzialobere des Bucks schrieb 
dem Generaloberen nach Rom, die ganze 
Anklage gegen de Buck enthalte kaum 
echte und begründete Vorwürfe, sondern 



Neufeld Chichte als Weg S Ökumene 165

geMEINE Verleumdungen Mıt sachlichen ihm mıt dem ben geschildertenMi(-
begegnenEntgegnungen dem nicht beizukom-

1en weil 1er E Grundeinstellung 1e läßt sich Vertrauen gewıinnen!? Miß-
bestimme Bevor sich der Angegriffene Tauen und Vorurteile kann nicht
überhaupt .  ußern könne, schon ohne zerstreuen Um die
Mißtrauen und Vorbehalte S  Q Glaubwürdigkeit ZUu Nntermauern
gesat Die Wertschätzung Person, de Buck schließlich ugen anl, die gut

kennen und die bereit sind Aussa-SeINe Glaubwürdigkeit SP1€ unterhöhlt
1ese Frage der Abwertung.anderen CNn und mehr och sC111€e Vertrauenswür-
unghat offenkundig Parallelen den digkeit bestätigen he Männer, die
gestörten Beziehungen getrennter ennt ZEeNOSSC$HN selbst untadeligen
sten Überwindung dieser Störungen und hohes Ansehen uch die Berufung
heißt darum auch hier: Wiedergewinn auf solche persönliche Zeugnisse AaNZESE-
verlorenen Vertrauens hener Leute zugunsten der Glaubwürdig-

de Buck versuchte sich Ver- keit 1ST 11771 Zusammenhang von (ÖO)kumene
Tauen wecken indem den Kardinal und Geschichte bezeichnend ÖOftwird das
persönlich bat den HI Vater über die Hin- vorhandene Mißtrauen auch auf solche
tergründe und die entscheidenden Seiten Gewährsmänner übertragen, SO daß
der Anklage aufzuklären Dem aps w  P1- schließlich en BaANZC eihe vVon unbe-

die Vorwürte offenbar SO rAN hren scholtenen und angesehenen Zeugen Vel-

dächtigt wird Eine andere Haltung wWaregekommen, daß Vertrauen zerstort WOT-
den Zur Bekräftigung dieser Bitte 65 vorhandenesMißtrauen undbestehen-
erwähnt de Buck S Eltern, die de Vorurteilewirklich und Von Grund auf
ihres Glaubens in der tranzösischen Revo- zu prüfen un! gegebenentalls zurück-
lution und der niederländischen zunehmen Die Bereitschaft Zun Abbau
esetzung Belgiens gelitten hatten Er Velr- V(Mißtrauen verlangt freilich daß C1IgC-
WeIS! auch auf S€ Kritik an Thesen er Irrtum nicht VOIN vornherein für
Passaglias der mittlerweile ur  a clie Ein- unmöglich gehalten wird und daß
heit Italiens und den Kirchenstaat vielleicht notwendige Korrektur derCl
eintrat solche Ansichten habe dieser n einung nicht als Zeichen VvVon

schon in Löwen geäußert als ort Schwäche mißverstanden wird
Der offene Blick auf die Geschichte hilftTheologiestudierte: derBruderdesKardi-

als onne das bezeugen AIl 1e5 Dele- auf rundkonkreter Beispiele wWwWas auch
christliche und katholische Ein- anders zZz.u sehen und ZU beurteilen als1a

stellung, 5 Bereitschaftt den © vielleicht bisher gewohnt WAalr der
Glauben und den HI zZzu verteidigen Regel WIT. Man dazu hne die Hilfe der
Die erwähnten Tatsachen sind freilich Geschichte nicht auskommen, denn 16
nicht entscheidend belegen die DET- lehrt nicht ıUT Sachverhalte verstehen
önliche Ehrlichkeit und Loyalität de sondern ebenso Haltungen Von Men-
Bucks, die unberechtigt erscheinen as- schen, clie 1n Sachverhalteverwickelt sind

4 (1812—1887), bedeutender Theologe der ’Römischen Schule 186C auf Seiten der italienischen Eini-
BUNES estrebungen; 1848 urze Zeit in Löwen Neufeld, „Römische Schule Greg
677— 699
P Patrizi 5. (1797—1881), Exeget, weilte mit P Passaglıia u. zeitweil: in Löwen
j bekannte Mitbrüder der belgischen Ordensprovinz, die führende lungen bekleidet hat-
ten und auch ı Rom Vertrauen BEeENOSSCH.,

Neufeld / Geschichte als Weg zur Ökumene 

gemeine Verleumdungen. Mit sachlichen 
Entgegnungen sei dem nicht beizukom­
men, weil hier eine Grundeinstellung 
bestimme. Bevor sich der Angegriffene 
überhaupt äußern könne, seien schon 
Mißtrauen und Vorbehalte gegen ihn 
gesät. Die Wertschätzung seiner Person, 
seine Glaubwürdigkeit seien unterhöhlt. 
Diese Frage der Abwertung einer anderen 
Haltung hat offenkundig Parallelen in den 
gestörten Beziehungen getrennter Chri­
sten. Überwindung dieser Störungen 
heißt darum auch hier: Wiedergewinn 
verlorenen Vertrauens. 
P. de Buck versuchte für sich, neues Ver­
trauen zu wecken, indem er den Kardinal 
persönlich bat, den HI. VaterüberdieHin­
tergründe und die entscheidenden Seiten 
der Anklage aufzuklären. Dem Papst sei­
en die Vorwürfe offenbar so zu Ohren 
gekommen, daß Vertrauen zerstört wor­
den sei. Zur Bekräftigung dieser Bitte 
erwähnt de Buck seine Eltern, die wegen 
ihres Glaubens in der französischen Revo­
lution und unter der niederländischen 
Besetzung Belgiens gelitten hatten. Er ver­
weist auch auf seine Kritik an Thesen P. 
Passaglias34

, der mittlerweile für die Ein­
heit Italiens und gegen den Kirchenstaat 
eintrat; solche Ansichten habe dieser 
schon in Löwen geäußert, als er dort 
Theologie studierte; der Bruder des Kardi­
nals könne das bezeugen35

• All dies bele­
ge seine christliche und katholische Ein­
stellung, d. h. seine Bereitschaft, den 
Glauben und den HI. Stuhl zu verteidigen. 
Die erwähnten Tatsachen sind freilich 
nicht entscheidend; sie belegen die per­
sönliche Ehrlichkeit und Loyalität de 
Bucks, die es unberechtigt erscheinen las-

165 

sen, ihm mit dem oben geschilderten Miß­
trauen zu begegnen. 
Wie läßt sich Vertrauen gewinnen? Miß­
trauen und Vorurteile kann man nicht 
ohne weiters zerstreuen. Um die eigene 
Glaubwürdigkeit zu untermauern, führt 
de Buck schließlich Zeugen an, die ihn gut 
kennen und die bereit sind, seine Aussa­
gen und mehr noch seine Vertrauenswür­
digkeit zu bestätigen. Die Männer, die er 
nennt, genossen selbst untadeligen Ruf 
und hohes Ansehen36

• Auch die Berufung 
auf solche persönliche Zeugnisse angese­
hener Leute zugunsten der Glaubwürdig­
keit ist im Zusammenhang von Ökumene 
und Geschichte bezeichnend. Oft wird das 
vorhandene Mißtrauen auch auf solche 
Gewährsmänner übertragen, so daß 
schließlich eine ganze Reihe von unbe­
scholtenen und angesehenen Zeugen ver­
dächtigt wird. Eine andere Haltung wäre 
es, vorhandenes Mißtrauen und bestehen­
de Vorurteile wirklich und von Grund auf 
zu prüfen und sie gegebenenfalls zurück­
zunehmen. Die Bereitschaft zum Abbau 
von Mißtrauen verlangt freilich, daß eige­
ner Irrtum nicht von vornherein für 
unmöglich gehalten wird und daß eine 
vielleicht notwendige Korrektur der eige­
nen Meinung nicht als Zeichen von 
Schwäche mißverstanden wird. 
Der offene Blick auf die Geschichte hilft, 
auf Grund konkreter Beispiele etwas auch 
anders zu sehen und zu beurteilen, als man 
es vielleicht bisher gewohnt war. In der 
Regel wird man dazu ohne die Hilfe der 
Geschichte nicht auskommen, denn sie 
lehrt nicht nur Sachverhalte verstehen, 
sondern ebenso Haltungen von Men­
schen, die in Sachverhalte verwickelt sind, 

34 (1812-1887), bedeutender Theologe der 'Römischen Schule'; seit 1860 auf Seiten der italienischen Eini­
gungsbestrebungen; 1848 kurze Zeit in Löwen; vgl. K. H. Neufeld, ,.Römische Schule", in: Greg 63 (1982) 
677-699. 

35 F. X. Patrizi S. J. (1797-1881), Exeget, weilte mit P. Passaglia u. a. 1848 zeitweilig in Löwen. 
36 Es waren bekannte Mitbrüder der belgischen Ordensprovinz, die z. T. führende Stellungen bekleidet hat­

ten und auch in Rom Vertrauen genossen. 



166 Geschichte als Weg Ar Ökumene

deren Einstellungen aber vermittel- für die Wirklichkeit, der selbst
ten Zeugnissen greifbar werden. Ausdruck kommen soll
Wie das eispie. de Bucks zelgt, macht Insotern hängen christlicher Glaube und

Geschichte miteinanderder Umgang muıiıt Geschichtekritisch, cht lebendige
Nur gegenüber Zeugnissen, Dokumenten untrennbar Die Annahme,
und Überlieferungen, sondern allem derGlaubeschadeder Geschichteoderdie
auch 5CH sich celbst. Zu dieser Haltung Geschichte bringe den Glauben
gehört Banlz selbstverständlich eın Stül  Q, Gefahr”, arbeitet mıit alschen Begriffen.
Selbstkritik, das für ökumenische Annä- Gileiches entsprechender Anwen-
herung unverzichtbar ist Damitwird eine dungauch das Verhältnis kume-
echte EIZCUBUNG nicht einfach verfüg- ne und Geschichte. Sie sind nicht 1Ur

bar, ohl aber rechnet ıIn Oftfenheit äußerlich aufeinander angewilesen, S1Ie
und Ehrlichkeitmıt einem möglichen eige- bedingen sich gegenseıt]1g. Das beweisen

cht allein überall machende Ertah-ersagen Denn diese Haltung setzt Ja
als notwendige Grundlage dieser tfen- Tungen (z ökumenische Gespräche),
heit gerade eıne feste Überzeugung VOT- das geht auch S einer intensıveren
ausS; sı1e verlangt eiınen starken und klare: Betrachtung der ökumenischen Aufgabe
Glauben, historisch unbefangen auf cselbst hervor. Andererseits
die gegebenen Unterschiede und Wand- geschichtliche Betrachtung lein nicht:
lungen eingehen z können. Umgekehrt ausschließlich historisch angelegte Ööku-
verlangt aber auch dieser starke Glaube menische Bemühungen verfehlen etztlich

jene Beweglichkeit und Sensibilität das eigentliche Ziel

47 Kardinal Manning hat ım Zusammenhang mit dem Vatikanum gemeint, InNan musse die Geschichte
durch cdas Dogma besiegen.

166 

deren Einstellungen aber nur in vermittel­
ten Zeugnissen greifbar werden. 
Wie das Beispiel P. de Bucks zeigt, macht 
der Umgang mit Geschichte kritisch, nicht 
nur gegenüber Zeugnissen, Dokumenten 
und Überlieferungen, sondern vor allem 
auch gegen sich selbst. Zu dieser Haltung 
gehört ganz selbstverständlich ein Stück 
Selbstkritik, das für ökumenische Annä­
herung unverzichtbar ist. Damit wird eine 
echte Überzeugung nicht einfach verfüg­
bar, wohl aber rechnet man in Offenheit 
und Ehrlichkeit mit einem möglichen eige­
nen Versagen. Denn diese Haltung setzt ja 
als notwendige Grundlage dieser Offen­
heit gerade eine feste Überzeugung vor­
aus; sie verlangt einen starken und klaren 
Glauben, um historisch unbefangen auf 
die gegebenen Unterschiede und Wand­
lungen eingehen zu können. Umgekehrt 
verlangt aber auch dieser starke Glaube 
genau jene Beweglichkeit und Sensibilität 

Neufeld / Geschichte als Weg zur Ökumene 

für die Wirklichkeit, in der er selbst zum 
Ausdruck kommen soll. 
Insofern hängen christlicher Glaube und 
lebendige Geschichte miteinander 
untrennbar zusammen. Die Annahme, 
der Glaube schade der Geschichte oder die 
Geschichte bringe den Glauben in 
Gefalu-37

, arbeitet mit falschen Begriffen. 
Gleiches gilt in entsprechender Anwen­
dung auch für das Verhältnis von Ökume­
ne und Geschichte. Sie sind nicht nur 
äußerlich aufeinander angewiesen, sie 
bedingen sich gegenseitig. Das beweisen 
nicht allein überall zu machende Erfah­
rungen (z. B. ökumenische Gespräche), 
das geht auch aus einer intensiveren 
Betrachtung der ökumenischen Aufgabe 
selbst hervor. Andererseits genügt 
geschichtliche Betrachtung allein nicht; 
ausschließlich historisch angelegte öku­
menische Bemühungen verfehlen letztlich 
das eigentliche Ziel. 

37 Kardinal Manning hat im Zusammenhang mit dem 1. Vatikanum gemeint, man müsse die Geschichte 
durch das Dogma besiegen. 


