Lateinamerika

207

159—171) die gegenldufigen Bewegungen der Mis-
sionierung zwischen einer Kirche des Zentrums
(Europa) und einer Kirche der Peripherie (Kirche der
Armen) im Bild von Flut und Ebbe als heutige Chan-
ce einer gegenseitigen Befruchtung deutet. C. Boff
beschlieftin der literarischen Form eines Briefes (Die
Jntuitionen” Lateinamerikas auf Europa iibertra-
gen. Ein Brief*, 172—186) in behutsamer, aber umso
klarerer Weise, mit einer Deutung seiner ,européi-
schen Erfahrungen” und mit Vorschldgen fiir eine
partikulare Rezeption einer ThdB den Aufsatzband.
Die vom Hg. nach jedem Aufsatz eingeschobenen
JStolpersteine” in Form von Zusammenfassungen
und Fragen verhindern ein schnelles Uberlesen und
regen auch dazu an, das Buch mit anderen gemein-
sam zu lesen. Dieses Lesebuch zur ThdB eignet sich
vorziiglich, die Intentionen dieser neuen Theologie
kennenzulernen, besonders aber auch den notwen-
digen Dialog in kreativer Differenz und Solidaritt
hierzulande weiterzutreiben.
Linz Franz Gruber
W METZ JOHANN BAPTIST/ROTTLANDER
PETER (Hg.), Lateinamerika und Europa. Dialog
der Theologen. (Forum Politische Theologie B).
(172). Kaiser u. Griinewald Miinchen u. Mainz 1988.
Kt. DM 22,80.

Nach Jahren heftiger Kontroversen um die Befrei-
ungstheologie, scheint sich eine Phase des fruchtba-
ren Dialogs abzuzeichnen. GewiB3, die von Metz und
Rottlinder herausgegebenen Beitrige sind keine
Sammlung von Pro- und Contra-Positionen, son-
dern gehen auf einen groBangelegten, weit iiber die
Theologie hinausgehenden Kongref3 mit Werkstatt-
charakter der Universitit Miinster Ende September
1987 zuriick, der dem Thema ,Lateinamerika und
Europa im Dialog” gewidmet war. Der Bogen der
Auseinandersetzung reichte von Theologie, Recht,
Wirtschaftswissenschaft bis hin zu Geographiedi-
daktik. Unter den neun ,Werkstitten” war wohl die
Werkstatt Theologie mit 100 Teilnehmern die grofite
und wichtigste. Sie wurde ven J. B. Metz vorbereitet,
moderiert und stand unter dem Generalthema .Reli-
gion, Kirche und Theologie im Spannungsfeld zwei-
er Kontinente”., Zweifellos wurde damit ein Biindel
brisanter und klarungsbediirftiger Fragen aufgegrif-
fen, die sich in den hier verdffentlichten Beitriigen
von L. Boff, G. Gutiérrez, ]J. C. Scannone, E—X.
Kaufmann, R. de Almeida Cunha, H. Steinkamp, E.
Dussel, A. Wagua, Kardinal P. E. Arns widerspie-
geln. Aufgrund dieser Fiille seien nur stichwortartig
Probleme genannt, die zur Sprache kamen: das Ver-
hiltnis europiischer Freiheitstraditionen zum
Befreiungsprozef3 der Armen der ,Dritten Welt” (L.
Boff); Ausgangsbasis und methodische Entfaltung
von Unterdriickungserfahrungen durch eine Befrei-
ungstheologie (G. Gutiérrez); die Bedeutung der
Volksreligion in Lateinamerika und die Rolle der
Religion in der modernen postindustriellen europii-
schen Gesellschaft (H. C. Scannone, E—X. Kauf-
mann); Fragen zum Verhiltnis Vergesellschaftung
und Gemeinbildung, Basisgemeinde und Pfarrei (R.
die Almeida Cunha, H. Steinkamp); Fragen iiber die
Situation von Ethnien (Bauern, Indios, . . .) und

Méglichkeiten des Schutzes und der Weiterbildung
ihrer kulturellen Identitit im Austausch mit dem
Christentum (A. Wagua), schlieBlich die erschiit-
ternde Lage um die Menschenrechte in Lateinameri-
ka (P. E. Ams, E. Schillebeeckx, ]J. Moltmann, J.
Teran-Dutari, M. Siegle).

Wie in vielen anderen Beitrigen lateinamerikani-
scher Befreiungstheologie so auch hier, beeindruckt
dienichtidealistische, an den konkreten Auswirkun-
gen des umfassenden Dominanzverhiltnisses Euro-
pa/Nordamerika — Lateinamerika orientierte und
auf Veridnderung dringende (oft narrative) Rede der
Theologie der Befreiung. Fiir den europiischen
Theologen und Christen ist zum Verstehen und zur
notwendigen, aber auch theoretisch komplex zu
erfassenden Verdnderungspragmatik ein Standort-
wechsel unabdingbar. Erst solcher Wechsel i3t die
kontextgerechten Differenzierungen zwischen ,drii-
ben” und ,heriiben” wahrnehmen.

Was das Buch leider nicht vermittelt (vermitteln
kann), war der konkrete Dialog in der Werkstatt.
Der Dialog der Theologen kommt nur im Podiums-
gesprich zur Menschenrechtsproblematik zum Aus-
druck — dort aber herrscht erwartungsgema8 Ein-
miitigkeit.  Zukiinftige = Dialogpublikationen
koénnten sich aber durchaus am vorbildhaften Kollo-
quiumsmodell W. Oelmiillers (Kolloquien zur
Gegenwartsphilosophie) orientieren.
Linz Franz Gruber
M MEIER JOHANNES (Hg.), Zur Geschichte des
Christentums in Lateinamerika. Mit Beitrigen von
Wolfgang Reinhard, Eduardo Hoornaert, Johannes
Meier, Fernando Mires. (96). Schnell & Steiner,
Miinchen 1988. Kt. DM 18,—.

Daf} die Theologie der Befreiung keine nur gegen-
wirtige Form des Theologietreibens ist, zeigt der
Blick in die Kirchen- und Kolonialgeschichte Latei-
namerikas. Kirchengeschichte als theologische Dis-
ziplin wird zur memoria passionis, ist ,aktive Erin-
nerung”(Hoornaert, 91)im Diensteder Verinderung
todbringender Lebensformen. Dazu ist auch eine
~Revision der Kolonial- und Missionsgeschichte” (6)
notwendig, wozu die Aufsatzsammlung einen Bei-
trag leisten will, auch angesichts der bevorstehenden
500—]Jahr—Feier der europiischen Bemichtigung
West-Indiens*,

Der Beitrag von W, Reinhard versucht ,Iriebkrifte,
Formen und Wege der europdischen Expansion”
(8—25), die gigantische Ausmafle annahmen, frei-
zulegen. Die Privatisierung der Motive ,Profit-Sta-
tus-Mission” fiir die Kolonialisierungswelle vermag
aber nicht recht zu {iberzeugen, schon gar nicht der
Satz: ,Man kann nur gierige Individuen, die Kapita-
listen, nicht aber die Gesetze des Marktes, den Kapi-
talismus, moralisch denunzieren” (19). Diese Auffas-
sung ist eine offensichtliche Grenze der spezifischen
Differenz zu einer (Kirchen-)Geschichstsschreibung
aus der Perspektive der unterworfenen Linder. E.
Hoornaert (26—39) zeigt nimlich, wie die Zyklen
der Conquista konstitutiv waren fiir den Missionie-
rungsprozef3 und beides Hand in Hand ging. J. Meier
(40—55) konzentriert seinen Blick auf die struktu-
relle Ausgestaltung des Verhiltnisses Kirche—Krone



208

Lateinamerika

unter der spanischen Kolonialherrschaft, verweist
deutlich auf den Verlust der kritische(n) Distanz zur
Kolonialherrschaft® (46) von seiten der kirchlichen
Hierarchie, ohne die utopischen Versuche einer
friedlicheren Missionierungsform zu vergessen.
.Der Kampf um die Menschenrechte der Indios”
(56—64) beginnt, wie E. Mires verdeutlicht, auf der
Insel .Hispaniola” (Haiti) und erhiilt in Bartolomé de
las Casas seinen hervorragendsten Exponenten, der
in seinen theologischen Arbeiten sogar als Vor-
kimpfer der Religionsfreiheit” (62) bezeichnet wer-
den kann und heute in der Befreiungstheologie als
der eigentliche ,Kirchenvater” gilt.
Narrativ-biographischeKirchengeschichte treibtam
SchluB3 nochmals E. Hoornaert (80—92), der in der
anhaltenden westlichen Invasion die Ursachen
demographischer Katastrophen, die Entwurzelung
der Bevélkerung, die Unterbindung der Subjektwer-
dungan Millionen von Afrikanern in Lateinamerika
sieht. Kirchengeschichte wird nach Hoornaert in
diesem Kontext .Belebung der Wurzeln” durch ,akti-
ve Erinnerung” als ,Praxis” und ,Kampf” (91).
Zwar bringen insgesamt die Aufsiitze zur Geschichte
des Christentums in Lateinamerika keine wesentlich
neuen Erkenntnisse, fiir eine erste Information aber
erfiillt das Buch seinen Zweck. Es zeigt zudem ein-
driicklich, daB vor allem lateinamerikanische Theo-
logen begonnen haben, sich die eigene leidvolle
Geschichte als ProzeB} zur Befreiung anzueignen,
Linz Franz Gruber

B DUSSEL ENRIQUE, Die Geschichte der Kirche
in Lateinamerika. (435). Matthias-Griinewald,
Mainz 1988. Kart. DM 48,—.

Lange hat es gedauert bis endlich dieses Werk auch
in deutscher Sprache vorliegt; denn bereits 1971
erschienes als Historia dela Iglesia en América Lati-
na"in Madrid. Die vorliegende deutsche Ausgabe ist
allerdings wesentlich erweitert und bis 1985 herauf-
gefithrt worden.

Um es gleich vorwegzunehmen: Es handelt sich bei
diesem Buch keineswegs um eine Kirchengeschichte
Lateinamerikas im herkdmmlichen Sinne; ich will es
vielmehr als eine leidenschaftliche Apologie der
Theologie der Befreiung bezeichnen. Dabei soll ,lei-
denschaftlich” positiv im Sinne von .engagiert* ver-
standen sein. Der Autor selbst ist ja ein ,confessor”,
der den Pressionen in Argentinien weichen mufte.
Dies erklirt auch den Stil des Buches. Wer daher eine
Faktengeschichte der lateinamerikanischen Kirche
erwartet, wird enttiuscht sein. Diese bietet eher
Prien in seinem umfangreichen Opus (Hans-Jiirgen
Prien, Die Geschichte des Christentums in Latein-
amerika, Géttingen 1978). Aber darum geht es Dus-
sel gar nicht. Er sucht eher die Reflexion der
Geschichte und damit die Deutung der Gegenwart.
Natiirlich will er damit beweisen, daf die stiindige
Unterdriickung eines Grofteils der Bevolkerung
nach Befreiung schreit, und daB das Evangelium
diese Befreiung bringen kann. Die Argumentation
erfolgt dabei auch auf biblischer, soziologischer und
theologischer Ebene, wobei durchaus auch die
Hegel'sche Dialektik angewandt wird (nicht aber im
Sinne des Marxschen historischen Materialismus,
wenn man von dessen Frithformen absieht).

Das Werk gliedert sich in vier Teile, von denen wie-
derum einige Unterkapitel den Charakter eigen-
stindiger Essays haben. Der erste Teil nennt sich
Hermeneutische Einleitung®, bringt aber bereits
grundlegende Aussagen iiber Unterdriickung und
Befreiung und zwar ganz konkret in der Situation
Lateinamerikas. Der zweite Teil behandelt ,Die Chri-
stenheit der Westindischen Linder (1492 —1808)“. So
sachlich zundchst dieser Ubertitel erscheiren mag,
so handelt es sich doch nicht primér um eine Fakten-
darstellung, vielmehr wirdimmer versucht, auch die
Hintergriinde auszuleuchten. So geht er auf die ver-
schiedenen zivilisatorischen und religiésen Voraus-
setzungen bei der Begegnung der Indios und Spanier
ein und schildert den dabei auftretenden Schock fiir
die Eingeborenen, die Problematik der Missionsme-
thoden (wenn er auch den Idealismus heraus-
streicht), vor allem aber den iiberméchtigen EinfluB
der Politik auf die Kirche durch das Patronat der spa-
nischen Kdnige.

Der dritte Teil behandelt die Zeit von 1808 bis 1962
und ist mit ,Die Agonie des kolonialen Christen-
tumns” betitelt. Geschildert wird die junge Unabhén-
gigkeit der neuen Staaten, die durchaus das alte
Patronatsrecht der spanischen Kronebeanspruchen,
dieKirche also in ihrem kolonialen Zustand kontrol-
lieren wollten. Auch hier sind wiederum Reflexionen
iiber den Status der Kirche bei den verschiedenen
Bevélkerungsgruppen eingebaut, die eine tiefere
Sicht erlauben. Etwas anspruchsvoll nennt sich der
vierte Teil ,Die Kirche und die lateinamerikanische
Befreiung (ab 1962)". Fiir einen Historiker doch ein
relativ._knapper Abschnitt! Es handelt sich aber
dabei um das Kernstiick des ganzen Buches und
umfafBt etwa ein Drittel des Umfangs. 1962 steht fiir
den Beginn des Konzils und der antioligarchischen
und antiimperialistischen Volksrevolution. Das
Konzil mit der Enzyklika ,Populorum progressio*
erméglichte die Beschliisse der lateinamerikani-
schen Bischofskonferenz von Medellin (1968) und
diesich daraus entwickelnde Volksbewegung, deren
Entwicklung allerdings noch nicht abzusehen ist.
Erst ab diesem Abschnitt werden in die Beschreibun-
gen erstmals der karibische Raum und Brasilien aus-
fithrlicher behandelt. Liebevoll werden die Bemii-
hungen von Priester und Laien, aber auch kritisch
die Haltung einzelner Bischéfe behandelt. Vor allem
der Aufbruch an der Basis wird herausgestellt und
damit auch das neue Selbstbewuftsein der Christen.
Der fiinfte Teil betitelt sich mit ,Theologische Bedeu-
tung der Ereignisse seit 1962°, wobei der Autor wie-
der auf sein ureigenstes Feld der Reflexionen gelangt.
In einem Anhang, der den Zeitraum von 1982 bis
1984 behandelt, wird der jiingsten Ereignisse und
Entwicklungen gedacht, vor allem aber auch der
Opfer der Repressionen unter den diktatorischen
Regimen.

Zweifellos ist dieses Buch eine Pflichtlektiire fiir alle,
diesich fiir die Entwicklungen Lateinamerikas inter-
essieren, die die Theologie der Befreiung kennen und
verstehen lernen wollen. Allerdings muf3 auch gesagt
werden, daf3 die Art des Theologisierens mit soziolo-
gischem Vokabular die Lektiire nicht einfach macht.
Es ist auch klar, daB eine so engagierte Schrift auch



