288

Dogmatik und Okumenik

Werk, das nun, mit Ausnahme eines primir metho-
denbezogenen Einleitungsbindchen, fertig vorliegt.
Ein Werkchen" ist das wahrlich nicht, wennman den
— leider sehr klein gedruckten — inhaltlich sehr rei-
chen Band durchzustudieren versucht. Die Ernte
einer 30jahrigen Dozententitigkeit ist in diesem
Werk eingetragen.

Der vorliegende Band IV/2 enthilt die Erlésungsleh-
re und fiihrt somit die in IV/1 gebotene Lehre {iber
Person und Wesen Jesu fort. Manches wiederholt
sich da naturgemaB. In 4 Kapiteln behandelt der
Autor die Erlosungslehre und schlieBt eine Mariolo-
gie an,

DemMenschen von heute von Erlsung zu sprechen,
ist wahrlich nicht leicht. Zusehr ist er in der Weiter-
entwicklung der Aufklirung und durch die Erfolge
der Technik zu einem ,SelbstbewuBtsein” gelangt, in
dem der Mensch sich selbst zum Ma8 aller Dinge
machte. Die zahlreichen ,alternativen Bewegungen”
unserer Zeit zeigen allerdings auch die Krise der heu-
tigen Menschheit an.

Der V£. geht den Erlosungsideen” in den verschiede-
nen auBerchristlichen Religionen nach, konstatiert
da und dort deren Fehlen, findet aber auch Beriih-
rungspunkte, Eckpfeiler des christlichen Erlésungs-
glaubenssind der Schépfergott, dieMenschwerdung
Gottes in Jesus Christus, der Fall des Menschen,
sowie dessen Behebung. Die Aspekte der christli-
chen Erlésungslehre werden aus dem NT erhoben
und anschlieBend aus der christlichen Tradition
beleuchtet. Die differierende Position der Reforma-
toren wird besonders herausgestellt, u. z. als subjek-
tive Rechtfertigung gegeniiber der objektiven katho-
lischen Erlésungslehre, Der Weg der Theologie wird
bis in unsere Zeit hinein aufgezeigt.

Das 2. Kapitel behandelt die Grundideen der Erls-
sungslehre. Es geniigt, diese anzufiihren: Der Mitt-
lergedanke, die verschiedenen Wérter fiir ,Erléser”
in der Bibel (Siihne, Genugtuung und Verdienst
Christi) gegeniiber den negativen Michten: Siinde,
Tod und Teufel.

Im 3. Kapitel werden die Mysterien des Erlésungs-
wirkens Jesu behandelt: von der Inkarnationbis zum
Erlésertod, ein fiir die Verkiindigung sehr prakti-
sches Kapitel. Sehr praktisch auch der Abschnitt
Die kirchliche Kreuzverehrung und gebeteter Erlé-
sungsglaube®, Der mythisch anmutende Satz vom
.descensus ad inferos” wird am besten gedeutet alsdie
Heimholung der Gerechten der vorchristlichen Welt.
Sehr zentral wird in diesem Buch die Auferstehung
‘Christi behandelt, baut doch unser christlicher
Glaube auf diesem Faktum auf. Wie weit man den
Berichten von Auferstehung Jesu das Attribut histo-
risch” zusprechen kann, hiingt wohl von der Ausle-
gung dieses Begriffes ab. Historisch sicher feststell-
barist die Uberzeugung der Jiinger, daB sie dem Auf-
erstandenen begegnet sind, und die Ubernahme
dieser Predigt durch die ersten Glaubenden.

Sehr ausfiihrlich wird im 4. Kapitel das christliche
Weltbild als Frucht des Erldsungswirkens Jesu
behandelt. Die angeschlossene Mariologie bringt
alles, was zu dieser Thematik gesagt werden kann.
Befragt wird zuerst die Bibel, wassieiiber Personund
Heilswirken Marienszusagen hat. Gegeniiber Versu-

chen, die ,Kindheitsgeschichten” als blofSe .Theolo-
goumena” darzustellen, bemiiht sich der Vf., ihre
Historizitit aufzuweisen. Man wird dem nicht in
allem zustimmen. Ein Lapsus passierte S. 404, wenn
dem Zacharias das ,Nunc dimittis” zugeschrieben
wird und dem greisen Simeon das ,Benedictus®. Alle
Titel und Auszeichnungen Mariens, alle Formen und
Orte der Verehrung werden ausfiihrlich behandelt.
Aber vielleicht darf man unterstreichen, was der
Autor selber sagt: Es wire besser, .die fromme
Mariologie der griechischen Kirche wieder tiefer zu
verstehen suchen, statt vieler dogmatischer Erkli-
rungen” (451).

Der Autor selbst bestimmt den Zweck seines Buches:
Es soll nicht nur als Lehrbuch, sondern auch als
Sammlung von Unterlagen fiir theologisches Nach-
denken, fiir Besinnung und Betrachtung dienen. Fiir
letzteres werden nur manche Partien herangezogen
werdenkonnen, Wersich aber in einer speziellen Fra-
gegriindlich Auskunft holen will, der wird in diesem
Buch eine Fundgrube von Material vorfinden.

Linz Silvester Birgruber

B LEUZE REINHARD, Gotteslehre. (183). Kohl-
hammer, Stuttgart 1988. Kart. DM 34,80.

Der vorliegende Entwurf einer Gotteslehre des Miin-
chener evangelischen Theologen ist in mancher Hin-
sicht bemerkenswert. Vf. betrachtet wie manche
Zeitgenossen die Frage nach Gott in erster Linie als
Frage nach der Bedeutung des Wortes ‘Gott'. Seine
Sprachauffassung ist allerdings von der der analyti-
schen Philosophie sehr verschieden: Sprache wird
im Gefolge Herders als energeia verstanden. Sie bil-
det die Wirklichkeit nicht ab, sie gestaltet sie, macht
sie fiir uns erst zu dem, was sie ist” (12). Das Wort
‘Gott’ ist deshalb ,Teil jener Weltsicht, die durch die
Sprache vorgegeben ist” (14). Freilich setzt sich eine
solche Auffassung der Frage aus, ob dann nicht fiir
jedes Wort einer Gebrauchssprache eine entspre-
chende Bedeutung gesucht werden kénnte. In der
ziemlich diirftigen Auseinandersetzung, ob ‘Gott’
Eigenname oder Priidikator sei, wird die Méglich-
keit, ‘Gott’ als Kennzeichnung zu verstehen, nicht
beriicksichtigt (18f).

Ein zweites Charakteristikum dieser Gotteslehre ist
die Einbeziehung der anderen monotheistischen
Religionen, des Judentums und des Islam, vor allem
in die Behandlung der Namen und Eigenschaften
Gottes. Alle monotheistischen Religionen werden
gesehen in einer das Christentum tibergreifenden
Offenbarungsgeschichte (50). Allerdings wird im
Islam gegeniiber dem Christentum die in Jesus Chri-
stus geschehene Selbstoffenbarung Gottes wieder
zuriickgenommen. Offenbarung ist das Fundament
dieser Gotteslehre, diedeshalbnicht .philosophische
Gotteslehre* und nicht ,natiirliche Theologie" sein
kann (40f). Die Offenbarung Gottes ist jedoch keine
vollstindige. Luthers Lehre vom deus absconditus
und deus revelatus ist das eigentlich protestantische
Fundament dieses Ansatzes. Sie wird verbunden mit
Hegels Dialektik (37ff) und mit den drei Wegen des
Ps.-Dionysius (Via negationis, causalitatis, eminen-
tiae). In einer Synthese dieser drei Quellen wird der
Zugang zu Gott geschildert auf dem Weg des Trans-



Dogmatik und Okumenik

289

zendierens und der Vergegenstindlichung. Das
Transzendieren setzt zugleich eine Negativitit frei:
Gott wird im Gegensatz zur Welt begriffen als der
JGanz Andere’, die Negation der Welt (66£f). Auf
diesem Weg wird freilich nur ein negativer Gegenbe-
griff erreicht (vgl. zur Kritik: U. G. Leinsle, Gott-
Denken aus der Negation, in: A, Bilgri—M. Langer
(Hg.), Weite des Herzens — Weite des Lebens,
Regensburg 1989, 292—301).

Auf dem Weg des Transzendierens und der Vergegen-
stindlichung werden die Eigenschaften Gottes
zunehmend zu Aussagen iiber den Menschen in sei-
nem Verhiltnis zu Gott. Voraussetzung dafiir ist die
eigentitmliche Trinitatsauffassung des Vfs., nach der
im Menschen Jesus Christus das Endliche in die
Unendlichkeit aufgenommen und durch den HI.
Geist zur Einheit verbunden ist (56—61). Dies fithrt
folgerichtig zur Leugnung der Wesensgleichheit des
Sohnes mit dem Vater und der Bindung des Person-
begriffs ausschlieBlich an den Sohn. Der Vater soll
der deus absconditus Luthers bleiben (58f). Deshalb
entspricht dem Vater der Weg des Transzendierens,
dem Sohn die Vergegenstiindlichung und dem HI.
Geist die Umkehrung beider in die Einheit Gottes
(61). Auf dieNegation wird deshalb die Selbstgeniig-
samkeit, Einheit und Einfachheit Gottes bezogen,
aber auch seine Unerfahrbarkeit (im existentiellen
Sinne) und Unaufweisbarkeit, Unbegreiflichkeit,
Unendlichkeit, Allgegenwart und Ewigkeit (zur Kri-
tik der letzten 3 Eigenschaften: Leinsle aaO
295—297). Im Weg der Vergegenstindlichung zeigt
sich Gott als causa sui, gedeutet auf das trinitarische
Verhiltnis von Vater und Sohn (105ff), in seiner
Selbstgentiigsamkeit und vor allem in seiner Liebe,
die sowohl die Schépfung als auch die Inkarnation
umgreift (109—142). Die Frage der Existenz Gottes
sei nicht auf dem Weg der Analyse des Satzes ‘Gott
existiert’ oder dhnlicher Formulierungen zu entschei-
den (144—151), sondern ausschlieBlich auf dem Weg
der Vergegenstindlichung und des Transzendierens.
Bei allen dogmatischen und philosophischen Vorbe-
halten bleibt dieser sehr subjektive Entwurf einer
Gotteslehre eine Anregung zur Diskussion, wenn-
gleich manche Aussagen nur im rschreiten der
Grenzen logischer Rede einzuholen sein diirften.
Linz Ulrich G. Leinsle

B MOLTMANN JURGEN, Was ist heute Theolo-
gie? (Reihe: Quaestiones disputatae, Band 114).
(104). Verlag Herder, Freiburg—Basel—Wien 1988.
Kart. DM 19,80.

Diese deutsche Verdffentlichung urspriinglich italie-
nischer Artikel fiir die ,Enciclopedia del Novecento”
hatte .eine zusammenfassende Darstellung der
gegenwirtigen Theologie, ihrer Aufgaben und Pro-
bleme und wichtigen Richtungen” zum Thema.
Gegenwirtige Theologie ist fiir Moltmann nicht nur
Theologie ?ei Gegenwart, sondern Vergegenwiirti-
gung der Tradition in die Sprache der Gegenwart
durch Ubersetzung, durch Widerspruch und Wider-
stand der iiberlieferten Sache Christi gegen die
Gewalttitigkeiten und das Unrechtleiden der Gegen-
wart, durch Geistesgegenwiirtigkeit” in dem heute
und nur heute gegebenen géttlichen Kairos der Zeit

(7¢f). .Die Menschenrechte und der Friede mit der
Natur sind die dringendsten politischen Themen der
Theologie am Ende des 20. Jahrhunderts® (55).
«Der Weg der Theologie im 20. Jahrhundert” (Teil I)
wird, vom Ende des 19. her kommend, beschrieben
als Suche nach sikularer Relevanz (nach den Rollen
und Funktionen, in denen christliche Theologie
gegenwirtig relevant und kompetent werden kann,
in der Frage der Zukunft etwa), nach christlicher
Identitit (auf dem Weg ad fontes: zum verkiindigten
Jesus von Nazareth, seinem Kreuz als Zentrum der
Christologie und zum AT mit seinem UberschuB an
VerheiBungen gegeniiber dem NT) und nach einer
Theologie im ,5kumenischen Zeitalter: Thr Weg
Jfiihrte vom Anathema zum Dialog. Er fiihrte weiter
vom Dialog zur Kooperation. Er wird von der Ko-
operation zum gemeinsamen Bekenntnis des Glau-
bens fiihren” (50).

Der Teil Il bringt . heutige Vermittlungen der Theolo-
gie: Rudolf Bultmann und das Problem der
Geschichte (Existentialtheologie), Karl Rahner und
das Problem der Anthropozentrik (Transzendental-
theologie), Paul Tillich und die religitse Deutung der
sikularen Welt (Kulturtheologie), die Politische
Theologie als Ansatzpunkt fiir eine ganze Reihe von
Vermittlungstheologien dieser Art angesichts der
unvollendeten Neuzeit; hier wird ,Gott* zum Wort
des Protestes gegen Auschwitz, Hiroshima und
gegen die drohende Selbstvernichtung der Mensch-
heit (98). Die Grenzen werden aufgezeigt. Der geraff-
te Durchblick ist als Empfehlung gemeint. Nicht oft
wird auf wenigen Seiten so viel zur Sache gesagt.
Linz Johannes Singer

B LANGEMEYER GEORG, Menschsein im Wen-
dekreis des Nichts. Entwurf einer theologischen
Anthropologie auf der Basis des alltiglichen
BewuBtseins. (116). Aschendorf, Miinster 1988.
Kart. DM 19,80.

Voreinigen Jahren hatte theologische Anthropologie
Konjunktur. Im Jahre 1983 erschienen W. Pannen-
berg, Anthropologie in theologischer Perspektive,
und O. H. Pesch, Frei Sein aus Gnade — Theologi-
sche Anthropologie. Inzwischen scheint die Frage
nach dem Menschen von kosmischen Dimensionen,
von der Rede vom Einen und Ganzen abgelost.
Schon auf Grund dieser Umstéinde ist der vorliegen-
de Entwurf zu begriiflen.

VI. greift im Unterschied zu Pannenberg und O. H.
Pesch das alltsigliche Leben auf, um daraus anthro-
pologische Fragestellungen zu entfalten. Er geht sei-
nen Denkweg kreisformig: ausgehend von ,Struktu-
ren des alltiiglichen Lebens” (6—17) iiber ,grundle-
gende Leistungen des BewuBtseins” (18—28) kommt
er zu Grundentscheidungen menschlichen Daseins”
(29—38). .Grundvorstellungen der Transzendenz”
(39—48) und ,Chancen gemeinsamen Menschseins”
(49—56) sind die Schritte zu ,Gott: die Vollendung
seriellen Menschseins” (58—71). Uber ,das Leben
Jesu als gelingender Vollzug seriellen Menschseins”
(72—86) und ,Serielles Menschsein in der christli-
chen Glaubenspraxis® (87—101) schlie3t sich der
Kreis zu ,Alltigliches Leben im Wendekreis”
(102—116).



