Dogmatik und Okumenik

289

zendierens und der Vergegenstindlichung. Das
Transzendieren setzt zugleich eine Negativitit frei:
Gott wird im Gegensatz zur Welt begriffen als der
JGanz Andere’, die Negation der Welt (66£f). Auf
diesem Weg wird freilich nur ein negativer Gegenbe-
griff erreicht (vgl. zur Kritik: U. G. Leinsle, Gott-
Denken aus der Negation, in: A, Bilgri—M. Langer
(Hg.), Weite des Herzens — Weite des Lebens,
Regensburg 1989, 292—301).

Auf dem Weg des Transzendierens und der Vergegen-
stindlichung werden die Eigenschaften Gottes
zunehmend zu Aussagen iiber den Menschen in sei-
nem Verhiltnis zu Gott. Voraussetzung dafiir ist die
eigentitmliche Trinitatsauffassung des Vfs., nach der
im Menschen Jesus Christus das Endliche in die
Unendlichkeit aufgenommen und durch den HI.
Geist zur Einheit verbunden ist (56—61). Dies fithrt
folgerichtig zur Leugnung der Wesensgleichheit des
Sohnes mit dem Vater und der Bindung des Person-
begriffs ausschlieBlich an den Sohn. Der Vater soll
der deus absconditus Luthers bleiben (58f). Deshalb
entspricht dem Vater der Weg des Transzendierens,
dem Sohn die Vergegenstiindlichung und dem HI.
Geist die Umkehrung beider in die Einheit Gottes
(61). Auf dieNegation wird deshalb die Selbstgeniig-
samkeit, Einheit und Einfachheit Gottes bezogen,
aber auch seine Unerfahrbarkeit (im existentiellen
Sinne) und Unaufweisbarkeit, Unbegreiflichkeit,
Unendlichkeit, Allgegenwart und Ewigkeit (zur Kri-
tik der letzten 3 Eigenschaften: Leinsle aaO
295—297). Im Weg der Vergegenstindlichung zeigt
sich Gott als causa sui, gedeutet auf das trinitarische
Verhiltnis von Vater und Sohn (105ff), in seiner
Selbstgentiigsamkeit und vor allem in seiner Liebe,
die sowohl die Schépfung als auch die Inkarnation
umgreift (109—142). Die Frage der Existenz Gottes
sei nicht auf dem Weg der Analyse des Satzes ‘Gott
existiert’ oder dhnlicher Formulierungen zu entschei-
den (144—151), sondern ausschlieBlich auf dem Weg
der Vergegenstindlichung und des Transzendierens.
Bei allen dogmatischen und philosophischen Vorbe-
halten bleibt dieser sehr subjektive Entwurf einer
Gotteslehre eine Anregung zur Diskussion, wenn-
gleich manche Aussagen nur im rschreiten der
Grenzen logischer Rede einzuholen sein diirften.
Linz Ulrich G. Leinsle

B MOLTMANN JURGEN, Was ist heute Theolo-
gie? (Reihe: Quaestiones disputatae, Band 114).
(104). Verlag Herder, Freiburg—Basel—Wien 1988.
Kart. DM 19,80.

Diese deutsche Verdffentlichung urspriinglich italie-
nischer Artikel fiir die ,Enciclopedia del Novecento”
hatte .eine zusammenfassende Darstellung der
gegenwirtigen Theologie, ihrer Aufgaben und Pro-
bleme und wichtigen Richtungen” zum Thema.
Gegenwirtige Theologie ist fiir Moltmann nicht nur
Theologie ?ei Gegenwart, sondern Vergegenwiirti-
gung der Tradition in die Sprache der Gegenwart
durch Ubersetzung, durch Widerspruch und Wider-
stand der iiberlieferten Sache Christi gegen die
Gewalttitigkeiten und das Unrechtleiden der Gegen-
wart, durch Geistesgegenwiirtigkeit” in dem heute
und nur heute gegebenen géttlichen Kairos der Zeit

(7¢f). .Die Menschenrechte und der Friede mit der
Natur sind die dringendsten politischen Themen der
Theologie am Ende des 20. Jahrhunderts® (55).
«Der Weg der Theologie im 20. Jahrhundert” (Teil I)
wird, vom Ende des 19. her kommend, beschrieben
als Suche nach sikularer Relevanz (nach den Rollen
und Funktionen, in denen christliche Theologie
gegenwirtig relevant und kompetent werden kann,
in der Frage der Zukunft etwa), nach christlicher
Identitit (auf dem Weg ad fontes: zum verkiindigten
Jesus von Nazareth, seinem Kreuz als Zentrum der
Christologie und zum AT mit seinem UberschuB an
VerheiBungen gegeniiber dem NT) und nach einer
Theologie im ,5kumenischen Zeitalter: Thr Weg
Jfiihrte vom Anathema zum Dialog. Er fiihrte weiter
vom Dialog zur Kooperation. Er wird von der Ko-
operation zum gemeinsamen Bekenntnis des Glau-
bens fiihren” (50).

Der Teil Il bringt . heutige Vermittlungen der Theolo-
gie: Rudolf Bultmann und das Problem der
Geschichte (Existentialtheologie), Karl Rahner und
das Problem der Anthropozentrik (Transzendental-
theologie), Paul Tillich und die religitse Deutung der
sikularen Welt (Kulturtheologie), die Politische
Theologie als Ansatzpunkt fiir eine ganze Reihe von
Vermittlungstheologien dieser Art angesichts der
unvollendeten Neuzeit; hier wird ,Gott* zum Wort
des Protestes gegen Auschwitz, Hiroshima und
gegen die drohende Selbstvernichtung der Mensch-
heit (98). Die Grenzen werden aufgezeigt. Der geraff-
te Durchblick ist als Empfehlung gemeint. Nicht oft
wird auf wenigen Seiten so viel zur Sache gesagt.
Linz Johannes Singer

B LANGEMEYER GEORG, Menschsein im Wen-
dekreis des Nichts. Entwurf einer theologischen
Anthropologie auf der Basis des alltiglichen
BewuBtseins. (116). Aschendorf, Miinster 1988.
Kart. DM 19,80.

Voreinigen Jahren hatte theologische Anthropologie
Konjunktur. Im Jahre 1983 erschienen W. Pannen-
berg, Anthropologie in theologischer Perspektive,
und O. H. Pesch, Frei Sein aus Gnade — Theologi-
sche Anthropologie. Inzwischen scheint die Frage
nach dem Menschen von kosmischen Dimensionen,
von der Rede vom Einen und Ganzen abgelost.
Schon auf Grund dieser Umstéinde ist der vorliegen-
de Entwurf zu begriiflen.

VI. greift im Unterschied zu Pannenberg und O. H.
Pesch das alltsigliche Leben auf, um daraus anthro-
pologische Fragestellungen zu entfalten. Er geht sei-
nen Denkweg kreisformig: ausgehend von ,Struktu-
ren des alltiiglichen Lebens” (6—17) iiber ,grundle-
gende Leistungen des BewuBtseins” (18—28) kommt
er zu Grundentscheidungen menschlichen Daseins”
(29—38). .Grundvorstellungen der Transzendenz”
(39—48) und ,Chancen gemeinsamen Menschseins”
(49—56) sind die Schritte zu ,Gott: die Vollendung
seriellen Menschseins” (58—71). Uber ,das Leben
Jesu als gelingender Vollzug seriellen Menschseins”
(72—86) und ,Serielles Menschsein in der christli-
chen Glaubenspraxis® (87—101) schlie3t sich der
Kreis zu ,Alltigliches Leben im Wendekreis”
(102—116).



