
Leinsle Von der Weltordnung ZU!: Lebensordnung 469

ULRICH LEINSLE

Von der Weltordnung ZUFT Lebensordnung
Aufgabe und Grenze der Philosophie nach Augustinus’ Dialog „De Ordine“

Augustinus’ Dialog ist zumindest litera-
In einer Interpretation Augustinus’ soll ezeigt risch auf dem Landgut Cassiciacum AaNZUu-
werden: Philosophie scheitert als Erklärung siedeln, In das sich Augustinus 1 Herbst
einer umfassenden Weltordnung, findet als
Theorie der Wissenschaften sich selbst und 386 zwischen seiner Bekehrung und aufe
hat derVeränderung des Lebens zentrale muit einigen seiner Verwandten, Freunde
Aufgabe. und Schüler zurückgezogen hat.* Hier

Autor ist Professor Systematische versucht eI, sich ber zentrale Fragen se1-
Theologie hil.-theo Propädeutik) der 1 Philosophierens klar werden. ZuUniversität Regensburg. (Redaktion) jesen zählt die Frage des rdo rerum, der

Weltordnung, die ach stoisch-neuplato-
nischer Auffassung durch Schicksal bzw.
Vorsehung vorherbestimmt uncd bis 1InSs

Philosophie und Leben scheinen nicht sel- einste geregelt ist Augustinus sind 1e
en wenilg miteinander zu haben damit verbundenen Probleme3Cicero,
Beispiele „gelebterPhilosophie” SIN!  d heute Plotin un: Porphyrius vertraut.° Fr
gegenüber der angeblichMTheorie“ ersetz' jedoch das stoische „fatum“ durch

das umfassende Wort „ordo Von dengesucht.‘ diesem Zusammenhang
erscheint die Philosophie des Jungen Interpreten des Dialogs wird fast immer
‚UgUuSUINUS Vonmn esonderer Wichtigkeit das Ungenügen der hier gegebenen Ant-
Sie ZU[I Bekehrung und liefert worten herausgestellt und ein Befremden
ihm sein ers: Lebensmodell, verbunden n dem ufbau des Dialogs
allerdings mut einem Scheitern seiner konstatiert . Augustinus geht Ja VCd der
Theorienn den theoretischen ragen der unbefriedigenden Behandlung der Welt-
Weltordnung. Dargestellt hat Augustinus ordnung scheinbar unvermittelt
dieseThematik seinem Dialog De rdi- Lebens- und Studienordnung ber und
nNe, der UuNns eın —  S „praktizierter Philoso- begründet 1es ın den Retractationes mıit
phie entwirft.“ dem gelstigen Unvermögen se1ıner

Fellmann, Gelebte Philosophie ın Deutschland, Freiburg-München 1983, 711
B Voss, Der Dialog der frühchristlichen Literatur, München 1970, 216
Zur Historizität: ()’Meara, Ihe Historicity of the Early Dialogues of Saint Augustine, In: VigChr
(1951) 150—178: Madec, Lhistoricite des Dialogues des (Lassiciacum, In: ug
07-—231, Gunermann, Literarische und philosophische Tradition ım BTagesgespräch Von
Augustinus De ordine, Recherches Augustiniennes -  O (1973) 225

Verbeke, Augustin el le stoicısme, in Recherches Augustiniennes (1958) 55 —89
Solignac Keminiscences Plotiniennes Porphyriennes dansle dı  e|  ‚but du „De ordine“desaıntAugustin,

20 (1957) 446—465; Ders., Doxographies manuels dans la tormation philosophique des saınt
tın, in: Augustiniennes (1958) 113—148.

De ord. [.1,1 (CC 29, 89,3)
Vgl Hofmann, Der Dialog bei den christlichen Schriftstellern der ql-i {l vier Jahrhunderte, Berlin
1966, 48 —1 Doignon, De Ordine, SOn d&roulement, %> themes, Reale u. L  era lette-
rarıa Agostino fra Cassiciacum >  @ Milano, Palermo 1987, 113—116

l.einsle / Von der Weltordnung zur Lebensordnung 369 

U L R I C H G. L E I N S L E 

Von der Weltordnung zur Lebensordnung 

Aufgabe und Grenze der Philosophie nach Augustinus' Dialog „De Ordine" 

In einer Interpretation Augustinus' soll gezeigt 
werden: Philosophie scheitert als Erklärung 
einer umfassenden Weltordnung, findet als 
Theorie der Wissenschaften zu sich selbst und 
hat in der Veränderung des Lebens ihre zentrale 
Aufgabe. 
Der Autor ist Professor für Systematische 
Theologie (Phil.-theol. Propädeutik) an der 
Universität Regensburg. (Redaktion) 

Philosophie und Leben scheinen nicht sel­
ten wenig miteinander zu tun zu haben. 
Beispiele "gelebter Philosophie" sind heute 
gegenüber der angeblich "grauen Theorie" 
gesucht.1 In diesem Zusammenhang 
erscheint die Philosophie des jungen 
Augustinus von besonderer Wichtigkeit: 
Sie führt ihn zur Bekehrung und liefert 
ihm sein erstes Lebensmodell, verbunden 
allerdings mit einem Scheitern seiner 
Theorien an den theoretischen Fragen der 
Weltordnung. Dargestellt hat Augustinus 
diese Thematik in seinem Dialog De Ordi­
ne, der uns ein Bild "praktizierter Philoso­
phie" entwirft. 2 

Augustinus' Dialog ist zumindest litera­
risch auf dem Landgut Cassiciacum anzu­
siedeln, in das sich Augustinus im Herbst 
386 zwischen seiner Bekehrung und Taufe 
mit einigen seiner Verwandten, Freunde 
und Schüler zurückgezogen hat. 3 Hier 
versucht er, sich über zentrale Fragen sei­
nes Philosophierens klar zu werden. Zu 
diesen zählt die Frage des ordo rerum, der 
Weltordnung, die nach stoisch-neuplato­
nischer Auffassung durch Schicksal bzw. 
Vorsehung vorherbestimmt und bis ins 
Kleinste geregelt ist. 4 Augustinus sind die 
damit verbundenen Probleme aus Cicero, 
Plotin und Porphyrius vertraut.5 Er 
ersetzt jedoch das stoische "fatum" durch 
das umfassende Wort ,,ordo". 6 Von den 
Interpreten des Dialogs wird fast immer 
das Ungenügen der hier gegebenen Ant­
worten herausgestellt und ein Befremden 
an dem verworrenen Aufbau des Dialogs 
konstatiert. 7 Augustinus geht ja von der 
unbefriedigenden Behandlung der Welt­
ordnung scheinbar unvermittelt zur 
Lebens- und Studienordnung über und 
begründet dies in den Retractationes mit 
dem geistigen Unvermögen seiner 

1 Vgl. F. Fellmann, Gelebte Philosophie in Deutschland, Freiburg-München 1983, 7-11. 
2 B. R. Voss, Der Dialog in der frühchristlichen Literatur, München 1970, 216. 
3 Zur Historizität: ]. ]. O'Meara, The Historicity of the Early Dialogues of Saint Augustine, in: VigChr 

5(1951) 150-178; G. Madec, L'historicite des Dialogues des Cassiciacum, in: RevEA.ug 31(1986) 
207-231, H. H. Gunermann, Literarische und philosophische Tradition im ersten Tagesgespräch von 
Augustinus' De ordine, in: Recherches Augustiniennes 9 (1973) 225f. 

4 G. Verbeke, Augustin et le stoicisme, in: Recherches Augustiniennes 1 (1958) 85-89. 
5 A. Solignac, Reminiscences Plotiniennes et Porphyriennes dansledebut du .De ordine• de saint Augustin, 

in AdPh 20 (1957) 446-465; Ders., Doxographies et manuels dans la formation philosophique des saint 
Augustin, in: Recherches Augustiniennes 1 (1958) 113-148. 

6 De ord. 1,1,1 (CC SL 29, 89,3). 
7 Vgl. M. Hofmann, Der Dialog bei den christlichen Schriftstellern der ersten vier Jahrhunderte, Berlin 

1966, 148-154; L. Doignon, l.e De Ordine, son deroulement, ses themes, in: G. Reale u. a., I.:Opera lette­
raria di Agostino tra Cassiciacum e Milano, Palermo 1987, 113-116. 



370 Von der tordnung Lebensordnung

Gesprächspartner och scheint gerade A ÖOrdnung des Universums, die jeden
dieserÜbergang iM der Autgabe derPhilo- Zufall ausschlie(3t zeıgen
sophie, V‘l'l- Ss1e ugustinus gl der Zeit Im enschlichen Herstellen 1st Ordnung
PT Bekehrung sieht gerechtfertigt wWte gegeben, weil dieses Voan der Vernunft
den zı können Er uns die Möglich- ratio) geleitet ist Mit stoischer
keiten und Grenzen rationalerDurchdrin- gumentation aus (’iceros De fato 15
Zung der Welt auf Licentius Auffassung Vomn der ÖOrd-

Nung ler Dinge nach Nichts geschiehtDas Scheitern ün der Weltordnung zufällig, nichts außerhalb der Ordnung,
Augustinus Ausgansstrage des ersten die etztlich auf Gott zurückgeführt wird
Gesprächs ist nur scheinbar banal Welche Gottes Vernunft garantıert die Ordnung
Ursache hat das unruhige Plätschern des aller Dinge, diese aber garantiert die voll-
Wassers 11 anal VOF der Villa des Vere- kommene Rationalität und Verstehbar-
cundus?? Für den Licentius der keit der Welt Gut stoisch wird deshalb
sichgeradeVon der Poesie derPhilosophie auch die Weissagung einbezogen als Mög-
zugewendet hat ig- das kein Grund ZUr ichkeit den unabänderlichen Lauf der
Verwunderung, enn les geschieht nach Dinge 11 VOTaus zZUu erkennen
eiNneTr determinierten kausalen Ordnung, Dieser stoische Optimismus des JUNSECN

der stoischen Doktrin entspricht Licentius zerbricht allerdings ZWEeIl Fra-
gen die sich 1n System als ochDie Folge 1st INan\n sich Gegensatz

zu Augustinus iber nichts wundern darf unlösbar PLWEeISeN die Existenz des Bösen
Allerdings kann die gesetzmäßige und die Freiheit Gottes beiden Fragen

(„ordo und „Jlex werden z SYNO- findet der Dialog keiner eindeutigen
LYyYMM gebraucht) dem einzelnen verborgen Lösung, obwohl Augustinus solche

Bereits das Sich Wundern Augu- bereits andeutet Die rung des Pro-
SEINS als Ausgangspunkt des Philosophie- blems des B  Osen  . steht unter der doppelten

we1ls! aber eine andere Richtung als Prämisse, nichts außerhalb der
der stoische Dogmatismus des Licenti- umfassenden Ordnung geschieht und

Augustinus verlegt zudem die Dis- 1ese Ordnung der Vernuntft Gottes
kussion von der öhe stoischer Schick- begründet ISt 14 Zumal Augustinus nicht
salsdisputationen dieEbenederalltägli- zwischen physischem und metaphysi-
chen „kleinen Geschehnisse Nicht der schem malum unterscheidet erweiıst sich

der Gestirne der das Schicksal des unter diesen Prämissen die Herkunft des
Menschenlebens stehen 1er Debatte Bösen als schwieriges Problem Licenti-
sondern das herbstliche Laub eiNne Spitz- u erste Lösung, die Ordnung selbst als
ILAUS und schließlich ahnen- weder guf noch schlecht bezeichnen
kampf hnen soll sich die durchgän- hrtn Widerspruch da doch auf

‚
etr I 4 0  S 12—14); Rief, Der Ordo-Begriff des JUNBECR Augustinus, Paderborn 1962

De ord II3l (92,31—34)
III8 (92,43—5 vgl Ordo-Begriff — 18

11 Doignon, De Ordine 11
De ord [,3, (93,67 —89 Bedeutung Von Laub, und Maus in der Sboa Gunermann Tradition
187 19

ord 13t (95 19—96
Ebd 5  0 15 (96 12) (97 10—12)
Rief, Ordo-Begriff 253

370 

Gesprächspartner. 8 Doch scheint gerade 
dieser Übergang in der Aufgabe der Philo­
sophie, wie sie Augustinus in der Zeit sei­
ner Bekehrung sieht, gerechtfertigt wer­
den zu können: Er zeigt uns die Möglich­
keiten und Grenzen rationaler Durchdrin­
gung der Welt auf. 

1. Das Scheitern an der Weltordnung 

Augustinus' Ausgangsfrage des ersten 
Gesprächs ist nur scheinbar banal: Welche 
Ursache hat das unruhige Plätschern des 
Wassers im Kanal vor der Villa des Vere­
cundus?9 Für den jungen Licentius, der 
sich gerade von der Poesie der Philosophie 
zugewendet hat, ist das kein Grund zur 
Verwunderung, denn alles geschieht nach 
einer determinierten kausalen Ordnung, 
wie es der stoischen Doktrin entspricht. 
Die Folge ist, daß man sich im Gegensatz 
zu Augustinus über nichts wundern darf. 
Allerdings kann die gesetzmäßige Ord­
nung (,,ordo" und "lex" werden z. T. syno­
nym gebraucht) dem einzelnen verborgen 
sein.10 Bereits das Sich-Wundern Augu­
stins als Ausgangspunkt des Philosophie­
rens weist aber in eine andere Richtung als 
der stoische Dogmatismus des Licenti­
us.11 Augustinus verlegt zudem die Dis­
kussion von der "Höhe" stoischer Schick­
salsdisputationen in die Ebene der alltägli­
chen "kleinen" Geschehnisse: Nicht der 
Lauf der Gestirne oder das Schicksal des 
Menschenlebens stehen hier zu Debatte, 
sondern das herbstliche Laub, eine Spitz­
maus und schließlich ein Hahnen­
kampf .12 An ihnen soll sich die durchgän-

Leinsle / Von der Weltordnung zur Lebensordnung 

ge Ordnung des Universums, die jeden 
Zufall ausschließt, zeigen. 
Im menschlichen Herstellen ist Ordnung 
gegeben, weil dieses von der Vernunft 
(ratio) geleitet ist. Mit genuin stoischer 
Argumentation aus Ciceros De fato weist 
Licentius seine Auffassung von der Ord­
nung aller Dinge nach: Nichts geschieht 
zufällig, nichts außerhalb der Ordnung, 
die letztlich auf Gott zurückgeführt wird. 
Gottes Vernunft garantiert die Ordnung 
aller Dinge, diese aber garantiert die voll­
kommene Rationalität und Verstehbar­
keit der Welt. Gut stoisch wird deshalb 
auch die Weissagung einbezogen als Mög­
lichkeit, den unabänderlichen Lauf der 
Dinge im voraus zu erkennen.13 

Dieser stoische Optimismus des jungen 
Licentius zerbricht allerdings an zwei Fra­
gen, die sich in seinem System als noch 
unlösbar erweisen: die Existenz des Bösen 
und die Freiheit Gottes. In beiden Fragen 
findet der Dialog zu keiner eindeutigen 
Lösung, obwohl Augustinus eine solche 
bereits andeutet. Die Erörterung des Pro­
blems des Bösen steht unter der doppelten 
Prämisse, daß nichts außerhalb der 
umfassenden Ordnung geschieht und 
diese Ordnung in der Vernunft Gottes 
begründet ist.14 Zumal Augustinus nicht 
zwischen physischem und metaphysi­
schem malum unterscheidet, erweist sich 
unter diesen Prämissen die Herkunft des 
Bösen als schwieriges Problem. 15 Licenti­
us' erste Lösung, die Ordnung selbst als 
weder gut noch schlecht zu bezeichnen, 
führt zum Widerspruch, da sie doch auf 

8 Retr. 1,3,1 (CSEL 36,19,12-14); vgl. J. Rief, Der Ordo-Begriff des jungen Augustinus, Paderborn 1962, 
9-18. 

9 De ord. 1,3,7 (92,31-34). 
10 Ebd. 1,3,8 (92,43-50); vgl. Rief, Ordo-Begriff 184-189. 
11 Vgl. Doignon, De Ordine 119-121. 
u De ord. 1,3, 9 (93,67-89 .) . Zur Bedeutung von Laub, Hahn und Maus in der Stoa: Gunermann, Tradition 

187f.196. 
13 De ord. l,5,13f (95,19-96,50). 
14 Ebd. 1,6,15 (96,12); 1,7,17 (97,10-U). 
15 Rief, Ordo-Begriff 253f. 



ınsie Von der Weltordnung ZULC Lebensordnung 3771

den u (ott zurückgeführt werden Das Problem des B  Osen  . ın der universalen
muß, Ja vgeradezu cdie und Weise ist, ın rdnung ist  . 1UuUN5N berengstens verbunden
der Gott alle seine Werke tut 16 D  1ese aber mıit der Frage der GottesZdieser
sollte nicht gut sein? Andererseits schließt Ordnung Der ordo wird Ja geradezu deti-
die universale Ordnungumund Böses Jert als das, wodurch Gott alles wirkt.“
als Antithese notwendig ein, da Ordnung Wenn3ber Ordnung die Existenz des
ImmMmer Unterscheidung beinhaltet. och Bösen VOTau!  ZL, annn s1e bei Gott
kann Ciott cht Ursprung des B  Osen  .. se1in, selbst, der Ja gul ist, cht gegeben
och kann das Böse lieben, da die Ord- sSe1in: Gott selbst und as, Was bei ihm
Nun‚n selbst AUS ihm stamımt Un! die (apuddeum, CLdeo) ist, steht außerhalb
Ordnung liebt.* der universalen Ordnung Dam:  ıt ist Clie
uch be der Wiederaufnahme des The- universale Ordnung einer entscheiden-

den Stelle durchbrochen.“! Als Bereich,1INas ım Buch wirdeineendgültige KIä-
der Frage erreicht. Festgehalten wird dem die kausal-determinierte Ordnung

ber An der Kontrastfunktion chlechter erweıst sich folglich ornehmlich die
Gestalten der lor Lichte der Weisheit, Welt derbewegten Dinge Diese sind nicht
Dirnen und Henker 1m Kahmen der aat- „be Gott“. Sie bilden vielmehr l1ese sicht-
lichen Ordnung, der häßliche unterlegene bare Welt 1m Gegensatz ZUuUr intelligiblen

gegenüberdem Sieger, Barbarismen Welt (ottes und der ewlgen Wahrheit,
in Poesie und Rhetorik.““ Die Kontrast- der Augustinus einer 5 der Bibel
tunktion erklärt reilich nicht den begründeten Anwendung platonischer

des Bösen, sondern belädt 1e Zwei-Welten-Theorie ‚esthält.“ 1es hät-
Disputanten MUur mıit neuen Problemen: te allerdings Folge, daß die Bewe-
Wenn die Ordnung und die Gerechtigkeit BunNnzg der Welt außerhalb :es, WEe'
CGottes das Ose  . vorau:  en, sich auch cht ohne Gott verläuft.“
daran Z.UuU manifestieren, gibt dann ÖOrd- Da 1U  ' aber auch der platonisch-stoische
NUun erst nach dem Ursprung des Bösen? Weise 1m festen Besitz der Wahrheit
Dieser läge dann aber außerhalb der VC schütterlich „be: Gott“ ist, mü auch
(Gott gegebenen Ordnung, W der ersten Von derumfassenden WeltordnungBe-
Prämisse der Diskussion klar wider- IMIMA€@eNN sein. Die rennung der beiden
spricht.”” Der Ursprung des Bösen ıst also Welten kehrt be: ıhm nicht 1LUF wieder
1Rahmen der Philosophie, die Licentius derZusammensetzung o  A  z  u  15 Leib und Seele,
und seın Mitschüler rygetius 1er vertre- sondern auch der Seele selbst S Sinn-
( eıncht lösendes Problem. Ugu- ichkeit und Vernunft So müßfßte auch ım
stinus celbst gibt hier noch keine eindeuti- Menschen cselbst Jjener Teil, der „mit Gott“

sung jener Frage, die ihn och lange ist, Vvon der umtassenden göttlichen Ord-
beschäftigen sollte. NUuNg AaUuSgeNOMIMEN werden, Wäas dem

ord. z  g (118,20f)
Ebd. 1,7,17 (97,13—98,35).

IL4.11£ (113,1—114,.  J.
11,7,23 (119,72—106
11,1,2 107,23): vgl. Doijgnon, De ÖOrdine 125 Zuidema, De Orde-Idee Augustinus’ Dialoog

De Ordine, Philosophia Reformata (1963) 1—18
De ord. 11.1,2 (107,26—309)

11,7,23 (1!  „40—1  ön 2)l g  p (106,44—49): vgl Pepin, Une curleuse declaration idealiste du
„De Genesi ad litteram“”g  Ade saınt Augustin, 34 origines plotiniennes, In: Ders. pr Platonico-
uUum Persona, Amsterdam 1977, 183—210
Zur späteren Lösung Augustins: Rief, Ordo-Begriff 168—194

:. 

Leinsle / Von der Weltordnung zur Lebensordnung 

den guten Gott zurückgeführt werden 
muß, ja geradezu die Art und Weise ist, in 
der Gott alle seine Werke tut.16 Diese aber 
sollte nicht gut sein? Andererseits schließt 
die universale Ordnung Irrtum und Böses 
als Antithese notwendig ein, da Ordnung 
immer Unterscheidung beinhaltet. Doch 
kann Gott nicht Ursprung des Bösen sein, 
noch kann er das Böse lieben, da die Ord­
nung selbst aus ihm stammt und er die 
Ordnung liebt.17 

Auch bei der Wiederaufnahme des The­
mas im 2. Buch wird keine endgültige Klä­
rung der Frage erreicht. Festgehalten wird 
aber an der Kontrastfunktion schlechter 
Gestalten: der Tor im Lichte der Weisheit, 
Dirnen und Henker im Rahmen der staat­
lichen Ordnung, der häßliche unterlegene 
Hahn gegenüber dem Sieger, Barbarismen 
in Poesie und Rhetorik.18 Die Kontrast­
funktion erklärt freilich nicht den 
Ursprung des Bösen, sondern belädt die 
Disputanten nur mit neuen Problemen: 
Wenn die Ordnung und die Gerechtigkeit 
Gottes das Böse voraussetzen, um sich 
daran zu manifestieren, gibt es dann Ord­
nung erst nach dem Ursprung des Bösen? 
Dieser läge dann aber außerhalb der von 
Gott gegebenen Ordnung, was der ersten 
Prämisse der Diskussion klar wider­
spricht.19 Der Ursprung des Bösen ist also 
im Rahmen der Philosophie, die Licentius 
und sein Mitschüler Trygetius hier vertre­
ten, ein nicht zu lösendes Problem. Augu­
stinus selbst gibt hier noch keine eindeuti­
ge Lösung jener Frage, die ihn noch lange 
beschäftigen sollte. 

16 De ord. 11,7,21 (118,20f). 
17 Ebd. 1,7,17 (97,13-98,35). 
18 Ebd. 11,4,llf (113,1-114,52). 
19 Ebd. 11,7,23 (119,72-106). 

371 

Das Problem des Bösen in der universalen 
Ordnung ist nun aber engstens verbunden 
mit der Frage der Stellung Gottes zu dieser 
Ordnung. Der ordo wird ja geradezu defi­
niert als das, wodurch Gott alles wirkt.20 

Wenn nun aber Ordnung die Existenz des 
Bösen voraussetzt, kann sie bei Gott 
selbst, der ja ganz gut ist, nicht gegeben 
sein: Gott selbst und das, was bei ihm 
(apuddeum, cum deo) ist, steht außerhalb 
der universalen Ordnung. Damit ist die 
universale Ordnung an einer entscheiden­
den Stelle durchbrochen. 21 Als Bereich, 
in dem die kausal-determinierte Ordnung 
gilt, erweist sich folglich vornehmlich die 
Welt der bewegten Dinge. Diese sind nicht 
"bei Gott". Sie bilden vielmehr diese sicht­
bare Welt im Gegensatz zur intelligiblen 
Welt Gottes und der ewigen Wahrheit, an 
der Augustinus in einer aus der Bibel 
begründeten Anwendung platonischer 
Zwei-Welten-Theorie festhält. 22 Dies hät­
te allerdings zur Folge, daß nun die Bewe­
gung der Welt außerhalb Gottes, wenn 
auch nicht ohne Gott verläuft. 23 

Da nun aber auch der platonisch-stoische 
Weise im festen Besitz der Wahrheit uner­
schütterlich „bei Gott" ist, müßte auch er 
von der umfassenden Weltordnung ausge­
nommen sein. Die Trennung der beiden 
Welten kehrt bei ihm nicht nur wieder in 
der Zusammensetzung aus Leib und Seele, 
sondern auch der Seele selbst aus Sinn­
lichkeit und Vernunft. So müßte auch im 
Menschen selbst jener Teil, der "mit Gott" 
ist, von der umfassenden göttlichen Ord­
nung ausgenommen werden, was dem 

20 Ebd. 11,1,2 (107,23); vgl. Doignon, De Ordine 125f. S. U. Zuidema, De Orde-ldee in Augustinus' Dialoog 
De Ordine, in: Philosophia Reformata 28 (1963) 1-18. 

21 De ord. 11,1,2 (107,26-39). 
22 Ebd. 11,7,23 (107,40-108,72); 1,11,32 (106,44-49); vgl. J. Pepin, Une curieuse declaration idealiste du 

.,De Genesi ad litteram" (XIl,10,21) de saint Augustin, et ses origines plotiniennes, in: Ders., Ex Platonico­
rum Persona, Amsterdam 1977, 183-210. 

23 Zur späteren Lösung Augustins: Rief, Ordo-Begriff 168-194. 



277 Leinsie Von der Weltordnung Lebensordnung

Licentius anfänglich behaupteten allem zZUu HA  ären, nicht ihrem Grund,
stoischen Dogmatismus voll wider- Umfang und Grenzen einzusehen. SO
spricht.““ Schließlich stellt sich die Frage, wendet sich jenem Feld der die
ob Gott selbst deruniversalen Ordnung rationale Ordnung deutlicher trıtt
einbeschlossen lst, von ihr geleitet wird als In der Welt den Disziplinen der klassi-
Nach icentius’ Detinition ist Ja die schen Bildung.“ Denn In ihnen ist die
HNUun_n: das, wodurch alles, wWwWas Gott festge- rationale Ordnung AI klarsten Uun! bis
Ssetzt hat, geleitet wird. hes kann nicht alle Einzelheiten einzusehen. Sie sind
auf Gott selbst zutreffen. Nun steht aber zugleich die notige Vorbereitung zum
zumindest Christus e1ıner gewissen gott- richtigen Philosophieren.“ Doch ist der
lichen Ordnung 1n seinem Kommen 7 Übergang der Weltordnung ur Ord-
uns Menschen. Ist folglich Christus cht nNnung derWissenschaftennicht der
Gott, soöndern ur der Vater? Vor dieser propädeutischen RollederDisziplinen auf
Konsequenz scheut rygetius natürlich die Philosophie begründen. Augusti-
zurück. Andererseits WIr'! die universale wird Ja nicht eiıne Empfehlung
Ordnung dadurch eine Gott vorgeordnete abgeben,die literarischen und mathemati-
Instanz, die auch das Handeln (sottes schen Disziplinen zZzu studieren, sondern
bestimmt, also dessen Freiheit unmöglich ihren Ursprung aQus der Vernunft darstel-
macht.“® len. Dies ıst aber eın philosophisches Tun
Das Scheitern dieser „kindlichen Behand- die Stelle dergescheiterten philosophi-
lung bedeutender Probleme“* hat jedoch schen Erörterung des Ursprungs und der
tiefere Bedeutung. kine dogmatische Art derWeltordnung trıtt41diephiloso-
stoisch-neuplatonische Position ist phische Erörterung des Ursprungs, der
ihren eigenen Widersprüchen Einteilung und der Ziele der Wissen-
gekommen Sie muß aufgegeben werden. schaften.
Philosophie als System, das ın einer Die pädagogische Bedeutung der Wissen-
bestimmten Schule gelernt WL  d, ist och schaften 1M Hinblick auf die Philosophie
nicht die Form Philosophie, dieAugu- wird Vonmn Anfang deutlich hervorgeho-
sStiNus für die Behandlung der beiden gr- ben Die Freien Kıuünste sind die Heilmittel
Bßen Fragenstellungen braucht, die ler Cdieschwankenden alltäglichenMei-
Philosophie autgegeben SIN  d: Gott und nNnungen, Von enen die Menschen ohne
der Weg der Seele ZU hm.“” sicheren alt herumgetrieben werden.In

dieser Funktion setzt 611e AugustinusDie rationale Ordnung der 1S52eNn- gleichberechtigt eben die Einsamkeit,schaften wıe ihn auch seiıne Bekehrung nicht in die
Die Weltordnung hat sich dem Philoso- Einsamkeit führt, sondern ZU[F Beschäfti-
phieren Augustins und seiner Schüler als mıiıt den profanen Wissenschaften
widerständig erwıesen. Sie ist nicht mıt seinen Schülern.“® In sieht © die

ord 11,2,5t (108,24—110,75).
R  Ig „15—345 5 8 11,1,2 (107,15) Auch Augustinus ist „n philosophia puer” 1,5,13 ( sI24)I Doignon, De

ÖOrdine 119
27 De ord. g  A (116,47); 11,17,47

V H.A-*L. Marrou, Augustinus und das Ende der antiken Bildung, Paderborn 1982, 237—279; Hadot,
Arts 11Deraux et philosophie dans pensee antique, Paris 1984, 101—136.
De ord. 11,5,14 „7—14); vgl Marrou, Augustinus ‚7—26!
De ord. 1,.1,3 (90,53); Kobler Leinsle, Gemeinschatt und Philosophie den Frühschriften
des Augustinus, Praem 62 134f

372 

von Licentius anfänglich behaupteten 
stoischen Dogmatismus voll wider­
spricht. 24 Schließlich stellt sich die Frage, 
ob Gott selbst in der universalen Ordnung 
einbeschlossen ist, von ihr geleitet wird. 
Nach Licentius' Definition ist ja die Ord­
nung das, wodurch alles, was Gott festge­
setzt hat, geleitet wird. Dies kann nicht 
auf Gott selbst zutreffen. Nun steht aber 
zumindest Christus in einer gewissen gött­
lichen Ordnung in seinem Kommen zu 
uns Menschen. Ist folglich Christus nicht 
Gott, sondern nur der Vater? Vor dieser 
Konsequenz scheut Trygetius natürlich 
zurück. Andererseits wird die universale 
Ordnung dadurch eine Gott vorgeordnete 
Instanz, die auch das Handeln Gottes 
bestimmt, also dessen Freiheit unmöglich 
macht.25 

Das Scheitern dieser "kindlichen Behand­
lung bedeutender Problemeu26 hat jedoch 
tiefere Bedeutung. Eine dogmatische 
stoisch-neuplatonische Position ist in 
ihren eigenen Widersprüchen zu Fall 
gekommen. Sie muß aufgegeben werden. 
Philosophie als System, das in einer 
bestimmten Schule gelernt wird, ist noch 
nicht die Form von Philosophie, die Augu­
stinus für die Behandlung der beiden gro­
ßen Fragenstellungen braucht, die aller 
Philosophie aufgegeben sind: Gott und 
der Weg der Seele zu ihm. 27 

2. Die rationale Ordnung der Wissen­
schaften 

Die Weltordnung hat sich dem Philoso­
phieren Augustins und seiner Schüler als 
widerständig erwiesen. Sie ist nicht in 

24 De ord. II,2,5f (108,24-110,75). 
25 Ebd. 1,10,29 (103,15-34). 

Leinsle / Von der Weltordnung zur Lebensordnung 

allem zu klären, nicht in ihrem Grund, 
Umfang und Grenzen einzusehen. So 
wendet er sich jenem Feld zu, in der die 
rationale Ordnung deutlicher zutage tritt 
als in der Welt: den Disziplinen der klassi­
schen Bildung. 28 Denn in ihnen ist die 
rationale Ordnung am klarsten und bis in 
alle Einzelheiten einzusehen. Sie sind 
zugleich die nötige Vorbereitung zum 
richtigen Philosophieren. 29 Doch ist der 
Übergang von der Weltordnung zur Ord­
nung der Wissenschaften nicht nur aus der 
propädeutischen Rolle der Disziplinen auf 
die Philosophie zu begründen. Augusti­
nus wird ja nicht nur eine Empfehlung 
abgeben,die literarischen und mathemati­
schen Disziplinen zu studieren, sondern 
ihren Ursprung aus der Vernunft darstel­
len. Dies ist aber ein philosophisches Tun: 
An die Stelle der gescheiterten philosophi­
schen Erörterung des Ursprungs und der 
Art der Weltordnung tritt nun die philoso­
phische Erörterung des Ursprungs, der 
Einteilung und der Ziele der Wissen­
schaften. 
Die pädagogische Bedeutung der Wissen­
schaften im Hinblick auf die Philosophie 
wird von Anfang an deutlich hervorgeho­
ben. Die Freien Künste sind die Heilmittel 
gegen die schwankenden alltäglichen Mei­
nungen, von denen die Menschen ohne 
sicheren Halt herumgetrieben werden.In 
dieser Funktion setzt sie Augustinus 
gleichberechtigt neben die Einsamkeit, 
wie ihn auch seine Bekehrung nicht in die 
Einsamkeit führt, sondern zur Beschäfti­
gung mit den profanen Wissenschaften 
mit seinen Schülern. 30 In ihr sieht er die 

26 Ebd. 11,1,2 (107,15). Auch Augustinus ist „in philosophia puer": Ebd. 1,5,13 (95,24); vgl. Doignon, De 
Ordine119. 

27 De ord. 11,5,11 (116,47); 11,17,47 (133,12f). 
28 Vgl. H.-1. Marrou, Augustinus und das Ende der antiken Bildung, Paderborn 1982, 237-279; /. Hadot, 

Arts liberaux et philosophie dans la pensee antique, Paris 1984, 101-136. 
29 De ord. 11,5,14 (115,7-14); vgl. Marrou, Augustinus 257-260. 
30 De ord. 1,1,3 (90,53); vgl. G. Kobler - U. Leinsle, Gemeinschaft und Philosophie in den Frühschriften 

des hl. Augustinus, in: A Praem 62 (1986) 134f. 



insle Von der eltordnung Lebensordnung 373

beste Vorbereitung Finden der den Silben und gesprochenen Wörtern
heit und somuit ZUIN vollen menschlichen hat, über 1e Rhetorik, Dialektik und
Glück Außerdem fordert die richtige Musik, die alle dem Hören zugeordnet
Lehrordnung, An mi1t dem Einfache- werden, den Disziplinen des Sehens:
ITE antange und dann den schwierige- CGeometrie und Astronomie, schlie(3-
ITE Problemen fortschreite.“ Denn der ich In die Philosophie münden, die mıiıt
Lauf der Dinge derWelt 1st nicht 50, den beiden unsinnlichen Gegenständen,
INall hier sogleich die umftfassende Örd- Gott und der Seele, beschäftigt ist_ ®
nun}n der göttlichen Vorsehung erkennen fallend ist 1er das Fehlen der thmetik,
könnte. die Augustinus selbstverständlich

den Wissenschaften sol] sich also die unter die Disziplinen rechnet. Sie ist ın
Macht der Vernunft darstellen, die 1m diesem Aufstieg VOm Sinnlichen
Weltgeschehen und 1m Treiben der Men- Unsinnlichen nicht einfach u-
schen immer ULr annähernd entdeckt bringen, sondern wird gerade das ZU) Ver-
werden kann.  32 Aufgabe einer philoso- fügung stellen, Was für die rationale
phischen Begründung der Wissenschaftf- Durchdringung der Wissenschaften ent-
ten, die der umfassenden Ordnung nach- scheidend ist das Einheitsprinzip, mithin
spurt, ist deshalb die begründete Ablei- das Prinzip der Ordnung selbst.

der Wissenschaften VonNn einem Fin- Grund ter Wissenschaften ist die Ver-
heitsprinzip aus, das die Vielheit der nunft selbst. Augustinus unternıimmt eS,
Wissenschaften ZU einem geordneten, VOoON die Entstehung der Wissenschaften
der Vernunft eherrschte und einsehba- derVernuntft allein abzuleiten: I )erZyklus

Kosmos gestaltet.“ Augustinus wird der Freien Künste ıst e1ne tortschreitende
dies dreifacher Weise tun In der Verwirklichung, eın Ausdruck vollkom-
Betrachtung des didaktischen Aufbaus lern! Dazu egreift Augustinus
der Wissenschaften, ihres Entstehungs- auf die wichtige Unterscheidung Von

grundes und schließlich des konstrukti- „rationalis” für das der Vernunfttätigkeit
ven Einheitsprinzips jeder Disziplin. Fähige und „rationabilis“ für das Von der
Derufbau des Studiums der Freien Wis- vernünftigen Seele nach Vernunftprinzi-
senschatten vollzieht sich ach dem NEU- pien Hervorgebrachte zurück.® Ver-
platonischen Schema des Übergangs VO nunftgemäßheit besagt aber zugleich
Sinnlichen Zum Unsinnlichen. Deshalb Ordnung Einheit eine Vielheit brin-
geht Augustinus g den beiden VOTI- geCmn deshalb kann die Vernunft selbst Fin-
herrschenden innen des Menschen, dem heitsprinzip der Wissenschaften sein,
Sehen und Hören. beiden Bereichen ıst enen sich vollkommene Vernunftge-
die lem zugrundeliegende 'ernunft auf- mäßheit manitestiert. Um dies rA| erken-
zuspüren.” Der Weg der Entsinnlichung en, muß freilich dieernmittels der
durch die Wissenschaften führt deshalb Wissenschaften zZzu sich selbst zurückkeh-
ach dem enzyklopädischen Schema der retflexiv auf ihren eigenen Volizug
freien Künste von der Grammatik, die mıit zurückgehen.“” Die Begründung der Wis-

De ord II87 „ 50—54); g  2 „112—118
g(125,34£)

De ord 11.11,32 (125,34—38): vgl Marrou, ‚ugustinus 225t
z  p (126,72—76): y  „35 127,17%); Hadaot, Arts 105—108; 124—130.

De ord. 11,12,35—16,42 127—130): Marrou, ‚ugustinus 64—181a 2A38 De ord. 11,11,31 125,28—34): Hadot, 107
De ord.g124,1—6); „4f— Du Roy, Lintelligence de la foi rinite
selon saınt Augustin, Paris 1966,

Leinsle / Von der Weltordnung zur Lebensordnung 

beste Vorbereitung zum Finden der Wahr­
heit und somit zum vollen menschlichen 
Glück. Außerdem fordert die richtige 
Lehrordnung, daß man mit dem Einfache­
ren anfange und dann zu den schwierige­
ren Problemen fortschreite. 31 Denn der 
Lauf der Dinge in der Welt ist nicht so, daß 
man hier sogleich die umfassende Ord­
nung der göttlichen Vorsehung erkennen 
könnte. 
In den Wissenschaften soll sich also die 
Macht der Vernunft darstellen, die im 
Weltgeschehen und im Treiben der Men­
schen immer nur annähernd entdeckt 
werden kann. 32 Aufgabe einer philoso­
phischen Begründung der Wissenschaf­
ten, die der umfassenden Ordnung nach­
spürt, ist deshalb die begründete Ablei­
tung der Wissenschaften von einem Ein­
heitsprinzip aus, das die Vielheit der 
Wissenschaften zu einem geordneten, von 
der Vernunft beherrschten und einsehba­
ren Kosmos gestaltet. 33 Augustinus wird 
dies in dreifacher Weise tun: in der 
Betrachtung des didaktischen Aufbaus 
der Wissenschaften, ihres Entstehungs­
grundes und schließlich des konstrukti­
ven Einheitsprinzips jeder Disziplin. 
Der Aufbau des Studiums der Freien Wis­
senschaften vollzieht sich nach dem neu­
platonischen Schema des Übergangs vom 
Sinnlichen zum Unsinnlichen. Deshalb 
geht Augustinus aus von den beiden vor­
herrschenden Sinnen des Menschen, dem 
Sehen und Hören. In beiden Bereichen ist 
die allem zugrundeliegende Vernunft auf­
zuspüren. 34 Der Weg der Entsinnlichung 
durch die Wissenschaften führt deshalb 
nach dem enzyklopädischen Schema der 
freien Künste von der Grammatik, die mit 

373 

den Silben und gesprochenen Wörtern zu 
tun hat, über die Rhetorik, Dialektik und 
Musik, die alle dem Hören zugeordnet 
werden, zu den Disziplinen des Sehens: 
Geometrie und Astronomie, um schließ­
lich in die Philosophie zu münden, die mit 
den beiden unsinnlichen Gegenständen, 
Gott und der Seele, beschäftigt ist. 35 Auf­
fallend ist hier das Fehlen der Arithmetik, 
die Augustinus sonst selbstverständlich 
unter die Disziplinen rechnet. Sie ist in 
diesem Aufstieg vom Sinnlichen zum 
Unsinnlichen nicht so einfach unterzu­
bringen, sondern wird gerade das zur Ver­
fügung stellen, was für die rationale 
Durchdringung der Wissenschaften ent­
scheidend ist: das Einheitsprinzip, mithin 
das Prinzip der Ordnung selbst. 
Grund aller Wissenschaften ist die Ver­
nunft selbst. Augustinus unternimmt es, 
die Entstehung der Wissenschaften aus 
der Vernunft allein abzuleiten: Der Zyklus 
der Freien Künste ist eine fortschreitende 
Verwirklichung, ein Ausdruck vollkom­
mener Vernunft. Dazu greift Augustinus 
auf die wichtige Unterscheidung von 
"rationalisu für das der Vernunfttätigkeit 
Fähige und "rationabilis" für das von der 
vernünftigen Seele nach Vernunftprinzi­
pien Hervorgebrachte zurück. 36 Ver­
nunftgemäßheit besagt aber zugleich 
Ordnung: Einheit in eine Vielheit zu brin­
gen; deshalb kann die Vernunft selbst Ein­
heitsprinzip der Wissenschaften sein, in 
denen sich vollkommene Vernunftge­
mäßheit manifestiert. Um dies zu erken­
nen, muß freilich die Vernunft mittels der 
Wissenschaften zu sich selbst zurückkeh­
ren, reflexiv auf ihren eigenen Vollzug 
zurückgehen. 37 Die Begründung der Wis-

31 De ord. 1,8,24 (100,50-54); 11,7,24 (120,112-118). 
32 Ebd. 11,11,32 (125,34f). 
33 Ebd. 11,11,33 (U6,72-76); 11,12,35 (127,17f); vgl. Hadot, Arts 105-108; 124-130. 
34 De ord 11,11,32 (125,34-38); vgl. Marrou, Augustinus 225f. 
35 De ord. Il,U,35-16,42 (127-130); vgl. Marrou, Augustinus 164-181. 
36 De ord. 11,11,31 (125,28-34); vgl. Hadot, Arts 107. 
37 De ord. 11,11,30 (124,1-6); ll,18,4f (133,21-25); vgl. 0. Du Roy, I.:intelligence de Ja foi en Ja Trinite 

seJon saint Augustin, Paris 1966, 140. 



374 Leinsle Von der Lebensordnung

senschaften setzt als philosophisches die Kunst des Zählens, ausgestaltet dann
Geschäft deren ernenden bereits der thmetik, der sich Ordnung

wıe Seneca ausdrückt: „Wissen- ebentalls vollkommenem Madße zeigt
aftensoll IMNallnicht studieren, sondern Beide stehen rsprung der Wissen-
studiert haben chaften, weil auch die Grammatik im
Die vollkommen rationale Ordnung der Durchbuchstabieren (ein Zählen mıit
Wissenschaften aber zeıgt sich schließlich Buchstaben) Vorstufe hat
dann, weIiul dereinzelnenWissenschaft Die mathematischen unste, ZUu denen
das Einheitsprinzip aufgefunden werden auch die Musik zählt, werden insgesamt
kann Dies LUL Augustinus ausführlicher auf das Zählen als ein Durchgehen muit
für die Grammatik, die dadurch auch als Einheiten zurückgeführ Dadurch wird
grundlegende Disziplin ausgewlesen Ordnung geschaffen. Die unendliche
wird. Grundlage dieser Disziplin ıst die Vielfalt der ingewird begrenzt und ach
vernünftige Kommunikation; denn die einem oder wenigen Prinzipien durch-
ernunft selbst ist Ja das natürliche Band chaubar aufgebaut. Aus dem elementa-
unter den Menschen.“” Diese festeerbin- TE Zählen erwachsen die mathemati-
dung unter den Menschen aber geschieht schen Disziplinen, die didaktisch ach

ihrer Nähe DzZzw. Ferne ZUr SinnlichkeitderSprache. Im Dienstdersprachlichen
Verständigung, des gegenseitigen „Aus- angeordnet werden: Die Musik ist die
schüttens“ des Geistes und der Gedanken, oberste der dem Hören zugeordneten
stehen die sprachlichen Zeichen als Laut- Künste, wobei der einzelne Tlon ebenso
zeichen. h1e Sprachzeichen sind Lautzei- behandelt wird wIıe das einzelne Sprach-
chen, die ach stoischer Auffassung nicht zeichen Hinblick auf seine Bedeu-
unmittelbar die Dinge, sondern primär tung uch die dem Sehen zugeordne-
die Gedanken des Sprechenden bezeich- ten Wissenschaften, Ometrie und

Zur Kommunikation mıit den bwe- Astronomie, werden bis auf ıhr letztes
senden wird folglich das Schriftzeichen Einheitsprinzip, die Zahl, analysiert.“
eingeführt. uch die Schrift ist wIıe die Dadurch ist aberdiegesamte Ordnungder
Sprache e1ne Schöpfungder Vernunft. Die issenschaftten bis letzte als vollkom-
Ordnung aber zeigt sich immer ann, men rational nachgewiesen. Die Wissen-
wen e1ıne Vielheit auf eın Einheitsprinzip schaften sind deshalb nicht das gee1g-
zurückgeführt wird So ıst das Einheits- nete Übungsfeld des Geistes Schulung
PT1INZID aller sprachlichen Disziplinen derVernunft, sondernselbst hervorragen-
(Grammatik, Rhetorik, Dialektik) das des Objekt philosophischer Durchdrin-
Laut- bzw. Schriftzeichen alc Ordnungs- die sich somıit nach dem Scheitern
element der Vielfalt derDingeundGedan- der Ordnung des Realen, modern
ken, die dadurch bezeichnet werden kön- gesprochen, als Wissenschaftstheorie

dem einen Laut- bzw. Schriftzei- betätigen hat
chen verbunden ist daher auch

Seneca C] 88,2; Marrou, Augustinus
De ord 11,12,35 (127,6—23), Kobler— Leinsle, Gemeinschaft 146f; Pizzani, Schema agostiniano
©  @& schema varronlanoS disciplina grammaticale, in Su Varrone, Kieti 1979, IL, 307—411

ord. 11,12,35 (127,16—23); vgl Jer— Leinsle, Gemeinschaft 147.
ord 11,.14,39 (129,10—19); vgl Pizzani, sezi0nemusicaledei Disciplinarum iDri dieVarrone Rea-

tino, +b del (_ongresso Internazionale di Studi Varroniani, Kieti, Settembre 1974, Rieti
1976,457—476.
De ord „1—16): Marrou, Augustinus 14—72725

374 

senschaften setzt als philosophisches 
Geschäft deren lernenden Vollzug bereits 
voraus, wie es Seneca ausdrückt: "Wissen­
schaften soll man nicht studieren, sondern 
studiert haben". 38 

Die vollkommen rationale Ordnung der 
Wissenschaften aber zeigt sich schließlich 
dann, wenn in der einzelnen Wissenschaft 
das Einheitsprinzip aufgefunden werden 
kann. Dies tut Augustinus ausführlicher 
für die Grammatik, die dadurch auch als 
grundlegende Disziplin ausgewiesen 
wird. Grundlage dieser Disziplin ist die 
vernünftige Kommunikation; denn die 
Vernunft selbst ist ja das natürliche Band 
unter den Menschen. 39 Diese feste Verbin­
dung unter den Menschen aber geschieht 
in der Sprache. Im Dienst der sprachlichen 
Verständigung, des gegenseitigen ~us­
schüttens" des Geistes und der Gedanken, 
stehen die sprachlichen Zeichen als Laut­
zeichen. Die Sprachzeichen sind Lautzei­
chen, die nach stoischer Auffassung nicht 
unmittelbar die Dinge, sondern primär 
die Gedanken des Sprechenden bezeich­
nen. Zur Kommunikation mit den Abwe­
senden wird folglich das Schriftzeichen 
eingeführt. Auch die Schrift ist wie die 
Sprache eine Schöpfung der Vernunft. Die 
Ordnung aber zeigt sich immer dann, 
wenn eine Vielheit auf ein Einheitsprinzip 
zurückgeführt wird. So ist das Einheits­
prinzip aller sprachlichen Disziplinen 
( Grammatik, Rhetorik, Dialektik) das 
Laut- bzw. Schriftzeichen als Ordnungs­
element der Vielfalt der Dinge und Gedan­
ken, die dadurch bezeichnet werden kön­
nen. Mit dem einen Laut- bzw. Schriftzei­
chen engstens verbunden ist daher auch 

Leinsle / Von der Weltordnung zur Lebensordnung 

die Kunst des Zählens, ausgestaltet dann 
in der Arithmetik, in der sich Ordnung 
ebenfalls in vollkommenem Maße zeigt. 
Beide stehen am Ursprung der Wissen­
schaften, weil auch die Grammatik im 
Durchbuchstabieren ( ein Zählen mit 
Buchstaben) ihre Vorstufe hat. 40 

Die mathematischen Künste, zu denen 
auch die Musik zählt, werden insgesamt 
auf das Zählen als ein Durchgehen mit 
Einheiten zurückgeführt. Dadurch wird 
Ordnung geschaffen. Die unendliche 
Vielfalt der Dinge wird begrenzt und nach 
einem oder wenigen Prinzipien durch­
schaubar aufgebaut. Aus dem elementa­
ren Zählen erwachsen so die mathemati­
schen Disziplinen, die didaktisch nach 
ihrer Nähe bzw. Feme zur Sinnlichkeit 
angeordnet werden: Die Musik ist die 
oberste der dem Hören zugeordneten 
Künste, wobei der einzelne Ton ebenso 
behandelt wird wie das einzelne Sprach­
zeichen im Hinblick auf seine Bedeu­
tung. 41 Auch die dem Sehen zugeordne­
ten Wissenschaften, Geometrie und 
Astronomie, werden bis auf ihr letztes 
Einheitsprinzip, die Zahl, analysiert. 42 

Dadurch ist aber die gesamte Ordnung der 
Wissenschaften bis ins letzte als vollkom­
men rational nachgewiesen. Die Wissen­
schaften sind deshalb nicht nur das geeig­
nete Übungsfeld des Geistes zur Schulung 
der Vernunft, sondern selbst hervorragen­
des Objekt philosophischer Durchdrin­
gung, die sich somit nach dem Scheitern 
an der Ordnung des Realen, modern 
gesprochen, als Wissenschaftstheorie zu 
betätigen hat. 

38 Seneca ep. 88,2; vgl. Marrou, Augustinus 241. 
39 De ord. 11,12,35 (127,6-23), vgl. Kobler-Leinsle, Gemeinschaft 146f; U. Pizzani, Schema agostiniano 

e schema varroniano della disciplina grammaticale, in: Studi su Varrone, Rieti 1979, II, 397-411. 
40 De ord. 11,12,35 (127,16-23); vgl. Kobler-Leinsle, Gemeinschaft 147. 
41 De ord. 11,14,39 (129, 10-19); vgl. U. Pizzani, La sezionemusicaledei Disciplinarum libri die Varrone Rea­

tino, in: Atti del Congresso Intemazionale di Studi Varroniani, Rieti, Settembre 1974, Rieti 
1976,457-476. 

42 De ord 11,15,42 (130,1-16); vgl. Marrou, Augustinus 214-225. 



Leinsle Von der Weltordnung Lebensordnung 475

Philosophie als Lebensordnung S verankert sind, In der philosophi-
schen Lebensordnung ochnichtgefestigtDie Beschäftigung des Philosophen mıit

den Wissenschaften könnte den Eindruck sind. Dieses Zentrum aber ıst —+  primar der
e1nes vollkommenen Intellektualismus menschliche Geist selbst alsdasVermögen

der Wahrheit und die ursprünglicheerwecken, cähe nicht Augustinus die ÖOrd-
Nun‚n, derWissenschaftftenund Studium Erfahrung vVon Einheit.® Diese Einheit
unmittelbar verbunden mit eiıner Fin- schließt nicht enin! Vielheit VOll Menschen

Aaus, vielmehr Gemeinschaft gerade-übung ın das philosophische Leben Die
„Schule“ Von Cassiciacum 1st ja gerade OId 611e schließt allerdings das Sich-
gekennzeichnet durch beides eifriges Stu- Hingeben dieVielheit deräußeren Din-

und Sinneseindrücke aU>S, da In hnendium der ıl@teratur und Disputieren philo-
sophischer Fragen und den Versuch einer der Verstand seine eigentliche Tätigkeit
philosophischen Lebensgemeinschaft,“ nicht mehrcht durchführen kann, über-

ach Einheit zu suchen und auf Finheitder Widmungsepistel Zenobius
ommt dies bereits deutlich Aus- Z.U dringen.” Die Darlegung des
a  ck. Das Scheitern des Verstandes Nn Werkes De Ördine1Scheitern und der

positiven Ausführung hat deshalb nichtder undurchschauten Weltordnung wird
zurückgeführt aufdasFehlen der richtigen zuletzt den inn, den philosophisch inter-
Selbsterkenntnis. Wie 11 Mosaikboden essierten nobiuseinzuladen, sich dieser

Lebensordnung, 1e Augustinus 1n derdas Zusammenstimmen der vielen tein-
chen gesehen werden muß, auch der Muße Von Cassiciacum antanghaft Ze;
göttlichen Weltordnung. Dies kann ber ben sieht, anzuschließen: Er lädt ıhn e1n,

doch das Bessere wählen und sich jenernicht, WEer cht gelernt hat, das Viele
einer Einheit -  A rAN betrachten. 1es5 Zu Ordnung, die €{ ın dieser Schrift dargelegt
lernen und die menschlichen Meinungen findet, einzugliedern.“
danachZbeurteilen, ist Aufgabe der phi-
losophischen Einübung in den Wissen- Diese Hinwendung Philosophie ıst für
schaftenund der philosophischenens- Augustinus eine Bekehrung, wWwIie €  f  el Ss1e

selbst mıit 19 ahren bei der Lektüre desordnung.“ Hortensius (Cicerosdurchgemachthat S1e
Ziel der philosophischen Lebensordnung impliziert eın moralisches und iterari-
ist der sich selbst zurückgegebene, sich sches Programm, wI1e der „‚Schul  e  44

Von C assiciacum verwirklicht werdenselbst zurückgekehrte Geist, der VOon
einem Einheitsprinzip die Vielheit des soll Gerade deshalb ı Augustinus
Universums erst deuteneEs ist ungehalten, wenn sieht, daß sSe1INne

Schüler Immer och intellektuelle under Mittelpunkt treffen, VO dem S
lesbeurteiltwerdenkann. Das Scheitern moralische FehlerAl sich haben. Denn die
derDisputation ıberdieWeltordnunghat Bekehrung ZUF Philosophie bedeutet ach
deshalb tiefere Bedeutung: zeigt, neuplatonischem Muster klarerweise die
alle Beteiligten och nicht 1n diesem Absage % Leidenschaften, körperliche

De ord. 1,.2,7 ( 2I28)I vgl Kobler— Leinsle, Gemeinschaft 140-143
De ord. 1.1,2f „39—55 Als einseiltig pädagogische Deutung kritisiert Doignon. Ordine mıit
Recht Stappat, Die Schola von Cassiciacum, Augustin „De Ordine“, Honneft 1980,22—24
De ord 1,2,3 (90,1—17

A7
1,2,3 (90,5f.13-—17) Kobler-Leinsle, Cemeinschaft 147

De ord. 1.2,4 „29—35

Leinsle / Von der Weltordnung zur Lebensordnung 

3. Philosophie als Lebensordnung 

Die Beschäftigung des Philosophen mit 
den Wissenschaften könnte den Eindruck 
eines vollkommenen Intellektualismus 
erwecken, sähe nicht Augustinus die Ord­
nung der Wissenschaften und ihr Studium 
unmittelbar verbunden mit einer Ein­
übung in das philosophische Leben. Die 
"Schule" von Cassiciacum ist ja gerade 
gekennzeichnet durch beides: eifriges Stu­
dium der Literatur und Disputieren philo­
sophischer Fragen und den Versuch einer 
philosophischen Lebensgemeinschaft. 43 

In der Widmungsepistel an Zenobius 
kommt dies bereits deutlich zum Aus­
druck. Das Scheitern des Verstandes an 
der undurchschauten Weltordnung wird 
zurückgeführt auf das Fehlen der richtigen 
Selbsterkenntnis. Wie im Mosaikboden 
das Zusammenstimmen der vielen Stein­
chen gesehen werden muß, so auch in der 
göttlichen Weltordnung. Dies kann aber 
nicht, wer nicht gelernt hat, das Viele von 
einer Einheit aus zu betrachten. Dies zu 
lernen und die menschlichen Meinungen 
danach zu beurteilen, ist Aufgabe der phi­
losophischen Einübung in den Wissen­
schaften und der philosophischen Lebens­
ordnung. 44 

Ziel der philosophischen Lebensordnung 
ist der sich selbst zurückgegebene, in sich 
selbst zurückgekehrte Geist, der von 
einem Einheitsprinzip aus die Vielheit des 
Universums erst zu deuten vermag. Es ist 
der Mittelpunkt zu treffen, von dem aus 
alles beurteilt werden kann. Das Scheitern 
der Disputation über die Weltordnung hat 
deshalb tiefere Bedeutung: Es zeigt, daß 
alle Beteiligten noch nicht in diesem Zen-

375 

trum verankert sind, in der philosophi­
schen Lebensordnung noch nicht gefestigt 
sind. Dieses Zentrum aber ist primär der 
menschliche Geist selbst als das Vermögen 
der Wahrheit und die ursprüngliche 
Erfahrung von Einheit. 45 Diese Einheit 
schließt nicht eine Vielheit von Menschen 
aus, setzt vielmehr Gemeinschaft gerade­
zu voraus; sie schließt allerdings das Sich­
Hingeben an die Vielheit der äußeren Din­
ge und Sinneseindrücke aus, da in ihnen 
der Verstand seine eigentliche Tätigkeit 
nicht mehr recht durchführen kann, über­
all nach Einheit zu suchen und auf Einheit 
zu dringen. 46 Die Darlegung des ganzen 
Werkes De Ordine im Scheitern und in der 
positiven Ausführung hat deshalb nicht 
zuletzt den Sinn, den philosophisch inter­
essierten Zenobius einzuladen, sich dieser 
Lebensordnung, die Augustinus in der 
Muße von Cassiciacum anfanghaft gege­
ben sieht, anzuschließen: Er lädt ihn ein, 
doch das Bessere zu wählen und sich jener 
Ordnung, die er in dieser Schrift dargelegt 
findet, einzugliedern. 47 

Diese Hinwendung zur Philosophie ist für 
Augustinus eine Bekehrung, wie er sie 
selbst mit 19 Jahren bei der Lektüre des 
Hortensius Ciceros durchgemacht hat. Sie 
impliziert ein moralisches und literari­
sches Programm, wie es in der 0 Schule" 
von Cassiciacum verwirklicht werden 
soll. Gerade deshalb ist Augustinus so 
ungehalten, wenn er sieht, daß seine 
Schüler immer noch intellektuelle und 
moralische Fehler an sich haben. Denn die 
Bekehrung zur Philosophie bedeutet nach 
neuplatonischem Muster klarerweise die 
Absage an Leidenschaften, körperliche 

43 De ord. 1,2,7 (92,28); vgl. Kobler-Leinsle, Gemeinschaft 140-143. 
44 De ord. l,l,2f (90,39-~5). Als einseitig pä_d~gogische Deutung kritisiert Doignon. De ordine 148, mit 

45 
Recht M. P. Stappat. Die Schola von Cass1aacum, Augustin „De Ordine~ Bad Honnef 1980,22-24. 
De ord. 1,2,3 (90,1-17). 

46 Ebd. 1,2,3 (90,5f.13-17) vgl. Kobler-Leinsle, Gemeinschaft 147. 
47 De ord. 1,2,4 (91,29-35). 



376 3 Von der Weltordnung Lebensordnung

aber auch intellektuellenBegierden, schön gewordenen Seele Verbindung
Hochmut und eitle Ruhmsucht.“ mıit der Vernunft der philosophischen
Geradezu poetisch verdichtet ist diese Erkenntnis der Wahrheit, J1e letztlich
Mahnung an der Stelle, WCcC  ( Licentius wıe Christus selbst ist
schon bend vorher bei der errich- Die Philosophie erfordert aber chtu

menschlicherBedürfnissegedanken- ein! „Bekehrun  B, sie gibt auch selbst die
los den Vers 79,8 singt „Deus virtutum Lebensregeln g jene, die Ötre-
CoNnverte 0S, ostende taciem ben auf Gott und die Seele ausrichten, die
calvi erimus_“ derDeutungAugustinus': Philosophen. stoischeundneuplatoni-
„BekehresGott der Scharen, zeige sche Gedanken anknüpfend, sieht Augu-
dein Angesicht und werden heil sein. stinus den philosophischen Lebensre-
Im nachfolgenden Gespräch zeigt Augu- geln cdas Gesetz Gottes selbst, das gleich-
stinus, dieser Vers 5anz jenem iın die Seele des Weisen überschrieben

paßt Denn der wirkliche Sinn der wird D  h1ese Regeln aber beziehen sich
kehrung besteht der Abkehr Vom einerseits auf die Lebensordnung, ande-
Schmultz der Leidenschaften und VO der rerseits auf die Studienordnung in den
Finsternis des ITtUums, hin Antlitz Wissenschaften. Beides gehört den
Gottes, das die Wahrheit ist. icht aber jungen Augustinus untrennbar ZUSAaIN-
col] Licentius se1n!DichtungenıberPyra- men.  ol Die hier gegebene, möglicherwei-

und aufgeben, sondern el soll pythagoräischen Quellen gespeiste
S1Ee recht verstehen. Bekehrung geschieht Lebensordnung weist erstaunliche

den jungenAugustinus nicht dadurch, lelenzu der 307entstandenen Mönchs-
WIr anderes als vorher, regel auf, In der allerdings, da s1e

dern dadurch, S anders als Laienmönche geschrieben ist, die Ord-
andere Menschen tun Er weilst Licentius NUunN_n; der Studien nicht berücksichtigt

auf die Ordnung der Wissenschatften, wird Wohl aberist der Grundgedankedes
die erst den wahren SinnVon Pyramus Aufstiegs geistigen Schönheit und Ein-
und be enthüllen Pyramus, das ist heit beibehalten.®* Dies zeigt, siıch
jetzt die Philosophie, die Wahrheit, etzt- dabei für Augustinus um eiINne wirklich
ich Christus; Thisbe ist der Mensch, die praktizierbareLebensordnung und eın tie-
Seele, die mıit den Freien Künsten fes persönliches Anliegen handelt, das
schmückt ist und mıit der Wahrheit auch als Bischofnicht aufgegebenhat Die
m werden Deshalb lautet die Philosophie will Ja In den Leidenschaft-
Aufforderung den „bekehrte: centi- ten frei machen, die notige Unterschei-
u$S erstaunlicherweise: Geh inzwischen dung auch im Umgang mıit eigenen und
wieder zZzu jenen Musen, eiınen  b Versen tremden Fehlern lehren, den rechten
und deinem ingen; aber versteh S1Ie nun mgang mit den Mitmenschen, VÖO allem
als Weg der mıt den Wissenschaften die ege der Freundschaft. In allem wird
schmückten und durch clie Jugenden hier, großenteils och nicht ausdrücklich

Ebd. 1.20,29f (1  „34—104,  )I vgl ercken, Inhalt und Aufgabe der Philosophie den Jugendschrif-
ugustins, Osnabrück 1939, 85—90.

ord 1,8,22—24 (99—101): vgl Doignon, De

Vgl. &.  113—] £?ttagliu‚ Piramo Ylisbe in una pagına die Sant’Agostino, Filologia © Q (1963)
De ord. HI8I (121,1—7):; Doignon, De

saınt Augustin, Augustiniana 496—510.
De ord 11,19,51 pl  r g  M ( 36I22)I Verheijen. Elements d’un commentaire de la Regle de

376 

Begierden, aber auch intellektuellen 
Hochmut und eitle Ruhmsucht.48 

Geradezu poetisch verdichtet ist diese 
Mahnung an der Stelle, wo Licentius wie 
schon am Abend vorher bei der Verrich­
tung menschlicher Bedürfnissegedanken­
los den Vers Ps 79,8 singt: .,Deus virtutum 
converte nos, et ostende faciem tuam et 
salvi erimus." In der Deutung Augustinus': 
„Bekehre uns Gott der Scharen, zeige uns 
dein Angesicht und wir werden heil sein." 
Im nachfolgenden Gespräch zeigt Augu­
stinus, daß dieser Vers ganz gut zu jenem 
Ort paßt. Denn der wirkliche Sinn der 
Bekehrung besteht in der Abkehr vom 
Schmutz der Leidenschaften und von der 
Finsternis des Irrtums, hin zum Antlitz 
Gottes, das die Wahrheit ist. Nicht aber 
soll Licentius seine Dichtungen über Pyra­
mus und Thisbe aufgeben, sondern er soll 
sie recht verstehen. Bekehrung geschieht 
für den jungen Augustinus nicht dadurch, 
daß wir etwas anderes tun als vorher, son­
dern dadurch, daß wir es anders als 
andere Menschen tun. Er weist Licentius 
hin auf die Ordnung der Wissenschaften, 
die uns erst den wahren Sinn von Pyramus 
und Thisbe enthüllen: Pyramus, das ist 
jetzt die Philosophie, die Wahrheit, letzt­
lich Christus; Thisbe ist der Mensch, die 
Seele, die mit den Freien Künsten ge­
schmückt ist und mit der Wahrheit ver­
mählt werden soll. 49 Deshalb lautet die 
Aufforderung an den „bekehrten" Licenti­
us erstaunlicherweise: Geh inzwischen 
wieder zu jenen Musen, deinen Versen 
und deinem Singen; aber versteh sie nun 
als Weg der mit den Wissenschaften ge­
schmückten und durch die Tugenden 

Leinsle / Von der Weltordnung zur Lebensordnung 

schön gewordenen Seele zur Verbindung 
mit der Vernunft in der philosophischen 
Erkenntnis der Wahrheit, die letztlich 
Christus selbst ist. 50 

Die Philosophie erfordert aber nicht nur 
eine „Bekehrung", sie gibt auch selbst die 
Lebensregeln an für jene, die all ihr Stre­
ben auf Gott und die Seele ausrichten, die 
Philosophen. An stoische und neu platoni­
sche Gedanken anknüpfend, sieht Augu­
stinus in den philosophischen Lebensre­
geln das Gesetz Gottes selbst, das gleich­
sam in die Seele des Weisen überschrieben 
wird. Diese Regeln aber beziehen sich 
einerseits auf die Lebensordnung, ande­
rerseits auf die Studienordnung in den 
Wissenschaften. Beides gehört für den 
jungen Augustinus untrennbar zusam­
men. 51 Die hier gegebene, möglicherwei­
se aus pythagoräischen Quellen gespeiste 
Lebensordnung weist erstaunliche Paral­
lelen zu der ca. 397 entstandenen Mönchs­
regel auf, in der allerdings, da sie für 
Laienmönche geschrieben ist, die Ord­
nung der Studien nicht berücksichtigt 
wird. Wohl aber ist der Grundgedanke des 
Aufstiegs zur geistigen Schönheit und Ein­
heit beibehalten. 52 Dies zeigt, daß es sich 
dabei für Augustinus um eine wirklich 
praktizierbare Lebensordnung und ein tie­
fes persönliches Anliegen handelt, das er 
auch als Bischof nicht aufgegeben hat. Die 
Philosophie will ja von den Leidenschaf­
ten frei machen, die nötige Unterschei­
dung auch im Umgang mit eigenen und 
fremden Fehlern lehren, den rechten 
Umgang mit den Mitmenschen, vor allem 
die Pflege der Freundschaft. In allem wird 
hier, großenteils noch nicht ausdrücklich 

48 Ebd. I,20,29f (103,34-104,75); vgl. J. Gercken, Inhalt und Aufgabe der Philosophie in den Jugendschrif­
ten Augustins, Osnabrück 1939, 86-90. 

49 De ord. 1,8,22-24 (99-101); vgl. Doignon, De Ordine 121f. 
50 Vgl. S. Battaglia, Piramo e Tisbe in una pagina die Sant½gostino, in: Filologia e Letteratura 9 (1963) 

113-U0. 
51 De ord. 11,8,25 (121,1-7); vgl. Doignon, De Ordine U9. 
52 De ord 11,19,51 (135,690; 11,20,53 (136,22); vgl. L. Verheijen. Elements d'un commentaire de la Regle de 

saint Augustin, in: Augustiniana 22 (1972) 496-510. 



Leinsle Von der Weltordnung Lebensordnung 4A77

christlich, das Ideal des philosophischen NUur 1 einem wissenden Nichtwissen
ens gezeichnet, beseelt Von Glaube, erreicht werden kann. Dadurch wird
Hoffnung und Liebe, Gottesverehrung derenscClernen, auch seinemWollen
und der die Studien benötigten Auße- und Streben sich aufEinheit uszurichten,
en und inneren Ruhe.“® WAads 1Im deutlichsten ın der Freundschaft

Philosophie als Suche ach dem inen zutage tritt „Was versuchen Freunde
anderes als eın zu se1n? Und Je mehr s;1e

Als Grundprinzip aller Ordnung hat sich e1in! sind, mehr sind sS1e Freunde“®
die Einheit erwiesen, die fähig 1st, e1ne In vielen Beispielen a fast len erel-
Vielfalt ordnen. Dieses Unum WIF chen desenswird der Wert der Einheit
Augustinus schließlich als das eigentliche dargestellt. Wo aber Einheit, Ordnung,
Ziel derPhilosophie darstellen. neupla- Zusammenstimmen VvVon Teilen gegeben
tonıschem Kontext ist darın nicht 1Uur die ist, dort ist Schönheit: bei der Seele selbst,
mathematische und menschliche Einheit, die sichentsprechendgeordnet hat, und
sondern die Einheit Gottes selbst bezeich- der Außenwelt, VÖ allem aber bei Gott
net, das Hen Plotins: denn Gott ist die celbst und 1n der intelligiblen Welt der
höchste und wirkliche Einheit.“ Erst Wahrheit
der Erkenntnis Gottes zeigt sich der Füren, derdiese geistige Schönheit liebt,
Zusammenhang und die Einheit der Welt- gibt 05Dden eıiınen Weg der philosophi-
ordnung und jene Eigenschaft, die Augu- schen Ordnung, umVOdort AQus dann die
sStiNus immer der geordneten Einheit einer Fragen der Weltordnung & zZu stellen:
Vielheit zuerkennt: die Schönheit.” gut leben, gut beten, gut studieren.” Die
Deshalb sieht Augustinus 1m Gegensatz Philosophie kann also das Leben veran-
rAN seinen dogmatisch ausgerichteten ern, indem s1e ihm eine5 Ordnung
Schülern die Ordnung nicht F  primär als gibt Die Frage ach der universalen ÖOrd-
Welt-, sondernalsLebensordnung, die AUN kannn I  Osen erhoffen, wer sich

Gott führen soll. Wer durch die selbst der Ordnung unterwirtt. ıeAblei-
Schulung derDisziplinen hindurchgegan- tung der Weltordnung Gott scheitert,
gem ist und dort verstanden hat, das eiın- weil die Rückführung der Lebensordnung
heitstitftende Prinzip zZzu finden, der wird auf die Einheitsprinzipien (Seele, Gott)
auch in der Philosophienichts anderes fin- och cht geleistet ist. Dies 1st aber die
den als das Eine, doch NUun einem höhe- primäre philosophische Aufgabe: „Der

Sinne die Einheit des eigenen und Inhalt augustinischen Philosophierens
clie Einheit des göttlichen Ursprungs, clie wird ler zugleich Methode 6C  60  6  0

De ord. III 8| (121,7—37); vgl Kobler-Leinsle, 37—1
Mertens, Verhältnis des Schönen Gu!  ® den Augustinischen Frühschriften, 1SS5., Mün-

chen, Speyer 1940, 13—23
De ord 1,2,4 90,18-—22); vgl Verheijen, Elements 408 —500

z  A—
De ord 1,9,27 (102,9—12A 8 D B z(133,37 —40):; MeNamara, Friedenship in Sa;  int Augustine, Freiburg/Schw. 1958,
192—225: Kobler—Leinsle, CGemeinschaf: 140.

Rief, Ordo-B
ord. 11,19,51 (135,46—70); Verheijen, Elements 74—4

72

Leinsle / Von der Weltordnung zur Lebensordnung 

christlich, das Ideal des philosophischen 
Lebens gezeichnet, beseelt von Glaube, 
Hoffnung und Liebe, in Gottesverehrung 
und der für die Studien benötigten äuße­
ren und inneren Ruhe.53 

4. Philosophie als Suche nach dem Einen 

Als Grundprinzip aller Ordnung hat sich 
die Einheit erwiesen, die fähig ist, eine 
Vielfalt zu ordnen. Dieses Unum wird 
Augustinus schließlich als das eigentliche 
Ziel der Philosophie darstellen. In neupla­
tonischem Kontext ist darin nicht nur die 
mathematische und menschliche Einheit, 
sondern die Einheit Gottes selbst bezeich­
net, das Hen Platins; denn Gott ist die 
höchste und wirkliche Einheit.54 Erst in 
der Erkenntnis Gottes zeigt sich der 
Zusammenhang und die Einheit der Welt­
ordnung und jene Eigenschaft, die Augu­
stinus immer der geordneten Einheit einer 
Vielheit zuerkennt: die Schönheit. 55 

Deshalb sieht Augustinus im Gegensatz 
zu seinen dogmatisch ausgerichteten 
Schülern die Ordnung nicht primär als 
Welt-, sondern als Lebensordnung, die uns 
zu Gott führen soll. 56 Wer durch die 
Schulung der Disziplinen hindurchgegan­
gen ist und dort verstanden hat, das ein­
heitstiftende Prinzip zu finden, der wird 
auch in der Philosophie nichts anderes fin­
den als das Eine, doch nun in einem höhe­
ren Sinne: die Einheit des eigenen Ichs und 
die Einheit des göttlichen Ursprungs, die 

377 

nur im einem wissenden Nichtwissen 
erreicht werden kann. 57 Dadurch wird 
der Mensch lernen, auch in seinem Wollen 
und Streben sich auf Einheit auszurichten, 
was im deutlichsten in der Freundschaft 
zutage tritt: ,,Was versuchen Freunde 
anderes als eins zu sein? Und je mehr sie 
eins sind, umso mehr sind sie Freunde.uss 
In vielen Beispielen aus fast allen Berei­
chen des Lebens wird der Wert der Einheit 
dargestellt. Wo aber Einheit, Ordnung, 
Zusammenstimmen von Teilen gegeben 
ist, dort ist Schönheit: bei der Seele selbst, 
die sich entsprechend geordnet hat, und in 
der Außenwelt, vor allem aber bei Gott 
selbst und in der intelligiblen Welt der 
Wahrheit. 
Für den, der diese geistige Schönheit liebt, 
gibt es nur den einen Weg der philosophi­
schen Ordnung, um von dort aus dann die 
Fragen der Weltordnung neu zu stellen: 
gut leben, gut beten, gut studieren. 59 Die 
Philosophie kann also das Leben verän­
dern, indem sie ihm eine neue Ordnung 
gibt. Die Frage nach der universalen Ord­
nung kann nur zu lösen erhoffen, wer sich 
selbst der Ordnung unterwirft. Die Ablei­
tung der Weltordnung aus Gott scheitert, 
weil die Rückführung der Lebensordnung 
auf die Einheitsprinzipien (Seele, Gott) 
noch nicht geleistet ist. Dies ist aber die 
primäre philosophische Aufgabe: ,,Der 
Inhalt augustinischen Philosophierens 
wird hier zugleich zur Methode". 60 

53 De ord. 11,8,25 (Ul,7-37); vgl. Kobler-Leinsle, Gemeinschaft 137-143. 
54 Vgl. K. Mertens, Das Verhältnis des Schönen zum Guten in den Augustinischen Frühschriften, Diss. Mün-

chen, Speyer 1940, 13-23. 
55 De ord. 1,2,4 (90,18-22); vgl. Verheijen, Elements 498-500. 
56 De ord. 1,9,27 (102,9-12). 
57 Ebd. 11,18,47 (133,5-20). 
58 Ebd. 11,18,48 (133,37-40); vgl. M. A. McNamam, Friedenship in Saint Augustine, Freiburg/Schw.1958, 

192-225; Kobler-Leinsle, Gemeinschaft 140. 
59 De ord. 11,19,51 (135,46-70); vgl. Verheijen, Elements 474-484. 
60 Rief, Ordo-Begriff 72. 


