Leinsle / Von der Weltordnung zur Lebensordnung

369

ULRICH G. LEINSLE

Von der Weltordnung zur Lebensordnung

Aufgabe und Grenze der Philosophie nach Augustinus’ Dialog ,De Ordine”

In einer Interpretation Augustinus’ soll gezeigt
werden: Philosophie scheitert als Erklirung
einer umfassenden Weltordnung, findet als
Theorie der Wissenschaften zu sich selbst und
hatinder Veranderung des Lebens ihre zentrale
Avufgabe.

Der Autor ist Professor fiir Systematische
Theologie (Phil.-theol. Propideutik) an der
Universitat Regensburg. (Redaktion)

Philosophie und Leben scheinen nicht sel-
ten wenig miteinander zu tun zu haben.
Beispiele ,gelebter Philosophie” sind heute
gegeniiber der angeblich ,grauen Theorie”
gesucht.! In diesem Zusammenhang
erscheint die Philosophie des jungen
Augustinus von besonderer Wichtigkeit:
Sie fithrt ihn zur Bekehrung und liefert
ihm sein erstes Lebensmodell, verbunden
allerdings mit einem Scheitern seiner
Theorien an den theoretischen Fragen der
Weltordnung. Dargestellt hat Augustinus
diese Thematik in seinem Dialog De Ordi-
ne, der uns ein Bild ,praktizierter Philoso-
phie” entwirft.”

Augustinus’ Dialog ist zumindest litera-
risch auf dem Landgut Cassiciacum anzu-
siedeln, in das sich Augustinus im Herbst
386 zwischen seiner Bekehrung und Taufe
mit einigen seiner Verwandten, Freunde
und Schiiler zuriickgezogen hat.® Hier
versucht er, sich iiber zentrale Fragen sei-
nes Philosophierens klar zu werden. Zu
diesen zahlt die Frage des ordo rerum, der
Weltordnung, die nach stoisch-neuplato-
nischer Auffassung durch Schicksal bzw.
Vorsehung vorherbestimmt und bis ins
Kleinste geregelt ist.* Augustinus sind die
damit verbundenen Probleme aus Cicero,
Plotin und Porphyrius vertraut.” Er
ersetzt jedoch das stoische ,fatum” durch
das umfassende Wort ,ordo"® Von den
Interpreten des Dialogs wird fast immer
das Ungeniigen der hier gegebenen Ant-
worten herausgestellt und ein Befremden
an dem verworrenen Aufbau des Dialogs
konstatiert.” Augustinus geht ja von der
unbefriedigenden Behandlung der Welt-
ordnung scheinbar unvermittelt zur
Lebens- und Studienordnung iiber und
begriindet dies in den Retractationes mit
dem geistigen Unvermégen seiner

L Vgl. E Fellmann, Gelebte Philosophie in Deutschland, Freiburg-Miinchen 1983, 7—11.
2 B R. Voss, Der Dialog in der friihchristlichen Literatur, Miinchen 1970, 216.

3 Zur Historizitat: J. J. O'Meara, The Historicity of the Early Dialogues of Saint Augustine, in: VigChr
5(1951) 150—178; G. Madec, Lhistoricité des Dialogues des Cassiciacum, in: RevﬁAug 31(1986)
207--231, H. H. Gunermann, Literarische und philosophische Tradition im ersten Tagesgespriich von
Augustinus’ De ordine, in: Recherches Augustiniennes 9 (1973) 225f.

G. Verbeke, Augustin et le stoicisme, in: Recherches Augustiniennes 1 (1958) 85—89.

A. Solignac, Réminiscences Plotiniennes et Porphyriennes dansle début du ,De ordine* de saint Augustin,
in AdPh 20 (1957) 446—465; Ders., Doxographies et manuels dans la formation philosophique des saint
Augustin, in: Recherches Augustiniennes 1 (1958) 113—148.

De ord. 1,1,1 (CC SL 29, 89,3).

Vgl. M. Hofmann, Der Dialog bei den christlichen Schriftstellern der ersten vier Jahrhunderte, Berlin
1966, 148—154; L. Doignon, Le De Ordine, son déroulement, ses thémes, in: G. Reale u. a., LOpera lette-
raria di Agostino tra Cassiciacum e Milano, Palermo 1987, 113—116.



370

Leinsle / Von der Weltordnung zur Lebensordnung

Gesprichspartner.® Doch scheint gerade
dieser Ubergang in der Aufgabe der Philo-
sophie, wie sie Augustinus in der Zeit sei-
ner Bekehrung sieht, gerechtfertigt wer-
den zu kénnen: Er zeigt uns die Moglich-
keiten und Grenzen rationaler Durchdrin-
gung der Welt auf.

1. Das Scheitern an der Weltordnung

Augustinus’ Ausgangsfrage des ersten
Gesprichsist nurscheinbar banal: Welche
Ursache hat das unruhige Plitschern des
Wassers im Kanal vor der Villa des Vere-
cundus?’ Fiir den jungen Licentius, der
sich gerade von der Poesie der Philosophie
zugewendet hat, ist das kein Grund zur
Verwunderung, denn alles geschieht nach
einer determinierten kausalen Ordnung,
wie es der stoischen Doktrin entspricht.
Die Folge ist, daB man sich im Gegensatz
zu Augustinus iiber nichts wundern darf.
Allerdings kann die gesetzmifBige Ord-
nung (,ordo’ und ,lex” werden z. T. syno-
nym gebraucht) dem einzelnen verborgen
sein.’ Bereits das Sich-Wundern Augu-
stins als Ausgangspunkt des Philosophie-
rens weist aber in eine andere Richtung als
der stoische Dogmatismus des Licenti-
us.”! Augustinus verlegt zudem die Dis-
kussion von der ,Héhe” stoischer Schick-
salsdisputationenin die Ebene der alltigli-
chen ,kleinen” Geschehnisse: Nicht der
Lauf der Gestirne oder das Schicksal des
Menschenlebens stehen hier zu Debatte,
sondern das herbstliche Laub, eine Spitz-
maus und schlieBlich ein Hahnen-
kampf." An ihnen soll sich die durchgén-

ge Ordnung des Universums, die jeden
Zufall ausschlieBt, zeigen.

Im menschlichen Herstellen ist Ordnung
gegeben, weil dieses von der Vernunft
(ratio) geleitet ist. Mit genuin stoischer
Argumentation aus Ciceros De fato weist
Licentius seine Auffassung von der Ord-
nung aller Dinge nach: Nichts geschieht
zufillig, nichts auBerhalb der Ordnung,
die letztlich auf Gott zuriickgefiihrt wird.
Gottes Vernunft garantiert die Ordnung
aller Dinge, diese aber garantiert die voll-
kommene Rationalitit und Verstehbar-
keit der Welt. Gut stoisch wird deshalb
auch die Weissagung einbezogen als Mog-
lichkeit, den unabanderlichen Lauf der
Dinge im voraus zu erkennen.”

Dieser stoische Optimismus des jungen
Licentius zerbricht allerdings an zwei Fra-
gen, die sich in seinem System als noch
unlésbar erweisen: die Existenz des Bésen
und die Freiheit Gottes. In beiden Fragen
findet der Dialog zu keiner eindeutigen
Losung, obwohl Augustinus eine solche
bereits andeutet. Die Erérterung des Pro-
blems des Bésen steht unter der doppelten
Pramisse, daB nichts auBerhalb der
umfassenden Ordnung geschieht und
diese Ordnung in der Vernunft Gottes
begriindet ist.* Zumal Augustinus nicht
zwischen physischem und metaphysi-
schem malum unterscheidet, erweist sich
unter diesen Primissen die Herkunft des
Bésen als schwieriges Problem. Licenti-
us’ erste Lésung, die Ordnung selbst als
weder gut noch schlecht zu bezeichnen,
fithrt zum Widerspruch, da sie doch auf

& Retr. 1,3,1 (CSEL 36,19,12—14); vgl. J. Rief, Der Ordo-Begriff des jungen Augustinus, Paderborn 1962,

9—18.
% Deord.1,3,7(92,31—34).

1 Ebd. I,3,8 (92,43—50); vgl. Rief. Ordo-Begriff 184—189.

It Vgl. Doignon, De Ordine 119—121.

2 Deord.,3,9(93,67—89.). Zur Bedeutung von Laub, Hahn und Maus in der Stoa: Gunermann, Tradition

187f. 196.
1 De ord. 1,5,13f (95,19—96,50).
M Ebd. 1,6,15 (96,12); 1,7,17 (97,10—12).
15 Rief, Ordo-Begriff 253f.



Leinsle / Von der Weltordnung zur Lebensordnung

371

den guten Gott zuriickgefithrt werden
mubB, ja geradezu die Art und Weise ist, in
der Gott alle seine Werke tut.'® Diese aber
sollte nicht gut sein? Andererseits schlief3t
die universale Ordnung Irrtum und Béses
als Antithese notwendig ein, da Ordnung
immer Unterscheidung beinhaltet. Doch
kann Gott nicht Ursprung des Bosen sein,
noch kann er das Bose lieben, da die Ord-
nung selbst aus ihm stammt und er die
Ordnung liebt."”

Auch bei der Wiederaufnahme des The-
masim 2. Buch wird keine endgiiltige Kl4-
rung der Frage erreicht. Festgehalten wird
aber an der Kontrastfunktion schlechter
Gestalten: der Tor im Lichte der Weisheit,
Dirnen und Henker im Rahmen der staat-
lichen Ordnung, der hiBliche unterlegene
Hahn gegeniiber dem Sieger, Barbarismen
in Poesie und Rhetorik.”® Die Kontrast-
funktion erkldart freilich nicht den
Ursprung des Bésen, sondern beladt die
Disputanten nur mit neuen Problemen:
Wenn die Ordnung und die Gerechtigkeit
Gottes das Bdse voraussetzen, um sich
daran zu manifestieren, gibt es dann Ord-
nung erst nach dem Ursprung des Bésen?
Dieser lige dann aber auflerhalb der von
Gott gegebenen Ordnung, was der ersten
Primisse der Diskussion klar wider-
spricht.' Der Ursprung des Bésen ist also
im Rahmen der Philosophie, die Licentius
und sein Mitschiiler Trygetius hier vertre-
ten, ein nicht zu I6sendes Problem. Augu-
stinus selbst gibt hier noch keine eindeuti-
ge Losung jener Frage, die ihn noch lange
beschiftigen sollte.

Das Problem des Bésen in der universalen
Ordnung ist nun aber engstens verbunden
mit der Frage der Stellung Gottes zu dieser
Ordnung. Der ordo wird ja geradezu defi-
niert als das, wodurch Gott alles wirkt.*
Wenn nun aber Ordnung die Existenz des
Bésen voraussetzt, kann sie bei Gott
selbst, der ja ganz gut ist, nicht gegeben
sein: Gott selbst und das, was bei ihm
(apud deum, cumdeo)ist, steht auBBerhalb
der universalen Ordnung. Damit ist die
universale Ordnung an einer entscheiden-
den Stelle durchbrochen.”® Als Bereich,
in dem die kausal-determinierte Ordnung
gilt, erweist sich folglich vornehmlich die
Welt der bewegten Dinge. Diese sind nicht
Jbei Gott”. Sie bilden vielmehr diese sicht-
bare Welt im Gegensatz zur intelligiblen
Welt Gottes und der ewigen Wahrheit, an
der Augustinus in einer aus der Bibel
begriindeten Anwendung platonischer
Zwei-Welten-Theorie festhalt.”? Dies hat-
te allerdings zur Folge, daf3 nun die Bewe-
gung der Welt auBerhalb Gottes, wenn
auch nicht ohne Gott verlauft.?

Da nun aber auch der platonisch-stoische
Weise im festen Besitz der Wahrheit uner-
schiitterlich ,bei Gott” ist, miiB3te auch er
vonder umfassenden Weltordnung ausge-
nommen sein. Die Trennung der beiden
Welten kehrt bei ihm nicht nur wieder in
der Zusammensetzung aus Leib und Seele,
sondern auch der Seele selbst aus Sinn-
lichkeit und Vernunft. So miif3te auch im
Menschen selbst jener Teil, der ,mit Gott”
ist, von der umfassenden géttlichen Ord-
nung ausgenommen werden, was dem

¥ De ord. I1,7,21 (118,20f).

7 Ebd. 17,17 (97,13—98,35).
18 Ebd. I1,4,11f (113,1—114,52).
19 Ebd. I1,7,23 (119,72—106).

% Ebd.11,1,2(107,23); vgl. Doignon, De Ordine 125¢. S. U. Zuidema, De Orde-Idee in Augustinus’ Dialoog
De Ordine, in: Philosophia Reformata 28 (1963) 1—18.

2 De ord. 11,1,2 (107,26 —39).

2 Ebd, 11,7,23 (107,40—108,72); 1,11,32 (106,44—49); vgl. ]. Pépin, Une curieuse déclaration idéaliste du
.De Genesi ad litteram” (X11,10,21) de saint Augustin, et ses origines plotiniennes, in: Ders., Ex Platonico-

rum Persona, Amsterdam 1977, 183—210.

B Zur spiteren Losung Augustins: Rief, Ordo-Begriff 168—194.



372

Leinsle / Von der Weltordnung zur Lebensordnung

von Licentius anfinglich behaupteten
stoischen Dogmatismus voll wider-
spricht.? SchlieBlich stellt sich die Frage,
ob Gott selbst in der universalen Ordnung
einbeschlossen ist, von ihr geleitet wird.
Nach Licentius’ Definition ist ja die Ord-
nung das, wodurch alles, was Gott festge-
setzt hat, geleitet wird. Dies kann nicht
auf Gott selbst zutreffen. Nun steht aber
zumindest Christusin einer gewissen gott-
lichen Ordnung in seinem Kommen zu
uns Menschen. Ist folglich Christus nicht
Gott, sondern nur der Vater? Vor dieser
Konsequenz scheut Trygetius natiirlich
zuriick. Andererseits wird die universale
Ordnung dadurch eine Gott vorgeordnete
Instanz, die auch das Handeln Gottes
bestimmt, also dessen Freiheit unméglich
macht.”

Das Scheitern dieser kindlichen Behand-
lung bedeutender Probleme** hat jedoch
tiefere Bedeutung. Eine dogmatische
stoisch-neuplatonische Position ist in
ihren eigenen Widerspriichen zu Fall
gekommen. Sie mufB aufgegeben werden.
Philosophie als System, das in einer
bestimmten Schule gelernt wird, ist noch
nicht die Form von Philosophie, die Augu-
stinus fiir die Behandlung der beiden gro-
Ben Fragenstellungen braucht, die aller
Philosophie aufgegeben sind: Gott und
der Weg der Seele zu ihm.”

2. Die rationale Ordnung der Wissen-
schaften

Die Weltordnung hat sich dem Philoso-
phieren Augustins und seiner Schiiler als
widerstindig erwiesen. Sie ist nicht in

allem zu kliren, nicht in ihrem Grund,
Umfang und Grenzen einzusehen. So
wendet er sich jenem Feld zu, in der die
rationale Ordnung deutlicher zutage tritt
als in der Welt: den Disziplinen der klassi-
schen Bildung.?? Denn in ihnen ist die
rationale Ordnung am klarsten und bis in
alle Einzelheiten einzusehen. Sie sind
zugleich die nétige Vorbereitung zum
richtigen Philosophieren.”’ Doch ist der
Ubergang von der Weltordnung zur Ord-
nung der Wissenschaften nicht nur aus der
propédeutischen Rolle der Disziplinen auf
die Philosophie zu begriinden. Augusti-
nus wird ja nicht nur eine Empfehlung
abgeben, die literarischen und mathemati-
schen Disziplinen zu studieren, sondern
ihren Ursprung aus der Vernunft darstel-
len. Dies ist aber ein philosophisches Tun:
Andie Stelle der gescheiterten philosophi-
schen Erérterung des Ursprungs und der
Art der Weltordnung tritt nun die philoso-
phische Erérterung des Ursprungs, der
Einteilung und der Ziele der Wissen-
schaften.

Die pidagogische Bedeutung der Wissen-
schaften im Hinblick auf die Philosophie
wird von Anfang an deutlich hervorgeho-
ben. Die Freien Kiinste sind die Heilmittel
gegendieschwankenden alltiglichen Mei-
nungen, von denen die Menschen ohne
sicheren Halt herumgetrieben werden.In
dieser Funktion setzt sie Augustinus
gleichberechtigt neben die Einsamkeit,
wie ihn auch seine Bekehrung nicht in die
Einsamkeit fiihrt, sondern zur Beschifti-
gung mit den profanen Wissenschaften
mit seinen Schiilern.® In ihr sieht er die

% De ord. I1,2,5f (108,24—110,75).
:: Ebd. 1,10,29 (103,15—34).

Ebd. II,1,2 (107,15). Auch Augustinus ist ,in philosophia puer”: Ebd. 1,5,13 (95,24); vgl. Doignon, De

Ordine 119.
2 De ord. I1,5,11 (116,47); 11,17,47 (133,12f).

2 Vgl. H-I. Marrou, Augustinus und das Ende der antiken Bildung, Paderborn 1982, 237—279; I. Hadot,
Arts libéraux et philosophie dans la pensée antique, Paris 1984, 101—136.

# De ord. I1,5,14 (115,7—14); vgl. Marrou, Augustinus 257—260.

¥ Deord. 1,1,3(90,53); vgl. G. Kobler — U. Leinsle, Gemeinschaft und Philosophie in den Friihschriften

des hl. Augustinus, in: A Praem 62 (1986) 134f.



Leinsle / Von der Weltordnung zur Lebensordnung

373

beste Vorbereitung zum Finden der Wahr-
heit und somit zum vollen menschlichen
Gliick. AuBerdem fordert die richtige
Lehrordnung, da3 man mit dem Einfache-
ren anfange und dann zu den schwierige-
ren Problemen fortschreite.*> Denn der
Lauf der Dinge in der Welt ist nicht so, da3
man hier sogleich die umfassende Ord-
nung der géttlichen Vorsehung erkennen
konnte,

In den Wissenschaften soll sich also die
Macht der Vernunft darstellen, die im
Weltgeschehen und im Treiben der Men-
schen immer nur annihernd entdeckt
werden kann.*? Aufgabe einer philoso-
phischen Begriindung der Wissenschaf-
ten, die der umfassenden Ordnung nach-
spiirt, ist deshalb die begriindete Ablei-
tung der Wissenschaften von einem Ein-
heitsprinzip aus, das die Vielheit der
Wissenschaften zu einem geordneten, von
der Vernunft beherrschten und einsehba-
ren Kosmos gestaltet.* Augustinus wird
dies in dreifacher Weise tun: in der
Betrachtung des didaktischen Aufbaus
der Wissenschaften, ihres Entstehungs-
grundes und schlieBlich des konstrukti-
ven Einheitsprinzips jeder Disziplin.

Der Aufbau des Studiums der Freien Wis-
senschaften vollzieht sich nach dem neu-
platonischen Schema des Ubergangs vom
Sinnlichen zum Unsinnlichen. Deshalb
geht Augustinus aus von den beiden vor-
herrschenden Sinnen des Menschen, dem
Sehen und Horen. In beiden Bereichen ist
die allem zugrundeliegende Vernunft auf-
zuspiiren.* Der Weg der Entsinnlichung
durch die Wissenschaften fiihrt deshalb
nach dem enzyklopidischen Schema der
freien Kiinste von der Grammatik, die mit

den Silben und gesprochenen Wértern zu
tun hat, iiber die Rhetorik, Dialektik und
Musik, die alle dem Héren zugeordnet
werden, zu den Disziplinen des Sehens:
Geometrie und Astronomie, um schlief3-
lich in die Philosophie zu miinden, die mit
den beiden unsinnlichen Gegenstinden,
Gott und der Seele, beschaftigt ist.® Auf-
fallend ist hier das Fehlen der Arithmetik,
die Augustinus sonst selbstverstindlich
unter die Disziplinen rechnet. Sie ist in
diesem Aufstieg vom Sinnlichen zum
Unsinnlichen nicht so einfach unterzu-
bringen, sondern wird gerade das zur Ver-
fiigung stellen, was fiir die rationale
Durchdringung der Wissenschaften ent-
scheidend ist: das Einheitsprinzip, mithin
das Prinzip der Ordnung selbst.

Grund aller Wissenschaften ist die Ver-
nunft selbst. Augustinus unternimmt es,
die Entstehung der Wissenschaften aus
der Vernunft allein abzuleiten: Der Zyklus
der Freien Kiinste ist eine fortschreitende
Verwirklichung, ein Ausdruck vollkom-
mener Vernunft. Dazu greift Augustinus
auf die wichtige Unterscheidung von
Jrationalis” fiir das der Vernunfttitigkeit
Fiahige und ,rationabilis” fiir das von der
verniinftigen Seele nach Vernunftprinzi-
pien Hervorgebrachte zuriick.*® Ver-
nunftgemiBheit besagt aber zugleich
Ordnung: Einheit in eine Vielheit zu brin-
gen; deshalb kann die Vernunft selbst Ein-
heitsprinzip der Wissenschaften sein, in
denen sich vollkommene Vernunftge-
méBheit manifestiert. Um dies zu erken-
nen, muB freilich die Vernunft mittels der
Wissenschaften zu sich selbst zuriickkeh-
ren, reflexiv auf ihren eigenen Vollzug
zuriickgehen.” Die Begriindung der Wis-

3 De ord. 1,8,24 (100,50—54); 11,7,24 (120,112—118).

2 Ebd. 11,11,32 (125,34f).

Ebd. I1,11,33 (126,72—76); 11,12,35 (127,17f); vgl. Hadot, Arts 105—108; 124—130.

De ord. 11,12,35—16,42 (127—130); vgl. Marrou, Augustinus 164—181.

3
; De ord 11,11,32 (125,34~38); vgl. Marrou, Augustinus 225f.
36

De ord. 11,11,31 (125,28 —34); vgl. Hadot, Arts 107.
% De ord. 11,11,30 (124,1—6); 11,18,4f (133,21—25); vgl. O. Du Roy, Lintelligence de la foi en la Trinité

selon saint Augustin, Paris 1966, 140.



374

Leinsle / Von der Weltordnung zur Lebensordnung

senschaften setzt als philosophisches
Geschiift deren lernenden Vollzug bereits
voraus, wie es Seneca ausdriickt: ,Wissen-
schaftensoll man nicht studieren, sondern
studiert haben”.*

Die vollkommen rationale Ordnung der
Wissenschaften aber zeigt sich schlieBlich
dann, wenn in der einzelnen Wissenschaft
das Einheitsprinzip aufgefunden werden
kann. Dies tut Augustinus ausfiihrlicher
fir die Grammatik, die dadurch auch als
grundlegende Disziplin ausgewiesen
wird. Grundlage dieser Disziplin ist die
verniinftige Kommunikation; denn die
Vernunft selbst ist ja das natiirliche Band
unter den Menschen.* Diese feste Verbin-
dung unter den Menschen aber geschieht
inder Sprache. Im Dienst der sprachlichen
Verstindigung, des gegenseitigen ,Aus-
schiittens” des Geistes und der Gedanken,
stehen die sprachlichen Zeichen als Laut-
zeichen. Die Sprachzeichen sind Lautzei-
chen, die nach stoischer Auffassung nicht
unmittelbar die Dinge, sondern primir
die Gedanken des Sprechenden bezeich-
nen. Zur Kommunikation mit den Abwe-
senden wird folglich das Schriftzeichen
eingefithrt. Auch die Schrift ist wie die
Sprache eine Schépfung der Vernunft. Die
Ordnung aber zeigt sich immer dann,
wenn eine Vielheit auf ein Einheitsprinzip
zuriickgefiihrt wird. So ist das Einheits-
prinzip aller sprachlichen Disziplinen
(Grammatik, Rhetorik, Dialektik) das
Laut- bzw. Schriftzeichen als Ordnungs-
element der Vielfalt der Dinge und Gedan-
ken, die dadurch bezeichnet werden kén-
nen. Mit dem einen Laut- bzw. Schriftzei-
chen engstens verbunden ist daher auch

die Kunst des Zihlens, ausgestaltet dann
in der Arithmetik, in der sich Ordnung
ebenfalls in vollkommenem MaBe zeigt.
Beide stehen am Ursprung der Wissen-
schaften, weil auch die Grammatik im
Durchbuchstabieren (ein Zihlen mit
Buchstaben) ihre Vorstufe hat.*

Die mathematischen Kiinste, zu denen
auch die Musik zihlt, werden insgesamt
auf das Zihlen als ein Durchgehen mit
Einheiten zuriickgefithrt. Dadurch wird
Ordnung geschaffen. Die unendliche
Vielfalt der Dinge wird begrenzt und nach
einem oder wenigen Prinzipien durch-
schaubar aufgebaut. Aus dem elementa-
ren Zihlen erwachsen so die mathemati-
schen Disziplinen, die didaktisch nach
ihrer Nihe bzw. Ferne zur Sinnlichkeit
angeordnet werden: Die Musik ist die
oberste der dem Héren zugeordneten
Kiinste, wobei der einzelne Ton ebenso
behandelt wird wie das einzelne Sprach-
zeichen im Hinblick auf seine Bedeu-
tung.” Auch die dem Sehen zugeordne-
ten Wissenschaften, Geometrie und
Astronomie, werden bis auf ihr letztes
Einheitsprinzip, die Zahl, analysiert.”
Dadurchist aber die gesamte Ordnung der
Wissenschaften bis ins letzte als vollkom-
men rational nachgewiesen. Die Wissen-
schaften sind deshalb nicht nur das geeig-
nete Ubungsfeld des Geistes zur Schulung
der Vernunft, sondernselbst hervorragen-
des Objekt philosophischer Durchdrin-
gung, die sich somit nach dem Scheitern
an der Ordnung des Realen, modern
gesprochen, als Wissenschaftstheorie zu
betitigen hat.

Seneca ep. 88,2; vgl. Marrou, Augustinus 241.

¥ Deord. 11,12,35 (127,6—23), vgl. Kobler—Leinsle, Gemeinschaft 146f; U. Pizzani, Schema agostiniano
e schema varroniano della disciplina grammaticale, in: Studi su Varrone, Rieti 1979, II, 397—411.

" De ord. I1,12,35 (127,16—23); vgl. Kobler—Leinsle, Gemeinschaft 147.

41 Deord.II,14,39(129,10—19); vgl. U. Pizzani, Lasezione musicale dei Disciplinarum libri die Varrone Rea-
tino, in: Atti del Congresso Internazionale di Studi Varroniani, Rieti, Settembre 1974, Rieti

1976,457—476.

42 De ord I1,15,42 (130,1—16); vgl. Marrou, Augustinus 214—225.



Leinsle / Von der Weltordnung zur Lebensordnung

375

3. Philosophie als Lebensordnung

Die Beschiftigung des Philosophen mit
den Wissenschaften kénnte den Eindruck
eines vollkommenen Intellektualismus
erwecken, sihe nicht Augustinus die Ord-
nung der Wissenschaften und ihr Studium
unmittelbar verbunden mit einer Ein-
iibung in das philosophische Leben. Die
»Schule’ von Cassiciacum ist ja gerade
gekennzeichnet durch beides: eifriges Stu-
dium der Literatur und Disputieren philo-
sophischer Fragen und den Versuch einer
philosophischen Lebensgemeinschaft.®
In der Widmungsepistel an Zenobius
kommt dies bereits deutlich zum Aus-
druck. Das Scheitern des Verstandes an
der undurchschauten Weltordnung wird
zuriickgefiihrt auf dasFehlen derrichtigen
Selbsterkenntnis. Wie im Mosaikboden
das Zusammenstimmen der vielen Stein-
chen gesehen werden mubB, so auch in der
gottlichen Weltordnung. Dies kann aber
nicht, wer nicht gelernt hat, das Viele von
einer Einheit aus zu betrachten. Dies zu
lernen und die menschlichen Meinungen
danach zu beurteilen, ist Aufgabe der phi-
losophischen Einiibung in den Wissen-
schaften und der philosophischen Lebens-
ordnung.*

Ziel der philosophischen Lebensordnung
ist der sich selbst zuriickgegebene, in sich
selbst zuriickgekehrte Geist, der von
einem Einheitsprinzip aus die Vielheit des
Universums erst zu deuten vermag. Es ist
der Mittelpunkt zu treffen, von dem aus
allesbeurteilt werden kann, Das Scheitern
der Disputation iiber die Weltordnung hat
deshalb tiefere Bedeutung: Es zeigt, daf3
alle Beteiligten noch nicht in diesem Zen-

trum verankert sind, in der philosophi-
schen Lebensordnung noch nicht gefestigt
sind. Dieses Zentrum aber ist primér der
menschliche Geist selbst als das Vermdégen
der Wahrheit und die urspriingliche
Erfahrung von Einheit.** Diese Einheit
schlieBt nicht eine Vielheit von Menschen
aus, setzt vielmehr Gemeinschaft gerade-
zu voraus; sie schlieBt allerdings das Sich-
Hingeben an die Vielheit der &uBeren Din-
ge und Sinneseindriicke aus, da in ihnen
der Verstand seine eigentliche Titigkeit
nicht mehr recht durchfiihren kann, iiber-
all nach Einheit zu suchen und auf Einheit
zu dringen.* Die Darlegung des ganzen
Werkes De Ordineim Scheitern undinder
positiven Ausfithrung hat deshalb nicht
zuletzt den Sinn, den philosophisch inter-
essierten Zenobius einzuladen, sich dieser
Lebensordnung, die Augustinus in der
MubBe von Cassiciacum anfanghaft gege-
ben sieht, anzuschlieBen: Er lidt ihn ein,
doch das Bessere zu wihlen und sich jener
Ordnung, dieer in dieser Schrift dargelegt
findet, einzugliedern.”

Diese Hinwendung zur Philosophie ist fiir
Augustinus eine Bekehrung, wie er sie
selbst mit 19 Jahren bei der Lektiire des
Hortensius Ciceros durchgemacht hat. Sie
impliziert ein moralisches und literari-
sches Programm, wie es in der ,Schule’
von Cassiciacum verwirklicht werden
soll. Gerade deshalb ist Augustinus so
ungehalten, wenn er sieht, dal3 seine
Schiiler immer noch intellektuelle und
moralische Fehler an sich haben. Denn die
Bekehrung zur Philosophie bedeutet nach
neuplatonischem Muster klarerweise die
Absage an Leidenschaften, kérperliche

4 Deord. 1,2,7 (92,28); vgl. Kobler—Leinsle, Gemeinschaft 140-143.
“ De ord. I,1,2f (90,39—55). Als einseitig padagogische Deutung kritisiert Doignon. De ordine 148, mit
Recht M. P. Stappat. Die Schola von Cassiciacum, Augustin ,De Ordine’, Bad Honnef 1980,22—24.

4 Deord. 1,2,3 (90,1—17).

46 Ebd. 1,2,3 (90,5£.13—17) vgl. Kobler-Leinsle, Gemeinschaft 147,

47 De ord. 1,2,4 (91,29—35).



376

Leinsle / Von der Weltordnung zur Lebensordnung

Begierden, aber auch intellektuellen
Hochmut und eitle Ruhmsucht.*

Geradezu poetisch verdichtet ist diese
Mahnung an der Stelle, wo Licentius wie
schon am Abend vorher bei der Verrich-
tung menschlicher Bediirfnisse gedanken-
los den Vers Ps 79,8 singt: ,Deus virtutum
converte nos, et ostende faciem tuam et
salvierimus. In der Deutung Augustinus”:
~Bekehre uns Gott der Scharen, zeige uns
dein Angesicht und wir werden heil sein.”
Im nachfolgenden Gesprich zeigt Augu-
stinus, daB dieser Vers ganz gut zu jenem
Ort pafit. Denn der wirkliche Sinn der
Bekehrung besteht in der Abkehr vom
Schmutz der Leidenschaften und von der
Finsternis des Irrtums, hin zum Antlitz
Gottes, das die Wahrheit ist. Nicht aber
soll Licentius seine Dichtungen iiber Pyra-
mus und Thisbe aufgeben, sondern er soll
sie recht verstehen. Bekehrung geschieht
fiir den jungen Augustinus nicht dadurch,
daf3 wir etwas anderes tun als vorher, son-
dern dadurch, daB wir es anders als
andere Menschen tun. Er weist Licentius
hin auf die Ordnung der Wissenschaften,
die uns erst den wahren Sinn von Pyramus
und Thisbe enthiillen: Pyramus, das ist
jetzt die Philosophie, die Wahrheit, letzt-
lich Christus; Thisbe ist der Mensch, die
Seele, die mit den Freien Kiinsten ge-
schmiickt ist und mit der Wahrheit ver-
mihlt werden soll.* Deshalb lautet die
Aufforderung an den ,bekehrten” Licenti-
us erstaunlicherweise: Geh inzwischen
wieder zu jenen Musen, deinen Versen
und deinem Singen; aber versteh sie nun
als Weg der mit den Wissenschaften ge-
schmiickten und durch die Tugenden

schon gewordenen Seele zur Verbindung
mit der Vernunft in der philosophischen
Erkenntnis der Wahrheit, die letztlich
Christus selbst ist.”

Die Philosophie erfordert aber nicht nur
eine ,Bekehrung’, sie gibt auch selbst die
Lebensregeln an fiir jene, die all ihr Stre-
ben auf Gott und die Seele ausrichten, die
Philosophen. Anstoische und neuplatoni-
sche Gedanken ankniipfend, sieht Augu-
stinus in den philosophischen Lebensre-
geln das Gesetz Gottes selbst, das gleich-
sam in die Seele des Weisen iiberschrieben
wird. Diese Regeln aber beziehen sich
einerseits auf die Lebensordnung, ande-
rerseits auf die Studienordnung in den
Wissenschaften, Beides gehért fiir den
jungen Augustinus untrennbar zusam-
men.”! Die hier gegebene, moglicherwei-
se aus pythagoriischen Quellen gespeiste
Lebensordnung weist erstaunliche Paral-
lelenzuder ca. 397 entstandenen Ménchs-
regel auf, in der allerdings, da sie fiir
Laienménche geschrieben ist, die Ord-
nung der Studien nicht beriicksichtigt
wird. Wohl aberist der Grundgedanke des
Aufstiegszur geistigen Schénheit und Ein-
heit beibehalten.* Dies zeigt, daB es sich
dabei fiir Augustinus um eine wirklich
praktizierbare Lebensordnung undein tie-
fes personliches Anliegen handelt, das er
auchals Bischof nicht aufgegeben hat. Die
Philosophie will ja von den Leidenschaf-
ten frei machen, die nétige Unterschei-
dung auch im Umgang mit eigenen und
fremden Fehlern lehren, den rechten
Umgang mit den Mitmenschen, vor allem
die Pflege der Freundschaft. In allem wird
hier, groBenteils noch nicht ausdriicklich

4 Ebd. I,20,29f (103,34—104,75); vgl. I. Gercken, Inhalt und Aufgabe der Philosophie in den Jugendschrif-

ten Augustins, Osnabriick 1939, 86—90.

“ De ord. 1,8,22—24 (99—101); vgl. Doignon, De Ordine 121f.
% Vgl. S. Battaglia, Piramo e Tisbe in una pagina die Sant‘Agostino, in: Filologia e Letteratura 9 (1963)

113—120.

S De ord. 11,8,25 (121,1—7); vgl. Doignon, De Ordine 129.
%2 DeordI1,19,51 (135,69¢); I1,20,53 (136,22); vgl. L. Verheijen. Eléments d'un commentaire de la Régle de
saint Augustin, in: Augustiniana 22 (1972) 496—510.



Leinsle / Von der Weltordnung zur Lebensordnung

377

christlich, das Ideal des philosophischen
Lebens gezeichnet, beseelt von Glaube,
Hoffnung und Liebe, in Gottesverehrung
und der fiir die Studien benétigten dufle-
ren und inneren Ruhe.*®

4. Philosophie als Suche nach dem Einen

Als Grundprinzip aller Ordnung hat sich
die Einheit erwiesen, die fihig ist, eine
Vielfalt zu ordnen. Dieses Unum wird
Augustinus schlieBlich als das eigentliche
Ziel der Philosophie darstellen. In neupla-
tonischem Kontext ist darin nicht nur die
mathematische und menschliche Einheit,
sondern die Einheit Gottes selbst bezeich-
net, das Hen Plotins; denn Gott ist die
héchste und wirkliche Einheit.** Erst in
der Erkenntnis Gottes zeigt sich der
Zusammenhang und die Einheit der Welt-
ordnung und jene Eigenschaft, die Augu-
stinus immer der geordneten Einheit einer
Vielheit zuerkennt: die Schonheit.®

Deshalb sieht Augustinus im Gegensatz
zu seinen dogmatisch ausgerichteten
Schiilern die Ordnung nicht primir als
Welt-, sondern alsLebensordnung, dieuns
zu Gott fithren soll.*® Wer durch die
Schulung der Disziplinen hindurchgegan-
gen ist und dort verstanden hat, das ein-
heitstiftende Prinzip zu finden, der wird
auchinderPhilosophie nichts anderes fin-
den als das Eine, doch nun in einem héhe-
ren Sinne: die Einheit des eigenen Ichs und
die Einheit des gottlichen Ursprungs, die

nur im einem wissenden Nichtwissen
erreicht werden kann.” Dadurch wird
derMenschlernen, auch in seinem Wollen
und Streben sich auf Einheit auszurichten,
was im deutlichsten in der Freundschaft
zutage tritt: ,Was versuchen Freunde
anderes als eins zu sein? Und je mehr sie
eins sind, umso mehr sind sie Freunde**®
In vielen Beispielen aus fast allen Berei-
chen des Lebens wird der Wert der Einheit
dargestellt. Wo aber Einheit, Ordnung,
Zusammenstimmen von Teilen gegeben
ist, dort ist Schénheit: bei der Seele selbst,
diesich entsprechend geordnet hat, und in
der AuBBenwelt, vor allem aber bei Gott
selbst und in der intelligiblen Welt der
Wahrheit.

Fiir den, der diese geistige Schonheit liebt,
gibt es nur den einen Weg der philosophi-
schen Ordnung, um von dort aus dann die
Fragen der Weltordnung neu zu stellen:
gut leben, gut beten, gut studieren.® Die
Philosophie kann also das Leben veriin-
dern, indem sie ihm eine neue Ordnung
gibt. Die Frage nach der universalen Ord-
nung kann nur zu l16sen erhoffen, wer sich
selbst der Ordnung unterwirft. Die Ablei-
tung der Weltordnung aus Gott scheitert,
weil die Riickfithrung der Lebensordnung
auf die Einheitsprinzipien (Seele, Gott)
noch nicht geleistet ist. Dies ist aber die
primére philosophische Aufgabe: ,Der
Inhalt augustinischen Philosophierens
wird hier zugleich zur Methode”®

b 84

chen, Speyer 1940, 13—23.

De ord. 1,9,27 (102,9—12).
Ebd. 11,18,47 (133,5—20).

-

192—225; Kobler—Leinsle, Gemeinschaft 140.

-3

Rief, Ordo-Begriff 72.

De ord. 11,8,25 (121,7—37); vgl. Kobler-Leinsle, Gemeinschaft 137—143.
Vgl. K. Mertens, Das Verhiltnis des Schonen zum Guten in den Augustinischen Frithschriften, Diss. Miin-

De ord. 1,2,4 (90,18—22); vgl. Verheijen, Eléments 498—500.

Ebd. 11,18,48 (133,37—40); vgl. M. A. McNamara, Friedenship in Saint Augustine, Freiburg/Schw. 1958,
De ord. 11,19,51 (135,46 —70); vgl. Verheijen, Eléments 474—484.



