Zauner / Evangelisierung und Neu-Evangelisierung

49

WILHELM ZAUNER

Evangelisierung und Neu-Evangelisierung

Der Beitrag legt die — noch viel zu wenig
bewuBte — Sprengkraft offen, die vom Appell
der Pipste zur ,Evangelisierung” bzw. ,Neu-
Evangelisierung” ausgehen kann.

Der Verfasser ist Pastoraltheologe an der
Katholisch-Theologischen Hochschule Linz.
(Redaktion)

In letzter Zeit verstarkt sich der Ruf nach
einer Neu-Evangelisierung. Geradezu
dramatisch liest sich der Appell von Papst
Johannes Paul II. zur Neu-Evangelisie-
rung der Ersten Welt im Apostolischen
Schreiben iiber die Berufung und Sendung
der Laien in Kirche und Welt (34).

Das Echo darauf ist geteilt. Ein Grund
dafiir ist wohl, daB3 der Begriff ,Evangeli-
sierung” (und die davon zu unterscheiden-
de ,Neu-Evangelisierung”) den Katholi-
ken nicht so vertraut ist. Es kommt daher
zu MiBverstindnissen und zum MiB-
brauch dieser Begriffe, die auch die
Zuriickhaltung gegeniiber dem Appell des
Papstes erklaren. Manche Mitarbeiter in
der Kirche héren einen Vorwurf gegen-
iiber dem Weg der Kirche und den seel-
sorglichen Bemiihungen der letzten 30
Jahre heraus, etwa: In dieser Zeit sei so
schlecht ,evangelisiert” worden, daf3 nun
alles ,neu” evangelisiert werden muf.
Andere verstirken absichtlich dieses
MiBverstindnis und miBbrauchen den
Ruf zur Neu-Evangelisierung als Parole
gegen das Konzil und die nachkonziliare
Entwicklung der Kirche. Esist daher ange-
bracht, den Begriffen und den damit
bezeichneten Vorgingen genauer nach-
zugehen.

1. Evangelisierung

Die Zuriickhaltung gegeniiber dem

Begriff ,Evangelisierung” ist z. T. auch
darin begriindet, da3 diese Wortbildung
in der deutschen Sprache einen Totalitts-
anspruch insinuiert, den der Begriff gar
nicht meint. Die ,Christianisierung” etwa
ist perfekt, wenn in einer Region alle Men-
schen und ihre Lebensverhiltnisse ,ver-
christlicht” sind. Die ,Arisierung” —
dieser Begriff liegt uns noch schwer auf
der Seele — ist durchgefiihrt, wenn alle
Nichtarier ausgemerzt sind. Mit solchen
Anspriichen (etwa: alle unter das Evange-
lium oder unter die Kirche zwingen) hat
+Evangelisierung” nichts zu tun.

Das griechische Wort ,eu-angelizomai”
kommt in der Bibel 43mal vor. Am
bekanntesten ist wohl das Wort des Engels
aus dem Weihnachtsevangelium: ,Ich ver-
kiinde euch groB3e Freude (euangelizomai
hymin charan megalen).” Die mediale
Form bedeutet innere Anteilnahme und
Engagement in der Vermittlung. Evangeli-
sierung heiB3t also, dem Wort nach, die
gute Botschaft von der Liebe Gottes aus
eigener Freude daran und aus Liebe zu den
Mitmenschen weiterzugeben.

Esistmerkwiirdig, daf ein an sichso scho-
ner Begriff in keinem katholischen Lexi-
kon vorkommt, auch nicht aus neuester
Zeit. Das Zweite Vatikanische Konzil
spricht jedoch in einigen Dokumenten
von ,Evangelisierung”; insgesamt wird
dieser Begriff 16mal verwendet.

Zum Verstiandnis dieser Terminologie ist
es niitzlich, sich die Schwierigkeiten vor
Augen zu halten, vor denen die Kommis-
sion zur Erarbeitung des Dekretes iiber die
Missionstitigkeit der Kirche stand. Die
katholische Missionswissenschaft konnte
sich namlich trotz gréBter Bemiihung auf
keinen Missionsbegriff einigen, der allge-



50

Zauner / Evangelisierung und Neu-Evangelisierung

meine Zustimmung fand. Die Kontrover-
sen zogen sich nicht nur durch die gesamte
Tatigkeit der vorbereitenden Kommis-
sion, sondern auch noch in die Debatten
des Konzils selbst hinein. Im wesentlichen
standen einander zwei missionswissen-
schaftliche Schulen gegeniiber: 1. Der
Missionsbegriff der Schule von Miinster
und ihres Begriinders Joseph Schmidlin
(1876—1944). Dieser stiitzte sich auf den
Griinder der protestantischen Missions-
wissenschaft in Deutschland Gustav War-
neck (1834—1910). GemaB dieser Rich-
tung versteht man unter Mission vor allem
die Verkiindigung des Evangeliums, die
Bekehrung der Menschheit, die Seelenret-
tung der Nichtchristen. Dieser Missions-
begriff ist christozentrisch und individua-
listisch-personal ausgerichtet. Da in
dieser Schule der Akzent auf der Verkiin-
digung des Evangeliums liegt, wird Mis-
sion vorwiegend als ,Evangelisierung”
beschrieben.

Dieser Auffassung steht 2. der kurial-
kanonistische Missionsbegriff gegeniiber.
Dieser legt das Hauptgewicht auf die ,Ein-
pflanzung der Kirche’, auf die Errichtung
der kirchlichen Organisation und ihrer
Hierarchie, auf die Gewinnung auch der
Nichtkatholiken. Diese Konzeption ist
ekklesiozentrisch und territorial: Ziel der
Mission ist es, in einem bestimmten Terri-
torium die Kirche zu errichten.

Das Konzil wollte (wie meist in solchen
Fillen) fiir keine einzelne theologische
SchulePartei ergreifen und versuchte, eine
Synthese der beiden genannten Richtun-
gen zu erreichen. Tatsichlich ist jede der
beiden Konzeptionen durch die jeweils
andere erginzungsbediirftig: die Verkiin-
digung des Evangeliums hat ihr Ziel erst
erreicht, wenn sie auch zur Bildung von
Gemeinden und zur Feier der Sakramente
fithrt. Umgekehrt ist bloBe Kirchenbil-
dung ohne vorangehende Glaubensver-
kiindigung und Bekehrung wirkungslos.
Beide Schulen waren sich jedoch einig,

daB der Terminus ,Mission” die Erstver-
kiindigung des Evangeliums meint. Mis-
sionare und Missiologen lieben es daher
nicht, wenn der Ausdruck ,Mission” auf
missionsihnliche Situationen iibertragen
und in analogem Sinn gebraucht wird. Sie
horten es nicht gerne, daB3 man von einer
+Mission de France” sprach, und horen es
auch nicht gerne, wenn man von einem
Missionsland Osterreich* spricht. Sie
wiinschen, daB man der Sprachregelung
des Dekrets iiber die Missionstitigkeit der
Kirche (6) folgt, in dem es heif3t:

JGemeinhin heien ,Missionen’ die speziellen Unter-
nehmungen, wodurch die von der Kirche gesandten
Boten des Evangeliums in die ganze Welt ziehen und
die Aufgabe wahrnehmen, bei den Vélkern oder
Gruppen, die noch nicht an Christus glauben, das
Evangelium zu predigen und die Kirche selbst einzu-
pflanzen . . . Das eigentliche Ziel dieser missionari-
schen Tétigkeit ist die Evangelisierung und die Ein-
pflanzung der Kirche bei den Vélkern und Gemein-
schaften, bei denensienoch nicht Wurzel gefaBt hat.”
In der Konzilsaula hat Kardinal Frings dazu erklrt:
+Man vermeide in der Missionstheologie jeden ana-
logen Gebrauch des Wortes ,Mission’ fiir Gebiete, die
ehemals christlich waren, heute jedoch entchristlicht
sind. Der Missionsgedanke muB in seiner ganzen
urspriinglichen Leuchtkraft erstrahlen; er besagt die
Verkiindigung unseres Herrn Jesus Christus an
Orten, wo dieser heilige Name noch nicht gepredigt
worden ist’ (ZMR 50 (1966) 23).

Damit ergibt sich nun eine gewisse Unter-
scheidung. Von Mission soll man dort
sprechen, wo das Evangelium noch nicht
verkiindet wurde und die Kirche noch
nicht vorhanden ist bzw. stark in der Min-
derheit ist. In Landern jedoch, in denen
die Kirche als Institution gut reprisentiert
und durch bestimmte Formen der Volks-
frommigkeit in der Kultur verankert ist,
denen es aber am Glauben und an der
Bekehrung mangelt, spricht man von
,Evangelisation”. Sie muf3 auf der ganzen
Welt und durch jeden einzelnen Christen
stattfinden und ist identisch mit dem, was
+Apostolat’ meint, vor allem in der Form
des Laienapostolates. Dieses meint nicht
nur eine gezielte apostolische Titigkeit,



Zauner / Evangelisierung und Neu-Evangelisierung

51

sondernist eigentlichidentisch ist mit dem
Vollzug eines christlichen Lebens. In
diesem Sinne heiB3t es auch in der Kirchen-
konstitution (35): ,Diese Evangelisation,
das heiBt die Verkiindigung der Botschaft
Christi durch das Zeugnis des Lebens und
das Wort, bekommt eine eigentiimliche
Prigung und besondere Wirksamkeit von
daher, daB sie in den gewdhnlichen Ver-
hiltnissen der Welt erfiillt wird.”

Papst Paul V1. hat zehn Jahre nach Beendi-
gung des Zweiten Vatikanischen Konzils
das Thema ,Evangelisierung” in einem
Apostolischen Schreiben aufgegriffen,
das die Ergebnisse der Bischofssynode
1974 verarbeitete. Wieder wird eine
Begriffsklirung versucht, die jedoch als
auBerst schwierig hingestellt wird, da es
sichbei der Evangelisierung um eineso rei-
che, vielschichtige und dynamische Wirk-
lichkeithandle, daB} ihr keine partielle und

fragmentarische Definition entsprechen

koénne (vgl. Evangelii nuntiandi (= EN
17). Man gewinnt den Eindruck, da3 der
Papst den Ausdruck ,Evangelisierung”
nun als eine Art Oberbegriff fiir Mission
und Apostolat, fiir Verkiindigung und
Ekklesiogenese verwendet. ,Evangelisie-
ren besagt fiir die Kirche, die Frohbot-
schaft in alle Bereiche der Menschheit zu
tragen und sie durch deren Einfluf3 von
innen her umzuwandeln und die Mensch-
heit selbst zu erneuern . . . Das Ziel der
Evangelisierung ist also diese innere
Umwandlung” (EN 18).

Da sich die eine Menschheit in vielen und
vielfaltigen Kulturen darstellt, gilt es, ,die
Kultur und die Kulturen des Menschen im
vollen und umfassenden Sinn ... zu
evangelisieren” (EN 20). Es geht um Inkul-
turation, das hei3t um das Bemiihen, die
Botschaft des Evangeliums so mit einer
bestimmten Kultur zu verbinden, daf3 sie
in ihr einen neuen Ausdruck findet. ,Der
Bruch zwischen Evangelium und Kultur
ist ohne Zweifel das Drama unserer Zeit-
epoche, wie es auch das anderer Epochen

gewesen ist. Man muf3 somit alle Anstren-
gungen machen, um die Kultur, genauer
die Kulturen, auf mutige Weise zu evange-
lisieren. Sie miissen durch die Begegnung
mit der Frohbotschaft von innen her
erneuert werden. Diese Begegnung findet
aber nicht statt, wenn die Frohbotschaft
nicht verkiindet wird” (EN 20).

Die Evangelisierung wird als ein viel-
schichtiges Geschehen mit verschiedenen
Elementen beschrieben. Ziel ist die Er-
neuerung der Menschheit. Eine ,Anfangs-
stufe der Evangelisierung” (EN 21) ist das
staunende Fragen der Menschen nach
dem Evangelium aufgrund des Lebens-
zeugnisses der Christen. Darauf folgt die
ausdriickliche Verkiindigung (EN 22) mit
dem Ziel, eine Zustimmung des Herzens
zum Lebensprogramm Christi zu errei-
chen und die Menschen zum sichtbaren
Eintritt in die Gemeinschaft der Gliaubi-
gen zu bewegen (vgl. EN 23). Als Kirche
sollen sie in den sakramentalen Zeichen
die Gegenwart ihres Herrn feiern und so
wiederum zum Einsatz im Apostolat
Impulse empfangen (vgl. EN 24).

Soviel zum ,Akt’ der Evangelisierung.
Nun zum Inhalt. Dazu wird in dem Apo-
stolischen Schreiben gesagt, daB es in der
Botschaft, die die Kirche verkiindet,
natiirlich eine Reihe sekundirer Elemente
gebe. ,Ihre Darstellung hingt stark von
den sich wandelnden Umsténden ab” (EN
25). Esist also nicht einfach ,das Evangeli-
um” oder ,die Lehre der Kirche” zu verkiin-
den, sondern es ist bei aller Evangelisie-
rung zuerst auf den Menschen, auf seine
Fragen und Néte sowie auf seine Lebens-
umstidnde zu achten. Daraus ergeben sich
unter Umstinden nicht unerhebliche
Akzentuierungen und Unterschiede in
den Aspekten und Perspektiven, unter
denen die Botschaft dargestellt wird. Aus-
fithrlich wird in dem Dokument auf die
.Botschaft der Befreiung” (EN 30—309) als
einer Akzentuierung der Botschaft des
Evangeliums, die sich vor allem aus den



52

Zauner / Evangelisierung und Neu-Evangelisierung

Umsténden der Dritten Welt ergibt, einge-
gangen. Als wesentliche und ,lebendige
Substanz, die man nicht verindern noch
unter Schweigen iibergehen kann, ohne
die Evangelisierung selbst schwer zu ent-
stellen” (EN 25), wird bezeichnet: die Ver-
kiindigung Gottes als des Vaters aller
Menschen, aus der unsere Gotteskind-
schaft und unsere Briiderlichkeit unter-
einander folgen (EN 26), die Verkiindi-
gung Jesu Christi, in dem fiir alle Men-
schen das Heil angeboten und angekom-
men ist (EN 27) sowie der Glaube an ein
Leben nach dem Tod, das in den Sakra-
menten schon vorausbezeichnet und vor-
ausgefeiert wird (EN 28).

Uber die Methoden der Evangelisierung
wird gesagt: ,Die Weisen der Evangelisie-
rung sind verschieden je nach den unter-
schiedlichen Umstinden der Zeit, des
Ortes und der Kultur. Diese Unterschiede
sind eine ganz bestimmte Herausforde-
rung an unsere Entdeckungs- und Anpas-
sungsfahigkeit’ (EN 40). Der Papst ver-
weist auf das unerlidBliche Zeugnis des
Lebens, auf eine lebendige Predigt und
Wortliturgie, auf eine fachkundige Kate-
chese, auf die Beniitzung der Massenme-
dien, aber auch auf den unerliBlichen per-
sénlichen Kontakt. Die Evangelisierung
geschehe schlieBlich auch durch die
Sakramente und die Volksfrémmigkeit
(EN 41—48).

Als Adressat der Evangelisierung
erscheint zunichst die Kirche selbst. Es
wird gesagt, ,daB3 es die Kirche immer
nétig hat, selbst evangelisiert zu werden,
wenn sie ihre Lebendigkeit, ihren
Schwung und ihre Stirke bewahren will,
um das Evangelium zu verkiinden.” (EN
15). Die Evangelisierung richtet sich aber
auch an die Nichtchristen (EN 53) und an
die Nichtglaubenden (EN 55). Sie richtet
sich aber nicht nur an die Nochnicht-Chri-
sten und an die Nochnicht-Glaubenden,
sondern auch an die Nichtmehr-Christen
und Nichtmehr-Glaubenden. Damit ist

der Terminus erreicht, der im Mittelpunkt
dieser Uberlegungen stehen soll, namlich
die zweite Evangelisierung bzw. die Neu-
Evangelisierung.

II. Neu-Evangelisierung

Neu-Evangelisierung hei3t selbstver-
standlich nicht, daB ein neues Evangelium
gepredigt werden soll. Es meint aber auch
nicht einfach eine Verstirkung der bis-
herigen Bemiithungen, das Evangelium zu
vermitteln, also ,aufsneue” zu evangelisie-
ren, sondern eine Evangelisierung unter
neuen gesellschaftlichen Gegebenheiten.
GroBere Anstrengungen der Kirche unter
gleichgebliebenen gesellschaftlichen Vor-
aussetzungen und mit denselben Metho-
den wie bisher sind und bleiben bloBe
Evangelisierung. Eine Neu-Evangelisie-
rung ist notig, wenn der Glaube in einem
Land seit lingerer Zeit gepredigt und
angenommen wurde und dort die Kirche
bereits gewirkt hat, jedochnicht in der bis-
herigen Weise weiterwirken kann, da sich
die Kultur eines Landes geéndert hat. Die
Situation der Neu-Evangelisierung ist
durch Restbestinde der ersten bzw. einer
fritheren Evangelisierung gekennzeich-
net. Sie kénnen einerseits als Ankniip-
fungspunkte, andererseits aber auch als
Hindernis fiir die Neu-Evangelisierung in
Erscheinung treten.

1. Die Notwendigkeit einer
Neu-Evangelisierung

Der Papst spricht nicht von der Notwen-
digkeit einer Neu-Evangelisierung der
ganzen Kirche oder etwa der Kirche in
Siiddamerika, sondern in der Ersten Welt.
In dem Apostolischen Schreiben iiber die
Berufung und Sendung der Laien in Kir- -
che und Welt vom 30. Dezember 1988 lau-
tet die Diagnose:

.Ganze Lander und Nationen, in denen friiher Reli-

gion und christliches Leben blithten und lebendige,
glaubende Gemeinschaften zu schaffen vermochten,



Zauner / Evangelisierung und Neu-Evangelisierung

53

machen nun harte Proben durch und werden zuwei-
len durch die fortschreitende Verbreitung des Indif-
ferentismus, Sikularismus und Atheismus entschei-
dend geprigt. Es geht dabei vor allem um die Linder
und Nationen der sogenannten Ersten Welt, in der
der Wohlstand und der Konsumismus, wenn auch
von Situationen furchtbarer Armut und Not beglei-
tet, dazu inspirieren und veranlassen, so zu leben als
wenn es Gott nicht gibe.” (Nr. 34).

Der Papst sieht also den Grund fiir eine
Neu-Evangelisierung in einschneidenden
gesellschaftlichen Verinderungen, die
sich in Europa ereignet haben, meint
damitin erster Linie den Prozef3 der Eman-
zipation, der seit der Aufkliarung im Gan-
ge ist und Verhiltnisse geschaffen hat, in
denen die fritheren Methoden der Evange-
lisierung nicht mehr greifen. Es ist eine
neue, pluralistische und sikularisierte
europaische Kultur entstanden, die eine
neue Inkulturation des Evangeliums her-
ausfordert.

Es ist merkwiirdig, daB3 ausgerechnet tra-
ditionalistische Kreise den Appell des
Papstes zur Neu-Evangelisierung mit
Begeisterung aufgegriffen haben und ihn
wie eine Waffe gebrauchen. Wenn nim-
lich der Papst eine Neu-Evangelisierung
fordert, dann kann er dabei nichtim Auge
haben, daf3 man die alten Katechismus-
formulierungen wieder verwendet, daf3
man die alten Seelsorge- und Frémmig-
keitsformen wieder belebt, die Katholi-
ken bloB auffordert, wieder in die Kirche
und zur Beichte zu gehen und dem heiligen
Vater zu gehorchen. Das wire wahrhaftig
keine Neu-Evangelisierung, wie im fol-
genden gezeigt werden soll.

2. Grundschema fiir eine
Neu-Evangelisierung

Bei einem Symposion der Konferenz der
Europédischen Bischofskonferenzen im
Jahre 1985 hat der Jesuit Robert White
(Kommunikation und Evangelisierung in
Europa, Centre for the Study of Commu-
nication and Culture, London) den Prozef3

der Neu-Evangelisierung in folgenden
Stufen beschrieben:

a) Kommunikationsstérung

Tiefgreifende gesellschaftliche Verdnde-
rungen (im politischen und wirtschaftli-
chen, sozialen und kulturellen Bereich)
fithren zu einer tiefgreifenden Kommuni-
kationsstérung zwischen der Kirche und
einer bestimmten Kultur. Die friihere
Evangelisierung hat zu einer Inkultura-
tion mit der fritheren Kultur gefiihrt.
Wenn sich nun die gesamte Kultur &ndert
und ihr die Kirche nur in der Gestalt und
den Ausdrucksformen einer friiheren
Inkulturation entgegentritt, kommt es zu
Kommunikationsstorungen. Die Men-
schen fiihlen sich in ihren Fragen und
ihrem Lebensstil durch die Kirche nicht
mehr angesprochen und wandern zu
anderen religiosen, weltanschaulichen -
oder sektiererischen Gruppen ab.

b) Aufbau einer neuen Kommunikation
innerhalb der Kirche

Der verbliebene ,Rest” wendet sich dem
Studium der neuen Lebenssituation der
Menschen zu. Er beschiftigt sich mit den
Lebens- und Sinnfragen der Zeit; er analy-
siert dieleiblichen und seelischen Néte der
Menschen und versucht, zunichst im
eigenen Bereich zu einer einheitlichen
Diagnose zu kommen und eine neue Spra-
che und Ausdrucksform zu finden. Dabei
sind spirituelle Erfahrungen zu beachten
undsind alleMitglieder der Kircheinihrer
sprachlichen und formalen Kreativitit
herausgefordert.

c) AuBBenkommunikation

Die Kirche tritt in den Dialog mit Men-
schen aus den verschiedenen Bereichen
der Gesellschaft. Sie entwickelt eine neue
Sprache und neue Symbole zur Vermitt-
lung des Evangeliums im Sinne einer Wei-
terentwicklung und Anpassung unter
Bewahrung dessen, was unwandelbar



54

Zauner / Evangelisierung und Neu-Evangelisierung

gegeben ist wie z. B, der Sinn und die
Grundgestalt der Sakramente.

d) Engagement fiir das sozio-politische,
kulturelle Projekt einer Gesellschaft

Die Kirche muB sich fiir die Werte der
neuen Gesellschaft engagieren und sich
alseine Kraft darstellen, die zur Verwirkli-
chung dieser Werte hilfreich ist. Es geniigt
also nicht eine Anpassung der institutio-
nellen Struktur der Kirche, sondern die
Kirche muf3 sich an der Durchsetzung der
sozio-politischen, kulturellen Projekte
der jeweiligen Gesellschaft beteiligen.

e) Entwicklung einer praxis- und kontext-
bezogenen Theologie

Die theologische Reflexion folgt ja nor-
malerweise der Praxis nach. Sie ist jedoch
unerlaBlich fiir neue Formen pastoraler
Kommunikation. Um eine gemeinsame
und einheitliche kirchliche Praxis aufzy-
bauen, bedarf es einer gemeinsamen theo-
logischen Reflexion und Theorie. Aus der
Reflexion der Glaubenspraxis und der
Glaubenssymbole muB eine theologische
Synthese gewonnen werden, die die neue
Glaubenskultur mit dem jeweiligen sozio-
politischen Projekt einerseits und mit der
Tradition der christlichen Weisheit ande-
rerseits verbindet.

Dieses Schema ist brauchbar und ein-
leuchtend. White verdeutlicht es an zwei
Beispielen: an der Kirche der Einwanderer
inden USA zwischen 1830 und 1890 sowie
an der Wiederbelebung des Katholizis-
mus in Lateinamerika in der zweiten Half-
te unseres Jahrhunderts. Im vorigen Jahr-
hundert sind viele Katholiken in die
Vereinigten Staaten eingewandert. Sie
fanden jedoch dort eine v6llig andere Kul-
tur und Lebensweise vor als in jenen Lin-
dern, aus denen sie kamen. Durch einen
ProzeB der Neu-Evangelisierung, der
nach den genannten Stufen verlief,
gewann die Kirche in den USA ein hohes
Ansehen und ist heute eine wichtige Kraft

im sozio-politischen Proze3. Als Beispiel
mag der Wirtschaftshirtenbrief der nord-

‘amerikanischen Bischofe dienen, aber

auch das selbstbewuf3te Auftreten der Kir-
cheinden USA inbezug auf strittige inner-
kirchliche Fragen heute.

Auch die Wiederbelebung des Katholizis-
mus und die Evangelisierung in Latein-
amerika verliefen nach dem gezeigten
Schema. Die Verhiltnisse des Kolonialis-
mus, durch den auch die Kirche nach
Lateinamerika gekommen war, gingen
um die Mitte dieses Jahrhunderts entwe-
der zu Ende oder sie konnten nur mehr
durch diktatorische Machtausiibung
gegen die Bevolkerung aufrechterhalten
werden. DieOption fiir die Armen war ein
entscheidender Schritt zur Verstindigung
der Kirche mit dem Volk, zum Aufbau
einer neuen Organisationsform in Basis-
gemeinden, zur Entwicklung einer eige-
nen Sprache und Theologie sowie zu einer
beherzten Beteiligung an sozio-politi-
schen Projekten. Analog zu diesen Bei-
spielen miiBte ein ProzeB der Neu-Evan-
gelisierung in Europa stattfinden, fiir den
ich anhand der fiinf Stufen Robert Whites
einen Entwurf versuchen méochte. '

III. Entwurf einer Neu-Evangelisierung
in Europa

1. Diagnose

Esbesteht eine tiefgreifende Kommunika-
tionsstorung zwischen der Kirche und der
gegenwirtigen europiischen Kultur. Die
erste Evangelisation Europas fand unter
véllig anderen gesellschaftlichen Voraus-
setzungen statt, als wir sie heute haben.
Ein groBler Teil Europas gehérte zum
Rémischen Reich, dessen Verkehrssystem
und zentralistische Verwaltung eine
rasche Ausbreitung des Christentums
durch Hindler und Soldaten erméglichte.
Beim Eindringen in den germanischen
Bereich hielt sich die Kirche an die gesell-
schaftlichen Gegebenheiten. Uber Reli-



Zauner / Evangelisierung und Neu-Evangelisierung

55

gion hatte der Stammeshéauptling zu ent-
scheiden. Man wandte sich an diesen und
konnte daher miihelos ganze Germanen-
stimme fiir die Kirche gewinnen. Aus der
Verbindung von weltlicher Macht und
Kirche entstand die hohe Kultur des Mit-
telalters.

Die Neuzeit beginnt mit der Aufklirung.
Die weltlichen Bereiche entziehen sich
dem EinfluB der Kirche und der Normie-
rung durch sie. Monarchistische und
absolutistische Formen der politischen
Ordnung verschwinden allmahlich und
werden durch demokratische Formen
ersetzt. Die Industrialisierung und Urba-
nisierung schafft die Notwendigkeit fiir
eine neue Sozialordnung, fiir die die Fran-
zosische Revolution die Parole liefert. Die
Neuordnung wird zum Teil ohne die Kir-
che, ja gegen die Kirche durchgesetzt. Sie
reagiert bis heute noch teilweise negativ
auf Sikularisierung, Emanzipation und
Pluralismus. Es gibt Strémungen in ihr,
die die friithere Verbindung zu politischen
Michten suchen und durch Kontakt zu
Spitzenpositionen in Wirtschaft und Kul-
tur den EinfluB der Kirche erhalten und
sichern méchten. Sie vertrauen nicht auf
die Kraft des Evangeliums, sondern setzen
auf Machtausilbbung und Geheim-
biindelei.

2. Binnenkommunikation

Die Kommunikationsstérung zwischen
der Gesellschaft und der Kirche bewirkt
auch eine Stérung der innerkirchlichen
Kommunikation. Es kommt zur Polarisie-
rung und zur Bildung von kleinen Grup-
pen, die einander vorwerfen, Irrtiimer zu
vertreten und falsche Wege zu gehen. Es
entsteht eine unangenehme Atmosphire
der Denunziation und der unbriiderlichen
Zurechtweisung. Manche Gruppen emi-
grieren innerlich oder sie treten einfach
aus der Kirche aus, mit der sie sich nicht
mehr identifizieren kénnen. Diese Aus-
einandersetzungen sind unvermeidlich,

aber auch unerldBlich fiir den Aufbau
einer gemeinsamen Uberzeugung, Linie
und Sprache.

3. Aufenkommunikation

Die Kommunikationsstérung zwischen
der Kirche und den iibrigen Bereichen der
Gesellschaftist aufgetreten, weil diesesich
geandert haben. Eine neue Inkulturation
ist nur méglich, wenn die Kirche in ihrer
gesamten Interaktion mit der {ibrigen
Gesellschaft durch Wort, Tat und Symbol
die gleichbleibende Botschaft des Evange-
liums auf eine neue Weise darstellt. Die
neue Weise kann nur darin bestehen, daf
sie die Werte der heutigen Gesellschaft
aufgreift und sich als eine Kraft darstellt,
die diese Werte verwirklichen hilft.

Der heutige Mensch ist sehr empfindlich
in bezug auf Freiheit. Jeder Versuch, bei
der Vermittlung des Evangeliums die Frei-
heit zu iiberspringen, muf3 zu einer neuen
Kommunikationsstérung fithren. Als sol-
che Versuche kénnen eine iibertriebene
Emotionalisierung sowie eine Berufung
auf Autoritit unter Ablehnung von Argu-
menten angesehen werden.

Dem europiischen Menschen ist heute die
Demokratie heilig. Sie ist immerhin jene
Staatsform, in der der Staatsbiirger seine
Freiheit und Menschenwiirde behilt und
wohl am ehesten zu seinem Recht kommt.
Die pauschale Behauptung, die Kirche sei
keine Demokratie, kann nur als Anti-
Pastoral und Anti-Inkulturation angese-
hen werden. Die Kirche hat sehr viele
demokratische Elemente, von der Papst-
wahl bis zur Wahl in die Pfarrgemeinde-
rite, vom Konzil bis zum liturgischen
Arbeitskreis. Sie wird heute vor allem dar-
an gemessen, wie ernst sie ihre eigenen
demokratischen Elemente nimmt und wie
aufrichtig sie diese praktiziert.

Der europiische Mensch schitzt heute
auch die Freiheit, die ihm der Pluralismus
bringt. Wenn sich die Kirche an das Evan-
gelium hilt, kann sie eine Schule des



56

Zauner / Evangelisierung und Neu-Evangelisierung

Umgangs mit einer pluralistischen Welt
sein. Sie vertritt zwar ihre Uberzeugung
und verkorpert ihre Botschaft, aber sie
verzichtet auf Gewalt bei der Durchset-
zung ihrer Uberzeugungen und Interes-
sen. Sie pflegt die Toleranz; Andersden-
kende sind ihr nicht egal, sondern sie setzt
sich mit ihnen auseinander und ist bereit,
vonihnenzulernen, ohne die eigene Uber-
zeugung in billiger Harmonisierung auf-
zugeben.

Zur AuBenkommunikation gehért auch
das gesamte Symbolsystem der Kirche,
von den Sakramenten bis zur niedrigen
Autonummer des Bischofs. Die Forderung
nach einer Neu-Evangelisierung stellt die
Frage nach der Praxis der Sauglingstaufe,
der Erstbeichte und Erstkommunion, des
Firmalters u. a. m. Die Seelsorger fiihlen
heute schon sehr stark, wie dringend diese
Fragen nach einer Antwort verlangen.

4. Beteiligung an sozio-politischen
Projekten

Die Frage ist: Wohin geht heute die euro-
paische Gesellschaft? Was will sie errei-
chen? Was ist ihr wichtig und heilig? Neu-
Evangelisierung bedeutet, da3 sich die
Kirche bei der Durchsetzung aller Projek-
te engagiert, fiir die sie vom Evangelium
her eintreten kann. Siekann ohne Schwie-
rigkeiten eintreten fiir den Frieden und die
Abriistung, fiir die Einigung Europas, fiir
eine gerechte Sozialordnung, fiir die
Lésung des Drogenproblems, fiir die
Erhaltung der Umwelt. Ein Riickzug auf

Jrein religidse” Vorginge und Anliegen
wiirde die Kirche zu einer Sekte machen
und eine neue Inkulturation verhindern.

5. Eine neue Theologie

Der eine Glaube der Kirche hat von
Anfang an viele Theologien ertragen und
sie als Reichtum angesehen. Die Theolo-
giehat im Lauf ihrer Geschichte mehrmals
das philosophische Denksystem gewech-
selt und versucht, die Botschaft des Glau-
bens mit sehr verschiedenen begrifflichen
Apparaten zu durchdenken und in ver-
schiedenen Sprachspielen darzustellen. In
einer pluralistischen Welt kann sich die
Kirche in ihrer Theologie nur an dem
Wunder von Pfingsten orientieren, damit
sie ihre Botschaft mit verschiedenen
Denksystemen vermitteln und in vielen
Sprachen sagen kann.

Bei einer Pressekonferenz am 8. 5. 1989 in
Laxenburg gab Kardinal Ratzinger einen
wichtigen Hinweis: Neu-Evangelisierung
sei ,kein festgelegtes Programm. Der
Papst gebe dazu nur die AnstéBe, die Di-
6zesen miiflten ihre Phantasie entfalten”
(kathpress vom 8. 5. 1989, S. 1). Der stra-
tegische Plan zur Neu-Evangelisierung
liegt also nicht sozusagen schon in der
Schublade des Papstes und soll nun Etap-
pe um Etappe durchgefiihrt werden. Neu-
Evangelisierung ist ein ProzeB, der die
Phantasie und Kreativitit aller Katholi-
kender Ersten Welt herausfordert und von
dem manauchnochnichtsagenkann, was
am Ende herauskommen wird. Es kann
spannend und aufregend werden.



