Winkler / Vom guten Eifer

61

GERHARD B. WINKLER

Vom guten Eifer

Benediktinische Spiritualitit

Die einzelnen spirituellen Beitriige dieses Jahr-
gangs unserer Zeitschrift bemiihen sich dar-
um, jeweils das Proprium der geistlichen
Lebensform eines Ordens darzustellen. Es wird
sich zeigen, daB es sich dabei um allgemein
christliche Lebenshaltungen handelt, die
eigentlich fiir alle Getauften bestimmend sein
sollten. Sie werden aber von einem konkreten
Orden akzentuiert vorgelebt.

Im ersten Beitrag, verfaB3t von einem Zister-
zienser, Professor fiir Kirchengeschichte in
Salzburg, werden anhand des 72. Kapitels der
Regel deshl. Benedikt acht ménchische Verhal-
tensformen aufgezeigt, diedarlegen, da3 inder
secclesiola’ eines Klosters nur der Versuch
unternommen wird, das zu verwirklichen, was
auch die Universalkirche auf dem Weg zu Gott
beachten muf3. (Redaktion)

Sollte jemand meinen, eine bestimmte
Spiritualitat kénne man mit Hilfe guter
Handbiicher, bestimmter asketischer
Ubungen oder gar eines Fernkurses iiber
Techniken der Meditation erlernen, so
moéchteich an dieser Stelle lieber nicht von
benediktinischer ,Spiritualitit” sprechen.
Meint man aber darunter eine bestimmte
geistliche Physiognomie, durch die man
z. B. einen schwarzen Ménch von einem
Kapuziner oder Jesuiten unterscheiden
kann, dann mag das Reden von Spirituali-
tit sinnvoll sein. Nur sollte niemand ver-
gessen, daB alle Spiritualitit letztlich —
wie die Charismen (die Gnadengaben)
von 1 Kor 12 — unwichtig ist, verglichen
mit der Liebe, die nach dem hl. Paulus
1 Kor 13 fiir alle Christen ohne Unter-
schied von Amt, Stand, Geschlecht, Alter
oder Volkszugehérigkeit gelten muf.

Wer von benediktinischer Spiritualitit

spricht, denkt zunichst an feierliche Basi-
liken, romanische Dome und barocke
Gottesburgen wie Géttweig, Melk und
Kremsmiinster, an den erlesenen Grego-
rianischen Choral der Beuroner oder
Solesmeser Monche, an ihre priachtige
Liturgie und an den Satz des hl. Benedikt,
daB3 dem ,Gottesdienst nichts vorzuziehen
sei”. Jeder kennt den Grundsatz Ora et
labora (Bete und arbeite!), den man nicht
zu Unrecht dem Ménchsvater zuschreibt,
obwohl er sich in dieser Form nirgends in
seiner Regel findet. Man weil3, daf3 Bene-
diktinertum durchaus mit wirtschaftli-
cher Tiichtigkeit vereinbar ist, daf3 der
benediktinische Gelehrtenfleil3 sprich-
wortlich war und daB3 demnach in den
mittelalterlichen  Schreibschulen der
Moénche das Wissenswerteste der antiken
Weltin unsere Zeit heriibergerettet wurde.
Bekannt ist die benediktinische ,Diskre-
tion” die Kunst, die Geister zu unterschei-
den, Strenge und Liberalitit zu verbinden,
Extreme zu vermeiden und das Maf} zu
halten. Theologisch orientierten sich die
Benediktiner kraft ihrer ,Spiritualitit”
mehr am Studium der Bibel, der Kirchen-
vater und der Geschichte als an den gewag-
ten Gedankengebiuden der Scholastiker.
Da die Benediktiner ein Geliibde der Sta-
bilitit (Ortsgebundenheit) ablegten, ent-
wickelte sich in ihren Hausern starker als
anderswo ein Gefiihl fiir Tradition. Ein
rechter Benediktiner denkt in Jahrhunder-
ten, so wie ein Forster, der die Baume fiir
die nichste Generation pflanzt. Daher ist
die benediktinische Spiritualitit auch
dem Modischen und Allzuvergénglichen
in Theologie und Frommigkeit abhold.
Die Benediktiner sind auch keine Bettel-



62

Winkler / Vom guten Eifer

monche. Thr Ordensvater wollte, daB sie
wiirdig in der Offentlichkeit erschienen.
Er dchtete mit Entschiedenheit das Privat-
eigentum seiner Ménche als Zeichen man-
gelnden Glaubens und mangelnder Kirch-
lichkeit. Aber die Regel lieB zu, daB die
Abteien als Gemeinschaftsbesitz und Kir-
chengut wohlhabend, ja reich wurden. In
der benediktinischen Spiritualitit finden
wir demnach die Kunst verwirklicht, eine
<katholische” Fiille von Gegensitzen auf
den einen gemeinsamen Nenner zu brin-
gen: ,daB Gott in allem verherrlicht
werde”,

Von dieser eher duBerlichen Charakteri-
stik wollen wir an den Kern der Sache
kommen, indem wir das 72. Kapitel der
Regel des hl. Benedikt vorstellen. Darin
faf3t der Ménchsvater in einigen Kurzfor-
meln zusammen, wie er sich seine ,Spiri-
tualitat” vorstellt. Diese besteht letztlich
darin, im rdumlich und geistig beengten
Rahmen der Ménchsgemeinschaft gerade
das zu leben, was Kirche im groB3en
bedeutet.

Die Ménchsgemeinschaft bezieht dem-
nach ihren Sinn und ihre Berechtigung aus
der Tatsache, daB3 sie ein Modell der
bischoflich verfaBten GroBkirche ist.
Alles geistliche Streben, mit einem Wort
alle ,Spiritualitit’, muB demnach der
benediktinische Christ diesem Ziel der
LErbauung” der Kirche unterordnen.

Das Kapitel lautet ,Uber den guten Eifer
(De zelo bono), den die Ménche haben
miissen”. Wir kennen das Fremdwort
Zelot”, d. h. Eiferer. Damit meinen wir
eigentlich nichts Gutes, vielmehr einen
engstirnigen, gewalttitigen religitsen
Fanatiker. Dieser ,b6se” Eifer, der ,bittere”
Eifer (zelus amaritudinis) trennt in den
Augen Benedikts von Gott und fithrt zur
Hélle". Dem gegeniiber fordert Benedikt
den ,guten” Eifer, der von den Lastern
scheide und zu Gott und zum ewigen
Leben fiihre. Genau dieser ,gute” Eifer ist
die Grundlage aller benediktinischen Spi-

ritualitiat, die Fanatismus, Unduldsam-
keit, Schwiarmertum, Mystizismus und
eigenwilligen Asketismus ausschlieft.
Nunist es die Eigenheit dieses benediktini-
schen ,guten Eifers’, daB er nichts als die
allgemeine Gottes- und Nichstenliebe
enthilt. Man kénnte daher etwas maliziés
sagen, die benediktinische Spiritualitit
sei eine allgemein menschliche, sie gelte
fiir Juden, Heiden und Christen, fiirMann
und Frau, alt und jung, hoch und niedrig.
Aber Benedikt wuBlte, daf3 groBe Worte
und Ideale allein nicht zum Ziel fiihren.
Die kleinen Schritte gehéren zum Wesen
jeglicher Spiritualitit. Benedikt nennt im
folgenden acht dieser kleinen Schritte in
einer geistlichen Psychologie des ,guten”
Eifers:

Der erste Schritt des benediktinischen
+Zelotentums” besteht nun darin, daf3 die
Maénche ,einander mit Ehrerbietung vor-
angehen” (R6m 12,10). Diese Forderung
mag wegen ihrer Schlichtheit etwas ent-
tauschen. Sie bedeutet, freundlich zu grii-
Ben, ohne erst auf den gebiihrenden Gru3
zu warten, anderen den Vortritt zu iiber-
lassen und sie respektvoll zu titulieren.
Das alles sind zunéchst blo3e Hoflichkei-
ten, die aber der Beginn einer erlésten
Atmosphire sein kénnen, wenn sie von
ungeheuchelter Achtung fiir alle Kreatur
getragen sind.

In Wirklichkeit driickt sich in dieser Regel
Seinsbejahung, Demut und Glaube aus.
Salve Christe, pflegte einbenediktinischer
Heiliger alle seine Mitmenschen zu grii-
Ben. Der Benediktiner verbeugt sich eben
wie Abraham vor seinen Gisten, weil er
weil3, daB3 sich in diesen Christus, der
Herr, verbirgt.

Das zweite Gebot benediktinischer Spiri-
tualitit lautet, die Ménche sollten ,ihre
gegenseitigen Schwichen, die korperli-
chen wie die charakterlichen, mit gréBter
Geduld ertragen”. Auch dieser Satz kénnte
z. B. gut das Thema einer Trauungsan-
sprache sein. Und doch wuBte Benedikt,



Winkler / Vom guten Eifer

63

daB3 dieses Anliegen ein Stolperstein fiir
dieKirchenchristen aller Jahrhunderte ist.
An der Frage, ob ich mich mit der Kirche
der Siinder in Geduld und Humor zu iden-
tifizieren weiB3, entscheidet sich der Kir-
chenglaube nicht nur der jiingeren Gene-
ration. Erasmus formulierte das 1518 so:
JIch ertrage die Kirche, solange sie mich
ertragt.’

Diedritte Stufe zur benediktinischen Voll-
kommenheit lautet: Die Ménche sollten
einander ,verliBlich Gehorsam leisten”.
Das biblische Wort vom Gehorsam ist
heute nicht gerade populdr. Man hért
auch von eifrigen Christen, die Bergpre-
digt kenne nur die Armut, nicht den
Gehorsam. Diese irrige Verkiirzung der
biblischen Botschaft 146t sich ein wenig
durch den hiufigen MiBbrauch des
Gehorsams auch unter Christen entschul-
digen. Nach der Spiritualitiat Benedikts
darf der Abt kein bloBer Oberer sein, ein
BoB, ein Chef, oder gar ein Tyrann. Er
muf} ein Vater sein. Die Autoritat der
Eltern besteht aber darin, dem Leben und
den Kindern zu dienen. Je hilfloser das
Kind, desto mehr miissen Vater und Mut-
ter trotz aller Autoritit ihm dienen. Das
Gehorsamsgeliibde ist der wichtigste
Bestandteil der benediktinischen Profef3.
Aber Benedikt verhehlt nicht, da3 der
eigentlich Gebietende im Kloster Chri-
stus, der Herr, ist, auf den Hirt und Herde
zu hoéren haben. Der Hirt aber, z. B. der
Abt, ,gibt sein Leben hin fiir die Schafe”
(Joh10,11). Um auch den Amtsgehorsam
mit all seinen Gefahren des Mif3brauchs
zu relativieren, fithrte Benedikt das dritte
Gebot seiner Spiritualitit ein: Die Briider
mogen einander verlaBlich gehorchen.
Benediktinischer Gehorsam ist demnach
nurein anderes Wort fiir Liebe: Wenn man
einen Partner liebt, sucht man jede Gele-
genheit, ihm einen Wunsch zu erfiillen.
Wenn die Briider sich ohnedies bemiihen,
einander Wiinsche zu erfiillen, dann wer-
den sie nichts Ungeheuerliches daran fin-

den, das gleiche auch dem Abt gegeniiber
zu leisten.

Die vierte Regel benediktinischer Spiri-
tualitit fordert — nach dem Gebot der
Ehrerbietung, der Geduld und des Gehor-
sams — den Verzicht auf eigenniitzige
Motive, d. h. eine gewisse Selbstlosigkeit
im Umgang mit den Briidern: ,Keiner stre-
be zunichst nach dem, was er fiir sich,
vielmehr was er fiir den anderen als niitz-
lich erachtet.” Auch diese Regel kénnte als
moralistische Platitude aufgefaBt wer-
den. Aberim Zusammenhang mit den drei
anderen Regeln bedeutet sie die glaubige
und liebevolle Verwirklichung der eccle-
siola, der Kirche im kleinen. Die Forde-
rung der Selbstlosigkeit umschlie3t auch
die Unterordnung der Eigeninteressen
unter die Interessen der Klostergemein-
schaft und der Gesamtkirche. Benedikti-
nischer Mentalitit entspriche demnach
der alte Aufruf der Volksmissionire: ,Ret-
te deine Seele!” nur zum Teil.

In einem fiinften und sechsten Grundsatz
fordert Benedikt nun auch ausdriicklich
die zweifache Liebe, die zu den Briidern
(caritas) und die zu Gott (amor): ,Sie sol-
len einander selbstlos die briiderliche Lie-
be erweisen.” Basilius Steidle iibersetzt das
caste des lateinischen Textes mit ,selbst-
los”, wortlich hieBees: , keusch”. Die Liebe,
die nach dem vierten Grundsatz eher an
den Vorteil der anderen als an den eigenen
denkt, ist nach Benedikt die ,keusche Lie-
be’. Dabei kann er in der lateinischen
Sprache einen feinen Unterschied zwi-
schen Liebe und Liebe machen. Der amor
des Monches gehért ausschlieBlich Gott.
,Gott sollen sie in Liebe (in affektiver Lie-
be) fiirchten.”

Das Gefiihl fiir die Majestit Gottes und
seine Herrlichkeit steht sicher in einer gro-
Ben Tradition benediktinischer Spirituali-
tat. Spatere Formeln wie ,Christus, unser
Bruder” oder ,Jesus, der Seelenfreund” lie-
gen der klassischen Geistigkeit des Bene-
diktinertums nicht so sehr. Wie wir schon



64

Winkler / Vom guten Eifer

gesehen haben, ist benediktinische Spiri-
tualitit von Selbstachtung, von einem
Gefiihl fiir Rang und Ordnung und damit
auch von einem iibernatiirlich und natiir-
lich motivierten Respekt fiir den Mitmen-
schen gekennzeichnet. Die letzte Begriin-
dung dieser Haltung ist die hier genannte
~von der Liebe getragene Furcht Gottes”.
~Furcht Gottes” bedeutet fiir den Benedik-
tiner, daB® ihm Gott nicht nur zu den
Gebetszeiten spiirbar nahe ist, sondern
daB er ihn als liebevolle und ehrfurchtsge-
bietende Wirklichkeit auch bei der Gar-
tenarbeit, in der Schreibstube und im
Refektorium méglichst ohne Unterbre-
chung begleitet. Das war das Wandeln des
Ménches ,in der Gegenwart Gottes”.
Dabei richtet sich die Furcht nicht so sehr
auf Gott als auf das eigene Selbst. Furcht
Gottes bedeutet fiir den Ménch MiBtrau-
en gegen sich selbst, die leise Bangigkeit,
daB man durch Tragheit, Sinnlichkeit und
eben mangelnden ,guten Eifer” die
Zuwendung eines liebenden Vaters ver-
spielen kénnte.

Das siebte Gebot benediktinischer Spiri-
tualitit lautet: ,Jhrem Abt seien sie in auf-
richtiger und demiitiger Liebe (caritate)
zugetan.” Benedikt verwendet von der
Beziehung der Ménche zu ihrem Abt die
gleichen Begriffe (diligere, caritas) wie fiir
die der Mitbriider untereinander. Die
Beziehung der Ménche zu ihrem Abt ist
also qualitativ nicht unterschieden von
der iiblichen kirchlichen Kommunika-
tion, aber qualitativ unterschieden von
unserer Beziehung zu Gott. Die Beziehung
zum Abt verlangt Aufrichtigkeit, weil ein
Sklavengehorsam nichts mit Christentum
zu tun hat. Sie verlangt Demut, weil es
nicht selbstverstiandlich ist, sich vor
einem Menschen zu beugen. In dieser vom
Glauben her motivierten Demut findet
sich aber fiir den katholischen Christen
nichts Absonderliches. Vielmehr ist diese
Demut eine Anerkennung der Sakramen-
talitit einer menschlich-allzumenschli-

chen Kirche und in letzter Konsequenz
eine Annahme der Menschwerdung.
Benedikt setzte das Gebot der ,Abtliebe”
an das gewichtige Ende seines Katalogs,
genau zwischen ,Gottesfurcht” und ,Chri-
stozentrik”. Damit wollte er wohl auch
kompositorisch andeuten, daB es sich bei
der Beziehung der Christen zu den Amts-
inhabern um etwas Ubernatiirliches han-
delt, daB demnach die Amtstriger Gott
Vater und Christus gewissermalen sakra-
mental vertreten. Diese Art von ,patriar-
chaler” Theologie ist ein bekannter
Wesenszug der benediktinischen Spiri-
tualitit. Seit dem Ersten Weltkrieg spre-
chen wir in unserer westlichen Zivilisa-
tion von einer ,vaterlosen Gesellschaft”.
Viele politische Heilslehren, die unsere
Gesellschaft eminent bedrohten, hatten
u. a. in diesem Umstand ihren Ursprung.
Somit kommt gerade heute in dieser Hin-
sicht der benediktinischen Spiritualitit
eine heilende Funktion zu. Sie hat wirkli-
che geistliche Viter und Miitter, nicht
Herren oder Diktatoren heranzubilden.
Dieletzte und achte Regel der benediktini-
schen Spiritualitit ist eigentlich ein Gebot
zur Christozentrik: ,Sie sollen nichts
hoher stellen (praeponant) als Christus,
der uns alle zum ewigen Leben fiihren
mége.” Das Alpha und das Omega alles
benediktinischen Strebens ist demnach
Christus, der Herr. Es ist eine sehr einfa-
che Forderung, die eben auch fiir die Chri-
sten aller Zeiten gilt. Auch sie entbehrt
aller Absonderlichkeit. Aber die Schlicht-
heit ist in diesem Fall kein Mangel. Nur
wer sich von einer christlichen Spirituali-
tat erwartet, daf3 sie besseres Wasser als
die Wasser des Jordan (2 Kén 5,12) fiihrt,
konnte sagen, daB die benediktinische
Spiritualitit keine Spiritualitit im eigent-
lichen Sinn sei.

Benediktinische Spiritualitit besteht also
in dem Versuch, in einer iiberschaubaren
Moénchsgemeinschaft und im kleinen das
zu verwirklichen, was die Universalkirche



Winkler / Vom guten Eifer

65

im groBen ist: namlich die Gemeinschaft
der Glaubigen, die sich in Achtung,
Geduld, helfendem Gehorsam, Selbstlo-
sigkeit und ,keuscher” Liebe zusammen-
findet und die Gottesfurcht, die Anerken-

nung der sakramentalen Eigenart des
kirchlichen Amtes und die unsichtbare
Gegenwart des auferstandenen Herrn
zusammenhalt.

Erzeugung von Kircheneinrichtungen
und Portalen

Neuerscheinung

Reinhold Weier
Wort und Antwort

Anregungen zur
Predigtmeditation

Lesejahr A
140 Seiten, kt.

26,80 DM
ISBN 3-7902-1210-5

Nur wer selbst vom Wort des Evangeliums ergriffen
ist, kann sich verkiindigend auch zu anderen hinwen-
den. Die Antwort des eigenen Herzens ist fiir die
Predigt wesentlich. Der Prediger muf3 wirkliche, indi-
viduelle Anliegen vortragen, vertieft und bereichert

durch die Antwort, die die Kirche selber auf das PAU |_| NUS
Evangelium gibt. Dies ist es, was in dem hier vorge-
legten Buch versucht wird: das eigene Antworten auf VER LAG
das Evangelium ausdriicklich in die Predigtvorberei-
tung einzubeziehen. TR l E R

Reinhold Weier

Wort
und
Antwort

Anregungen
zur
Predigtmeditation

Lesejahr A

Rautinus:Verlag




