Scharer / Katechese wider den Tod

135

MATTHIAS SCHARER

Katechese wider den Tod

Lateinamerika als Herausforderung fiir die Glaubensvermittlung

Die folgenden Ausfithrungen! beziehen sich
auf ein Studienprojekt in Peru mit dem Thema:
JGanzheitliche Verkiindigung. Analysen und
Perspektiven nach 20 Jahren Medellin, an dem
der Verfasser, Professor der Katechetik, Reli-
gionspadagogik und Padagogik an der Kath.-
Theol. Fakultit Linz, im Sommer 1988 mit
anderen deutschsprachigen Theologen mitge-
arbeitet hat.

Der Beitrag ist ein Plidoyer, sich den Heraus-
forderungen, die durch die Situation der Kir-
che in Lateinamerika an uns gerichtet werden,
zu stellen. (Redaktion)

1. Aus der Teilhabe lernen

. Im Mittelpunkt unseres Forschungsinter-
esses standen die unmittelbaren Erfahrun-
gen aus der Teilhabe am Leben der
Betroffenen:

O Wir lebten ungefihr die Halfte der
Seminarzeit zu zweit oder dritt in den
Gebieten der Armen: in den Elendsvier-
teln um Lima und anderen Stidten; im
Hochland bei den Indios oder bei den
-mineros” (Bergarbeitern). Wir erfuhren
also wenig vom Leben in den Zentren bzw.
in den Vierteln der Reichen.

O Wir sprachen und arbeiteten mit
Bischéfen, Pfarrern, Katechisten, Theo-
logen, die groBteils mit den Armen leben,
befreiungstheologisch engagiert sind und
den Weg der lateinamerikanischen Kirche
von ,Puebla und Medellin” als Weg mit
den Armen fortsetzen wollten. Wir spra-
chen nicht mit den in den letzten Jahren

neuernannten, meist jiingeren Bischéfen,
die dem ,Opus Dei” zuzuzéhlen sind und
nach Aussagen unserer Informanten eine
Spaltung in die Bischofskonferenz, in die
Didzesen und in manche ,comunidades
christianas” gebracht haben; wir sprachen
nicht mit Priestern, die noch in der tradi-
tionellen lateinamerikanischen Pastoral
arbeiten und die Sakramente spendend
von Dorf zu Dorf ziehen.

Die wirtschaftliche, soziale, politische
und kirchliche Situation Perus zwingt
férmlich dazu, nicht neutral zu bleiben,
sich der eigenen Interessen bewuBt zu
werden, im Land — aber auch bei uns in
Europa — Stellung zu beziehen und sich
von den lateinamerikanischen Kirchen
herausfordern zu lassen.

2. Worin ist das katechetische Interesse
an der lateinamerikanischen Kirche be-
griindet?

Die Statistiken zur Entwicklung der Kir-
che in der Zukunft fordern heraus: Nach
den Berechnungen von W. Biithlmann leb-
ten um 1900 noch etwa 77 % der Katholi-
ken in der westlichen Welt. Schon 70 Jahre
spater gehorten plotzlich mehr als die
Hilfte, namlich 51 % der Katholiken, zur
siidlichen Welt, d. h. zu Lateinamerika,
Afrika, Asien und Ozeanien; 1980 waren
esbereits 58 %; innerhalb von 100 Jahren,
also bis zum Jahr 2000, wird sich das Zah-
lenverhiltnis fast umkehren: rund 70 %
aller Katholiken werden zur Kirche der
sogenannten dritten bzw. vierten Welt
gehoren.?

1 Gekiirzte Fassung der Vorlesung zur Eréffnung des Studienjahres 1989/90 an der Katholisch-Theologi-

schen Hochschule Linz.

2 Vgl. W. Biihlmann, Von der Kirche traumen, Graz — Wien — Koéln 1986, 234f.



136

Scharer / Katechese wider den Tod

Das teilnehmende Interesse an den soge-
nannten Entwicklungsldndern ist auch in
der rasant zunehmenden Armut begriin-
det, an der die Industrienationen wesent-
lich beteiligt sind. ,Wen packt’, so schrei-
ben Leonardo und Clodovis Boff, ,nicht
heiliger Zorn angesichts eines solchen
menschlichen und sozialen Infernos’?
wie es die derzeitige Weltsituation prigt?
Was denKatechetiker aberzuall demnach
Lateinamerika zieht, um aus der Teilhabe
am Leben der Menschen, aus dem Mitle-
ben in einer christlichen ,comunidad” und
aus den vielen Gesprichen neue Perspek-
tiven zu gewinnen, ist der Umstand, daB3
dort die entscheidenden Fragen der Theo-
logie auf die Praxis kirchlichen Handelns
zentriert sind. Nach G. Gutiérrez lautet
die ,Quellfrage” der Theologie (nicht der
Katechese!) Lateinamerikas:

JWie soll man von einem Gott, der sich als Liebe
offenbart, in einer Wirklichkeit sprechen, die von
Armut und Unterdriickung gekennzeichnet ist? Wie
soll man Menschen, die einen vorzeitigen und unge-
rechten Tod erleiden, einen Gott des Lebens verkiin-
den? Wie soll man das ungeschuldete Geschenk sei-
ner Liebe und Gerechtigkeit verstehen, wenn man
nur Unrecht zu erleiden hat? In welcher Sprache soll

man denen, die nicht einmal als Menschen gelten,
sagen, sie seien Sohne und Téchter Gottes?**

Diese pastoral-katechetische ~Grund-
orientierung der gesamten Theologie
schiebt die Frage, wie Glauben unter den

spezifischen, gesellschaftlichen und poli-
tischen Gegebenheiten konkret, d. h.
lebensverindernd, befreiend werden
kann, nicht auf die praktische Theologie
ab. Erinnert uns das nicht daran, wie sehr
vom Beginn der Kirche an, die Katechese
der Ursprung aller Theologien auch in
ihren Spezialisierungen”® war?

Die ganzheitliche, weil alle Dimensionen
des Menschseins — insbesondere auch
seine Skonomisch-gesellschaftliche Exi-
stenz — umfassende Verkiindigung® oder
die inkarnatorische Pastoral’ der latein-
amerikanischen Kirche ist also nicht das
praktische Ergebnis von pastoral oder
katechetisch ,angewendeten’ theologi-
schen Reflexionen. Das Verhiltnis von
Theologie und kirchlichem Handeln ist
geradezu umgekehrt, wenn man von G.
Gutiérrez’ Verstandnis ausgeht:

.Betrachten 148t sich Gott vor allem dadurch, da3
man seinen Willen, sein Reich, tut; erst dann denkt
man ihn. In Kategorien, die uns bekannter sind,
heif3t das: Betrachten und Praktizieren sind eine Ein-
heit, die wir ersten Akt nennen, wihrend Theologie
der zweite Akt ist. In einem ersten Schritt geht es dar-
um, sich auf Mystik und Praxis einzulassen; erst
danach 148t sich ein authentischer und ehrfurchts-
voller Diskurs iiber Gott entwickeln. Wollte jemand
Theologietreiben ohne die Vermittlung von Betrach-
tung und Praxis, wiirde er schlicht die Forderungen
des Gottes der Bibel miBBbrauchen. Das Geheimnis
Gottes lebt in der Betrachtung und in der Verwirkli-
chung des Planes, den Gott mit der menschlichen

3 L. u. C. Boff, Wie treibt man Theologie der Befreiung?, Diisseldorf 1986, 11.

-

Autor.

G. Gutiérrez, Von Gott sprechen in Unrecht und Leid — Ijob, Mainz 1988, 14; Hervorhebungen durch den

5 K. H. Schmitt, Perspektiven fiir die zukiinftige Arbeit des DKV, in: KatBl 114 (1989) 7.

¢ J.Sayerdefiniert ,ganzheitliche Verkiindigung” im lateinamerikanischen Kontext ,als personale, gemeind-

lich-kirchliche Zeugenschaft, die das Heilswirken Gottes in der Geschichte seines Volkes und seiner Schép-
fung entdeckt, das im Leben, im Tod und in der Auferstehung Jesu Christi gipfelt. Sie bezeugt und feiert
dieses Heilswirken durch ihre gemeindlich-christliche Praxis, die in der Kraft des befreienden Geistes Jesu
Christi menschlich-gesellschaftliche Lebenswelt in ihren verschiedensten Sektoren umgestalten will.
Dabei sollen Einzelmenschen und Strukturen verindert und auf das Reich Gottes hin dynamisiert werden.
Auf dem Weg ganzheitlicher Verkiindigung finden Gemeinden und Kirche ihren Kairos und ihre Optio-
nen, indem sie die Situation im Lichte des Wortes Gottes analysieren. Sie wollen die erfahrene Lebenswelt
alswirkmichtige Zeichen Jesu Christiin einem ProzeB der ,Evangelisierung” menschenwiirdiger gestalten.
Sowerden die Menschen voll Zuversicht den Vater Jesu Christi preisen, der sein Reich in ihrer Mitte herauf-
fiihrt” (J. Sayer/A. Biesinger, Von lateinamerikanischen Gemeinden lernen, Miinchen 1988, 60).

Vgl. G. Biemer, Inkarnatorische Pastoral, in: Diakonia 20 (1989), 15—22.



Scharer / Katechese wider den Tod

137

Geschichte hat; erst an zweiter Stelle kann dieses
Leben einen dann zu einer entsprechenden Reflexion
bzw. einem angemessenen Sprechen ermutigen.”®
Als praktische Konsequenz eines solchen
Verstindnisses ist Theologietreiben ohne
Verwurzelung in der befreienden Praxis
der ,comunidades christianas” nicht denk-
bar. Dies konnten wir u. a. in der Begeg-
nung mit den Theologen am Institut Bar-
tolomé de las Casas eindrucksvoll erle-
ben: Praktisch alle Theologen leben und
arbeiten in ,comunidades”. G. Gutiérrez
lieB uns europiische Theologen — besser
als es mit Erklarungen méglich gewesen
wire — spiiren, wo die Prioritéiten seiner
Arbeit liegen: Um vier Uhr nachmittags
beendete er von sich aus das Gesprach mit
uns, weil er zur ,reunion” in seiner ,comu-
nidad” eilen mufte.

3. Die Bekehrung der Kirche und der
Theologie

Die Umkehr der lateinamerikanischen
Kirche aus der Umklammerung und Ver-
flechtung mit den Reichen und Méchtigen
hin zu den Armen, in dem sie sich auch in
der Realitit ,in Richtung der Slums und
deram Rand des gesellschaftlichen Lebens
gehaltenen Landbevélkerung bewegt”,
wurde auf den gro3en gesamtlateinameri-
kanischen Bischofskonferenzen von
Medellin (Columbien 1968) und Puebla
(Mexiko 1979) als eine ,vorrangige Option
fir die Armen” bezeichnet. In diesem
Standortwechsel der Kirche sahen die
Bischofskonferenzen die Theologie des
Zweiten Vatikanums in der spezifischen
lateinamerikanischen Situation verwirk-
licht und weiterentwickelt. Es wurde das
BewuBtsein vertieft, daf3 die sogenannte
Unterentwicklung der Vélker Lateiname-

rikas durch den Entwicklungsbegriff
nicht mehr adiquat beschrieben werden
konnte: die sogenannte Theorie der
~Dependenz’, die in die Texte der Bischofs-
konferenz Eingang fand, schirfte den
Blick der Bischéfe und Theologen fiir die
weltweit verankerten Strukturen von
Ungerechtigkeit und Ausbeutung; sie
sprachen von einer ,institutionalisierten
Gewalt” (Medellin 1968) und von ,Struk-
turen der Siinde” (Puebla 1979). Die Kir-
che selber lie sich also auf einen Prozef3
wvon der Analyse der Abhéngigkeit zum
BewuBtsein der Selbstindigkeit**° ein.
Mit der vorrangigen Option fiir die
Armen hat die Kirche Lateinamerikas eine
klare Grundoption fiir ihr gesellschaftli-
ches Handeln getroffen; damit gewinnt
auch die Theologie, die bis in die alltigli-
che Lebenspraxis der Theologen auf das
kirchliche Handeln bezogen ist, im
~LArmen” ihren ,Interlokutor’; dieser
befreit sie aus einer ,theoretischen Dauer-
reflexion ohne Handlungsrelevanz’, an
der nach Meinung G. Greshakes die der-
zeitige europaische Theologie krankt;"
Theologie wird zum Stimulus und kriti-
schen Potential kirchlichen Handelns.
Worin und in welcher Weise die Hand-
lungsperspektive der lateinamerikani-
schen Kirche und Theologie den Alltag
europidischer Glaubensvermittlung her-
ausfordern kann, wo aber auch die Gren-
zen dieser Herausforderung liegen, versu-
che ich nun an einem Kernproblem der
Katechese konkreter zu entfalten:

4. Die vorrangige Option fiir die Armen
— eine Herausforderung fiir die Tradie-
rungskrise des Glaubens in Europa

Nach den jiingst veroffentlichten ,drén-

8 zit. nach: G. Gutiérrez, Von Gott sprechen in Unrecht und Leid — Ijob, Miinchen 1988, 13.
? ]. Sayer, Schritte der Vershnung in einer unverséhnten Welt, in: KatBl 113 (1988) 740.
10 K, Fiissel, Theologie der Befreiung, in: Neues Handbuch Theologischer Grundbegriffe, Bd. IV, Miinchen

1985, 200.

11 Vgl. Woran krankt heute die Theologie? Ein Gespriich mit Professor Gisbert Greshake, in: Herder Korre-

spondenz 43 (1989) 362—368.



138

Scharer / Katechese wider den Tod

gende(n) Fragen der religionspidagogi-
schen Praxis und Reflexion” durch den
Vorstand des Deutschen Katecheten
Vereins" nimmt die ,Differenz von kirch-
lich dargestelltem Weltverstindnis und
tatsichlicher Welt- und Lebenserfahrung”
stiandig zu, sodaB ,die Sprache des Evan-
geliums in der Vermittlung durch die Kir-
che (in Predigt, Katechese, Religionsun-
terricht usw.) und das Erscheinungsbild
der Kirche von den meisten Menschen
nicht mehr verstanden” werden. ,Das Pro-
blem verschirft sich, weil es offensichtlich
keine hinreichenden Vorstellungen iiber
die Kirche in der Welt von morgen (mit
den technischen, dkologischen, sozialen,
humanitiren und interkulturellen Proble-
men) gibt, welche handlungsweisend ver-
standen wiirden. Viele der iiberlieferten
Formen und Formulierungen des Glau-
bens scheinen sich vor den Problemen der
Weltgesellschaft und angesichts rapider
interkultureller Austauschprozesse
(,Welteinheitskultur’) nicht mehr ver-
standlich machen zu lassen*®

Angesichts dieser fundamentalen Tradie-
rungskrise des Glaubens in den modernen
bzw. postmodernen Gesellschaften und
dem kirchlichen Aufbruch in Lateiname-
rika fragen manche: wichst dort der
Glaube nur deswegen, weil der aufklireri-
sche Bruch zwischen Glaube und Leben,
zwischen Kirche und Welt nicht oder noch
nicht geschehen ist? Ist es also nur eine
Frage der Zeit, bis auch dort das ,Ende des
Christentums’, ja der Religion anzubre-
chen droht? Oder ist unser Dilemma dar-
auf zuriickzufiithren, daB3 wir im Haben-
wollen und Konsumieren ersticken, weil
- nur ,die Not beten” lehrt? MiiB3te die Kir-
che also ein Interesse daran haben, daf3

der Wohlstand abnimmt, damit der Glau-
be wichst?

Wer den Armen Lateinamerikas begegnet
ist, wird allen ,Flirtversuchen” mit der
Armut, Angst oder Abhingigkeit von
Menschen eine endgiiltige Absage ertei-
len. Es ist fiir unsere mitteleuropiische
Situation bereits unbegreiflich, wie bei
einer mehr als 1000prozentigen Infla-
tionsrate, wie sie fiir Peru 1988 errechnet
wurde (fiir 1989 iiber 5000 Prozent), breite
Bevélkerungsschichten iiberleben kén-
nen. Ratlos stehen wir vor dem menschli-
chen Elend von eineinhalb Millionen Kin-
dern (bei einer Bevélkerungszahl von 21
Millionen), die arbeiten miissen, weil sie
die einzigen in der Familie sind, die noch
Arbeit haben; sie kann man durch nied-
rigsten Lohn und ohne Sozialleistungen
am meisten ausbeuten; teilweise werden
siesogar in Minen eingesetzt, deren Mine-
ralien die Industrielinder beziehen und
weiterverarbeiten; ,eines von zwei Kin-
dern unter 6 Jahren ist unterer-
nahrt, . . “* ... von 1000 Kindern in
den armen Schichten unter einem Jahr
sterben in Peru 110 an Krankheiten, die
heilbar sind** ,In Lima, mit ca. 7 Millio-
nen Einwohnern, konzentrieren sich 70 %
der Arzte des Landes, obwohl hier ,nur’
ein Drittel der Gesamtbevolkerung
wohnt, und selbst da gibt esin den Elends-
vierteln eine akute Unterversorgung an
Arzten und Krankenschwestern ¢
Uniibersehbar ist das AusmaB3 der
Gewalt: Peru hatte 1988 die meisten Ver-
schleppten der Welt; bei ihnen handelt es
sich in der Regel um kleine Bauern und
Gewerkschaftsfithrer, die sowohl vom
Militir als auch von den Mitgliedern des
+Sendero” gewaltsam verfolgt werden; der

12

und Reflexion, in: KatBl 114 (1989) 554—559.
13 ebda 554.

Vorstand des Deutschen Katecheten-Vereins, Einige dringende Fragen der religionspadagogischen Praxis

14 ] Sayer, Schritte der Vers6hnung in einer unvershnten Welt, in: KatBl 113 (1988) 738.

15 ebda 738.
16 ebda 738.



Scharer / Katechese wider den Tod

139

~Sendero Luminoso” (Leuchtender Pfad)
ist eine gewalttitige Widerstandsbewe-
gung, die auf die Zerstdrung aller staatli-
chen — in jiingster Zeit auch kirchlichen
— Einrichtungen abzielt, um das Land in
das totale Chaos zu treiben.

Keine Statistik und kein Reisebericht kann
den unmittelbaren Eindruck von Armut
und Gewalt wiedergeben, wie er sich in
der konkreten Begegnung mit den Betrof-
fenen zeigt. Am 20. August schrieb ich in
mein Reisetagebuch:

Spaziergang am Stadtrand; ich bin umgeben von
armen Menschen; ich merke, wie ich Angst bekom-
me, allein zu gehen. Ich fiirchte die vielen Hunde,
obwohl sie so ausgehungert sind, daB sie keinem
Menschen etwas anhaben kénnen. Ich habe Angst,
es kénnte mich jemand iiberfallen. Ich habe Geld in
der Tasche; wie unfrei das macht. Ich sehe aus wie ein
,Gringo’, ein reicher Auslinder.

Vor jeder Hiitte ballen sich unzihlige Kinder. Alle
zerlumpt; voller Schmutz; gewalttitig und aggres-
siv. Diese vielen Menschen inmitten abgemagerter
Hunde, Abfall und Schmutz. Geschépfe Gottes? Ein
Mann aus der ,comunidad’, der weder lesen noch
schreiben kann, hat mir gesagt: Wir haben ein Recht
auf Leben, Arbeit, Bildung, Menschenwiirde.

Das unendliche Elend stumpft auch ab. Es sind hun-
derte, tausende Kinder und Jugendliche ohne Bil-
dung, ohneBerufschancen, ohne Zukunft. Ichspiire,
wie mich das unendliche Ausmaf3 dieser Armut
ldhmt. Jede und jeder von diesen Menschen ist in
Seine Hand geschrieben? Alle die namenlosen Kin-
der und Jugendlichen?

Wer der ,pobreza mortal’, der tédlichen
Armut begegnet ist, wei3, daB diese mit
der Armut als ,spiritueller Kindschaft’, als
Nerfiigbarkeit vor Gott” nichts zu tun hat.
Die unmenschliche Situation zwingt
schon die Kinder zu Raub und Gewalt.
Selbst in der kirchlichen Jugendgruppe —
so hat man uns erzihlt — sehen die
Jugendlichen nicht ein, warum man einen
,Gringo”’, in ihren Augen einen reichen
Auslidnder, nicht bestehlen diirfe.

Wer wird angesichts der uniibersehbaren
Armut und Gewalt nicht der Versuchung
erliegen, diese demoralisierten, wirt-

schaftlich ausgebeuteten, scheinbar
unmiindigen, des Lesens und Schreibens
vielfach nicht michtigen Menschen zu
Objekten einer gutgemeinten Wirt-
schafts- und Entwicklungshilfe, eines
Alphabetisierungsprogrammes oder —
was noch schlimmer ist — einer Glau-
bensvermittlung oder moralischen Aufrii-
stung zu miBbrauchen?

Genau dieser wirtschaftlichen, bildungs-
politischen und auch pastoral-katecheti-
schen Versuchung will die lateinamerika-
nische Kirche, in ihrer auf Subjekt-
werdung innerhalb der ,communio” der
Glaubenden angerichteten Praxis wider-
stehen. In Puebla heiBt es:

,Die Armen verdienen ein vorrangiges Augenmerk,
ungeachtet ihrer moralischen oder persénlichen
Befindlichkeit. Geschaffen nach Gottes Bild und
Gleichnis, um seine Kinder zu sein, wird dieses Bild
jedoch verdunkelt, ja verhéhnt. Daher iibernimmt
Gott es, sie zu verteidigen, und er liebt sie” (1142)."”
Die Armen selber sind Kirche, in der sich
der ,Dios de la vida® — der ,Gott des
Lebens” — inkarniert, so wie er in Jesus
Christus als der Gottesknecht und gering-
ste Bruder Mensch fiir uns Menschen
geworden ist.

Die ,comunidad christiana” grenzt sich
gegeniiber der Gesellschaft nicht mehr ab,
um ihre weiBe Weste zu bewahren. Sie
solidarisiert sichund machtihre Hindeim
wahrsten Sinne des Wortes schmutzig,
wenn im Gemeindegottesdienst die Idee
zum Bau eines ,centro de salud” (Gemein-
dezentrum) oder eines ,taller” (Werkstit-
te) fiir arbeitslose Jugendliche aufbricht
und wenn solche Projekte in sonntégli-
cher Gemeinschaftsarbeit Schritt fiir
Schritt verwirklicht werden. Gegen die
Praxis einer korrupten, staatlichen Admi-
nistration und Justiz initiieren ,comunida-
des” sogenannte Volkskiichen, in denen
Gruppen von Frauen fiir viele Familien ein
billiges Mittagessen kochen, gleichzeitig

17 zit. nach: G. Gutiérrez, Von Gott sprechen in Unrecht und Leid — Ijob, Miinchen 1988, 12f.



140

Scharer / Katechese wider den Tod

aber auch Bildungsarbeit betreiben oder
in dem die Christen ihre Streitigkeiten
untereinander durch Richter aus der
Gemeinde schlichten. Die ,comunidad” ist
keine kirchliche Organisation neben
anderen gesellschaftlichen Einrichtun-
gen. Im jesuanischen Geist ist sie das Fer-
ment in den gegebenen gesellschaftlichen
Strukturen, das Spuren der befreienden
Jesusinspiration aufdeckt, individuelle
und gesellschaftliche Ausbeutungen von
Mensch und Schépfung denunziert, ihre
weltweiten Zusammenhiinge analysiert
und offenlegt; das Ferment, das zum ent-
schlossenen, in der Liebe und Gerechtig-
keit wurzelnden Engagement fiir eine
Gesellschaft animiert, in der jeder sich
selbst und den anderen gerecht wird.
Woher aber kommt in einer ,Kultur des
Todes” der Impuls und die Kraft zu einem
solchen (im wahrsten Sinne des Wortes),
.dem Menschen wiirdigen” und damit
provokativ  gesellschaftsverindernden
Handeln?

Ich kann wiederum nur aus der kurzen
Erfahrung berichten, worin ich die primé-
re Triebkraft zum Handeln gesehen habe.
Ich lese in meinem Reisetagebuch:
Wochentagsmesse in Sagrada familia. Padre Ricardo
feiert mit einer kleinen Gemeinde in der Kapelle Got-
tesdienst. Wir sitzen dicht gedréngt; an der Kleidung
seheich, wiearm die Leutesind. Vielekommen blo83-
fiiBig oder in zerrissenen Sandalen, obwohl es am
Abend sehr kiihl ist. Es ist dicke Luft in der Kapelle;
jeder bringt ,seinen” Geruch aus der Hiitte mit. P.
Ricardo ist ein spiritueller Priester durch und durch;
seine Mitbriider Hugo, Daniel, Roberto sagen mit
Trinen in den Augen: ,Ricardo hitte unser Bischof
werden sollen; nicht der junge Spanier, der vom
Opus Dei geschickt wurde und der die Menschen
nach dem Gottesdienst nicht einmal grii3t und
anhért.” Unser Gottesdienst ist ganz einfach gestal-
tet. Vorjedem Gebet Stille — Zeit zur Sammlung. Die

Einsetzungsworte der Eucharistiefeier beriihren
mich tief.

Ich denke an einen Text aus Cristy Orze-
chowskis Buch ,Hoffnungstranen’; inihm

verschmilzt der Horizont von damals und
heute:

+Zeitungsnotiz, Lima, Mérz 1987:

.. . Es spricht der Familienvater Porfirio X.: ,Heute
verdiene ich mir mein Leben, indemich alle drei Tage
Y4 I meines Blutes verkaufe. Mit den 100 Intis, die sie
mir dafiir geben, kann ich Milch fiir meine drei
Monatealte Tochterkaufen . . . Inzwischenhabeich
allerdings schwere Symptome von Animie, und ich
wei3 nicht, wie lange sie mein Blut noch kaufen
werden . . 8

Mystik und Politik, Betrachten und Prak-
tizieren sind ineinander verschmolzen.
Die vorrangige Option fiir die Armen ist
weder eine politisch 6konomische Strate-
gie noch ein pastoral-katechetisches Kon-
zept. Sie ist — so wie ich das erlebt habe
— die unausweichliche Konsequenz einer
Kirche, die, tief, ja mystisch im Jesus-
Christus-Glauben verwurzelt, der wirt-
schaftlichen, politischen und gesellschaft-
lichen Realitit der Menschen nicht nur
kritisch gegeniibersteht oder sie interes-
siert begleitet, sondern die im solidari-
schen und befreienden Handeln mit allen
Menschen ihren authentischen Ausdruck
des Glaubens findet.

Das konkrete, alltigliche Engagement der
Liebe und Gerechtigkeit provoziert dort,
wo sich Christen, Marxisten, Humanisten
mit den Armen solidarisieren und sich fiir
ihre Befreiung engagieren, die urbiblische
Frage: Warum und in wessen Namen tut
ihr das? (Vgl. Apg 3,6) GemaB dem Apo-
stolischen Schreiben Evangelii nuntiandi
(Art. 21) Papst Pauls VI. ist mit dem stau-
nenden Fragen der Menschen aufgrund
des Lebenszeugnisses der Christen die
Basis der Evangelisierung gelegt.

5. Die Unvergleichbarkeit der Situation
und die Askese der Vernunft und Sachbe-
zogenheit

Die Situation der Armen Lateinamerikas
und die Situation der Kinder, Jugendli-
chen, Erwachsenen und alten Menschen

18 Ch. Orzechowski, Hoffnungstrinen. Meditationstexte aus Lateinamerika, Salzburg 1988, 51f.



Scharer / Katechese wider den Tod

141

in den westlichen Industriegesellschaften
ist grundverschieden. Gustavo Gutiérrez
hat uns wiederholt davor gewarnt, den
befreiungstheologischen Begriff der ,t6d-
lichen Armut’ auf Auf3enseiter, Rand-
gruppen oder auf Opfer einer ,Zwei-
drittelgesellschaft, wie sie die Indu-
strienationen zunehmend produzieren,
zu iibertragen; er werde dadurch ver-
harmlost. Es hieBe die auf Leben und Tod

ausgesetzte lateinamerikanische Kirche

verh6hnen, wenn man die Situation der
Schiiler und Schiilerinnen in unseren
Schulen oder der Lehrlinge in den Betrie-
ben, die sicherlich auch institutionellen
Zwingen und strukturellen Ungerechtig-
keiten — etwa durch den Druck von Wirt-
schaftsverbianden auf schulpolitische und
AusbildungsmaBBnahmen — ausgeliefert
sind, mit der Situation der Armen Latein-
amerikas parallel setzte.

Von Lateinamerika kann man lernen:
Unrechtstrukturen stirkt, wer immer
diese durch ideologische oder rein emo-
tionelle Pauschalurteile anstelle von sach-
lichen und (wissenschaftlich) begriindba-
ren Analysekriterien denunzieren will.
Nur die Askese der Vernunft und der
Sachbezogenheit, die nicht in einer kimp-
ferischenIdeologie, sondernim Vertrauen
in den Gott des Lebens, der in Jesus Chri-
stus alles und alle mit sich verséhnt hat,
griindet, kann aus dem Teufelskreis wech-
selseitiger Pauschalurteile zu konkreten
Schritten der gesellschaftlichen, wirt-
schaftlichen, politischen und kulturellen
Verianderung hier wie dort befreien.

6. Am ProzeB lernen und nicht Ergebnisse
kopieren

Wenn weder der Armutsbegriff noch die
Option fiir die Armen nach Europa iiber-

tragen werden kénnen, dann vielleicht die
Bewegung der Basisgemeinden?

Dazu erinnere ich mich an ein Gesprich
mit dem schon erwihnten P. Ricardo. Auf
dem Weg zum sonntiglichen Mittagessen
bei seiner Schwester, die mit ihrer Familie
und mit der Mutter in einem mittelstindi-
schen Stadtviertel wohnte, sagte er: ,Die
Menschen hier kénnen kaum zu einer
comunidad werden” Hat also ‘L. Boff
recht, wenn er meint: ,Ich komme mehr
und mehr zu der Uberzeugung, daB die
kirchlichen Basisgemeinden von ihrem
Wesen her das ureigene Werkzeug der
Armen sind; sie sind nicht fiir die Mittel-
und Oberschicht %

Ist es in einer mitteleuropiischen
«Betreuungs- und Servicekirche’, an deren
~Angebot-Nachfrage-Dogma“ nach Mei-
nung H. Steinkamps der iiberwiegende
Teil von Seelsorgern und Pfarrzugehori-
gen festhalt® und das sich widerspruchs-
los in die herrschenden Strukturen einer
Konsumgesellschaft einpaBt, aussichts-
los, von lateinamerikanischen Gemein-
den zu lernen?”

Wer sich einen Direktimport pastoral-
katechetischer Methoden aus Lateiname-
rika, sozusagen als Frischzellentherapie
fiir die europiische Kirche erwartet, wird
an den kulturellen, gesellschaftlichen und
religiosen Differenzen zwischen Latein-
amerika und Europa scheitern. Anders ist
es, wenn wir nach den Merkmalen und
Strukturen des Prozesses fragen, in dem
sich die lateinamerikanische Kirche zu
den Armenbekehrt hat und tagtiglichneu
bekehrt; denn die Lebendigkeit dieser Kir-
che liegt ja gerade nicht in der Sicherheit
und Abgeschlossenheit eines fertigen
Inkulturations- bzw. Evangelisierungs-

% L. Boff, Theologie hért aufs Volk. Ein Reisetagebuch, Diisseldorf 1982, 19.

2 H. Steinkamp, Selbst ,wenn die Betreuten sich andern’, in: E. Schillebeeckx (Hg.), Mystik und Politik. The-
ologie im Ringen um Geschichte und Gesellschaft, Mainz 1988, 354—363, hier: 360.

2 Vgl. den Buchtitel: ]. Sayer/A. Biesinger, Von lateinamerikanischen Gemeinden lernen, Miinchen 1988.



142

Scharer / Katechese wider den Tod

konzeptes, sondern in dessen Konflikthaf-
tigkeit, Unsicherheit und Gefahrdung.
Wias also sind Charakteristika des latein-
amerikanischen Umkehrprozesses der
Kirche, von denen auch wir lernen
kénnen?

a) Die Kirche selber gesellt sich zu den
Umkehrwilligen; sie steht nicht mehr nur
als prophetische Ankiinderin der anbre-
chenden Gottesherrschaft den Menschen
und der Gesellschaft gegeniiber; sie weif3
sich mitihnen in die Strukturen von Unge-
rechtigkeit und Siinde verstrickt und
bedarf gleich ihnen der Bekehrung. Sie
wird solidarisch im gewalt-, aber nicht
widerstandslosen Kampf um Befreiung
und ist offen auf die von Gott geschenkte
Vers6hnung hin. Das Image der ,comuni-
dades” miBt sich an der Konflikt- und Ver-
s6hnungsbereitschaft, an der handelnden
Liebe und Solidaritatsfahigkeit mit allen
Menschen, die an Projekten der Befreiung
arbeiten, die dem Geist Jesu nicht wider-
sprechen.

b) Die Bibel verwurzelt sich im Alltag der
Menschen. Dazu eine Erfahrung: Die in
den ,comunidades” zahlreich vorhande-
nen Exemplare der ,Biblia Latinoamerica-
na’, die bei jeder ,reunion” (Zusammen-
kunft) verwendet werden, sind buchstib-
lich ,zerlesen”. Und das in einem Land, in
dem es viele Analphabeten gibt! Die HI.
Schrift, gelesen ,im Zusammenhang des
Lebens und im Lichte der Tradition und
des Lehramtes” (Puebla, n. 1001), ist die
.Seele der Evangelisierung” (Puebla, n.
372).

c) Die mystische Verwurzelung im Glau-
ben an den ,Dios de la vida®, an den ,Gott
des Lebens’, und die spirituelle Verbin-
dung mit Jesus Christus, der sich im
Antlitz des Armen zeigt, ermdglicht eine
radikale Bekehrung zum Menschen, die
sich in der unbedingten Anerkennung sei-
nier personalen Wiirde und gottgeschenk-
ten Freiheit, unabhingig von seiner mora-
lischen Qualitit, auBert: Kein Mensch —

und sei er noch so arm, unterdriickt,
unmiindig oder behindert, darf zum
Objekt wirtschaftlicher, bildungspoliti-
scher oder pastoral-katechetischer Maf3-
nahmen gemacht werden, indenen andere
iiber ihn bestimmen und ihn als Objekt
mi3brauchen.

Wenn wir von der lateinamerikanischen
Kirche lernen wollen, dann nicht im
Kopieren von Ergebnissen, sondern in der
Ernsthaftigkeit des Bekehrungsprozesses
zum konkreten Menschen in seiner wirkli-
chen — und nicht idealisierten — Realitit.
Wer sich persénlich und in der communio
der Glaubenden auf diesen Umkehrpro-
zeB3 einldBt, wird auf die Frage stoBBen, ob
sich die vollstindige und authentische
Lehre der Kirche nur an einer Summe von
rechtgliubigen Sitzen oder nicht ebenso
an der Entschlossenheit der handelnden
Liebe messen lassen mul3.

7. ,Sehen — Urteilen — Handeln” als
,Didaktik des Glaubens”

Wenn wir zum Abschluf3 noch nach der
besonderen Didaktik lateinamerikani-
scher Katechese fragen, dann machen wir
eine erstaunliche Entdeckung: Es gibt kein
neues Modell, sondern die alte, von Car-
dijnund der Arbeit der KAJ bekannte Pra-
xisvon ,Sehen — Urteilen — Handeln”; sie
wird zur charakteristischen Didaktik des
Glaubens. Die realititsgerechte Analyse
der Lebenswirklichkeit ist integrativer
Bestandteil jeder Katechese und Evangeli-
sation; sie wird nicht iiber die betreffen-
den Menschen, in objektivierender
Distanz zu ihnen, sondern in solidarischer
Partizipation mit ihnen durchgefiihrt.
Was im alltiglichen Leben geschieht und
was die jiidisch-christliche Uberlieferung
offenbart, verschmilzt im ,compromiso’,
das ist das konkrete realitatsgerechte und
befreiende Handeln aus dem Glauben her-
aus, zu einem ,dritten Horizont".
Gelingende Glaubensvermittlung wird
zur Einfithrung in die Praxis von ,Sehen —



Scharer / Katechese wider den Tod

143

Urteilen — Handeln’, zur Einiibung in
einen praktizierten und nicht theoretisier-
ten Glauben.

Der lebendige Proze3, den der Entwurf
zum Sozialhirtenbrief in Osterreich aus-
geldst hat, zeigt u. a., daB eine so elemen-
tare Struktur der Glaubensvermittlung
auch in unserer differenzierten Gesell-
schaft, iiber die Kirchengrenzen hinaus,
Interesse weckt.

8. Ganzheitliche Verkiindigung, die die
Zerrissenheit und Erlésungsbediirftigkeit
offenbart

Der in Mode gekommene Begriff einer
ganzheitlichen Glaubensverkiindigung
oder -vermittlung,? der eher appellativen
als definitorischen Charakter hat und
zunichst gegen die Gefahr des Auseinan-
derfallens von Kognition und Emotion
deren Zusammengehorigkeit beschwor,
droht inzwischen durch seine alltigliche
Verwendung fiir alles und jedes (von der
ganzheitlichen Medizin bis zur ganzheitli-
chen Kérperkultur) zu einer Leerformel
zu verkommen. Gegen alle Verharmlo-
sung oder humanistisch-psychologische
Einengung zielt der Begriff in Lateiname-
rika auf die Integration politisch-gesell-

schaftlichen Handelns in die Glaubens-
vermittlung ab. ,Ganzheitlich” ist dem-
nach eine Verkiindigung bzw. eine Kate-
chese nicht schon dann, wenn sie die exi-
stientiellen Fragen des Menschen aufgreift
oder wenn sie ihn in einen Zustand ver-
setzt, in dem er sich mit sich selbst, mit der
Welt und mit Gott in Einheit erlebt.
Ganzheitlich ist nach lateinamerikani-
schem Verstiandnis die Glaubensvermitt-
lung dann, wenn sie nicht nur den Kopf
oder das Gefiihl des Menschen integriert,
sondern wenn sie sich im solidarischen,
befreienden Handeln der Christen in der
aussichtslosen, 6konomisch-gesellschaft-
lichen Wirklichkeit zeigt. Die ganzheitli-
che Verkiindigung macht also den Men-
schen nicht von sich aus oder aus eigener
Kraft, sozusagen in Selbsterlésung ,ganz”.
Gerade das Gegenteil ist der Fall: Ganz-
heitliche Verkiindigung offenbart eher die
Zerrissenheit des Menschen und seiner
Gemeinschaft als die Ganzheit; solche
Glaubensvermittlung halt in ihrem soli-
darischen Engagement aber auch die Fra-
ge und die Hoffnung nach jenem ganz
anderen wach, der allein Mensch und
Gesellschaft auf die Vollgestalt gegliickten -
Menschseins hin befreien, d. h. erlésen
kann.

2 Vgl. zur Kritik des Ganzheitsbegriffes in der Theologie und Religionspidagogik: K. Nientiedt, Ganzheit-
lichkeit, in: Herder Korrespondenz 41 (1987) 101—103.

GroB, Engelbert

,,RElIgIOI'ISIlI‘ItEI'I'iCht auf der Suche"

aus der Reihe Extemporalia —
Fragen der Theologie und Seelsorge
Band 7, 120 Seiten, Broschur, DM 19,80; ISBN 3-7721-0103-8

Studien des Eichstatter Ordinarius fir Religionspadagogik, selbst tiber
20 Jahre hauptberuflicher Religionslehrer, zur Problematik der Glau-
bensvermittiung im Unterricht in unserer Zeit. Einladung zur Suche
nach Zugang zum Evangelium und zur Wahrheit und Glaubwirdigkeit
der Rede Uiber Gott und unser Heil.

Einladung an Religionslehrer, Priester, Katecheten, Fachleiter und Bild-
ner kinftiger Lehrer des Glaubens.

FRANZ SALES VERLAG, Eichstiitt — Wien
Auslieferung in Osterreich: HERDER — Wien.




