144

Simon / Meister Eckhart

WERNER SIMON

Meister Eckhart — Mystik und Denken

Wie ,Glaube” und ,Wissen” keine Gegensiitze
darstellen, so auch nicht ,Mystik“ und ,Den-
ken". Es handelt sich jeweils eher um einander
erginzende Kategorien. In der Auseinander-
setzung mit der irrationalen Emotionalitit
gegenwirtiger Bewegungen wie ,New Age”
kann eine Besinnung auf die mittelalterliche
Mystik wegweisend sein.

Der Verfasser, Professorim Fachbereich Philo-
sophie und Sozialwissenschaften an der Freien
Universitit Berlin, stellt die Mystik Eckharts in
den historischen Kontext seiner Zeit und
schligt Briicken zur Gegenwart. (Redaktion)

1. ,Mystik” und ,Denken”

Mystik”und ,Denken” — lassen sich diese
beiden Weisen der Wirklichkeitserfah-
rung anders als in einem Verhiltnis des
Gegensatzes  zueinander  verstehen?
Mystik” — zeichnet sich die mit diesem
Begriff signalisierte Erfahrung nicht
dadurch aus, daB sie sich gegen ein ratio-
nales Verstindnis sperrt, daf3 sie die Emo-
tionalitit, aber eben nicht die Rationalitit
des Menschen anspricht und heraus-
fordert?

Was uns heute vielfach als ein Gegensatz
erscheint, was dariiber hinaus heute viel-
fach im Widerspruch artikuliert und
gelebt wird, wurde in der theologischen
und philosophischen Reflexion des Mit-
telalters offenbar nicht als Gegensatz emp-
funden. Bonaventura (um 1217—1274)
definiert die mystische Erfahrung als

einen Modus des Erkennens. Sieist ,cogni-
tio Dei experimentalis”’: ein Erkennen
Gottes in der Weise der Erfahrung, d. h. in
der Weise einer unmittelbaren Gegeben-
heit, in der sich der Erkenntnisinhalt dem
Erkennenden selbst zeigt und gibt. Aber
solche Erfahrungserkenntnis bleibt offen
fiir eine ihr nachfolgende begriffliche
Reflexion. Sie ist verniinftiger Einsicht
nicht prinzipiell verschlossen, sondern
besitzt eine ihr eigentiimliche Verniinftig-
keit. Auch in diesem Zusammenhang gilt
das fiir das Programm der Scholastik
grundlegende Axiom der ,fides quaerens
intellectum”: Der in der Glaubenserfah-
rung — und mystische Erfahrung ist fiir
den glaubenden Christen immer auch
Glaubenserfahrung — behauptete Wahr-
heitsanspruch kann undsoll in einer nach-
folgenden Reflexion als rational verniinf-
tig oder zumindest als rational nicht
widerverniinftig erwiesen werden. Wahre
Religion muB sich vor einem an der Suche
nach Wahrheit ausgerichteten Denken
nicht fiirchten, sie setzt ein solches Den-
ken vielmehr vom eigenen Wahrheitsan-
spruch her voraus und frei.

Es gibt einen Traditionsstrang, der die
Reflexion auf die mystische Erfahrung als
eine durchgingige Problemstellung der
gesamten mit ,Scholastik” bezeichneten
Periode des theologischen Nachdenkens
ausweist. Andererseits gewinnt die Pro-
blemstellung im 14. und 15. Jahrhundert
im Zusammenhang aktueller geschichtli-

1

Vgl. Bonaventura, Il Sent. 35, 1,1,c; De perfect. evangel. I, concl.; auch: Thomas von Aquin, Summa

theol. II-11, 97,2. Dazu: A. M. Haas, Die Problematik von Sprache und Erfahrung in der deutschen Mystik,
in: W. Beierwaltes u. a., Grundfragen der Mystik, Einsiedeln 1974, 73—104; ders., Was ist Mystik?, in:
K. Ruh (Hg.), Abendldndische Mystik im Mittelalter. Symposion Kloster Engelberg 1984, Stuttgart 1986,
319—341. Ferner: St. Griinewald, Franziskanische Mystik. Versuch einer Darstellung mit besonderer
Beriicksichtigung des hl. Bonaventura, Miinchen 1932; E D. Joret, Die mystische Beschauung nach dem

hl. Thomas von Aquin, Diilmen 1931.



Simon / Meister Eckhart

145

cher, sozialer und kultureller Entwicklun-
gen einen neuen Stellenwert und eine Rele-
vanz, die weit iiber den Bereich
scholastischer — schulméBiger — Befas-
sung hinausreicht. Exemplarisch 148t sich
dies in der Person und im Denkansatz des
Meister Eckhart (um 1260—1328) auf-
zeigen.

2. Die neuplatonische Tradition:
Dionysius Areopagita

2.1. Die Tradition der mittelalterlichen
Mystik steht in der Wirkungsgeschichte
einer philosophischen Erneuerungsbewe-
gung, die im dritten nachchristlichen
Jahrhundert vor allem platonisches
Gedankengut neu aufnahm. Dieser soge-
nannte Neuplatonismus ist vor allem mit
der Person und dem Werk Plotins® ver-
bunden. Er prigte nicht nur die auBer-
christliche spitantike Philosophie, son-
dern beeinfluBte auch Philosophie und
Theologie des spitantiken Christentums.
Angesichts der dominierenden Erfahrung
des Widerspruchs und des Gegensatzes,
einer Erfahrung der Zerrissenheit, die
identisches Leben gefihrdet und in Frage
stellt, stellt sich die Frage nach dem
Zusammenhang des Ganzen als dem, was
Sinn gibt und Sinn verbiirgt. Ein solcher
Zusammenhang findet sich nicht in der
Vielfalt, wie sie in der sinnlichen Wahr-
nehmung und Erfahrung vor Augen tritt,
er findet sich auch nicht in der Vielfalt der
begrifflich geordneten geistigen Wirklich-
keit. Das ,Eine’, daszugleich das Gute” ist,
liegt als Grund und Ursprung jenseits

dieser Vielfalt. Es 148t sich von daher nur
negativ bestimmen:

,Da namlich die Wesenheit des Einen die Erzeugerin
aller Dinge ist, ist sie keines von allen. Sie ist also
weder ein Etwas, noch ein Wiebeschaffen, noch ein
Wieviel, weder Geist noch Seele; es ist kein Bewegtes -
und wiederum auch kein Ruhendes, nicht im Raum,
nicht in der Zeit, sondern das Eingestaltige als sol-
ches; oder vielmehr ohne Gestalt, da es vor jeder
Gestalt ist, vor Bewegung und vor Stindigkeit, denn
die haften am Seienden und machen es zu einem
Vielen?

Das ,Eine” ist als die unbegrenzte Fiille
Ursprung und Ziel des Vielen, das aus
dieser Fiille hervorgeht und das zur
urspriinglichen Fiille zuriickkehren soll.
Plotin verwendet Bilder, die uns in der
Tradition der Mystik immer wieder
begegnen werden. Als Bild der Emana-
tion: das Bild der Quelle, die iiberflie3t
und in diesem UberfluB alles, was ist,
begriindet und sein 148t. Als Bild der Illu-
mination: das Bild der Sonne, die alles
erleuchtet und im Licht sein 148t, ohne
daB sie in diesem Ausstrahlen ihre
urspriingliche Leuchtkraft verliert und
mindert. Identititim Sinne der Urspriing-
lichkeit erlangt der Mensch, wenn er sich
dieses seines Ursprungs bewul3t wird: sich
ihm zuwendet, im schauenden, d. h.
erkennenden, und liebenden, d. h. stre-
benden, Aufstieg zu ihm zuriickkehrt.
Diese iiberkategoriale Erkenntnis wird
von Plotin mit dem fiir den Erkenntnis-
vorgang vertrauten Bild des ,Schauens”
umschrieben: Wir miissen gleichsam ,eine
andere Weise des Sehens™ in uns
erwecken. Man muB ,stille warten, bis es
erscheint, indem man sich zum Schauen

2 Erlebte von ca. 204/5 bis 269/70. Zu ihm vgl. E-Ph. Hager, Plotin (204/5—269/70), in: O. Héffe (Hg.),
Klassiker der Philosophie, Band 1, Miinchen 1981, 137—153 (Lit.). Ferner: W. Beierwaltes, Denken des
Einen. Studien zur neuplatonischen Philosophie und ihrer Wirkungsgeschichte. Frankfurt 1985; ders.,
Reflexion und Einung. Zur Mystik Plotins, in: ders. u. a., Grundfragen (Anm. 1), 8—36; ders., Plotins
philosophische Mystik, in: M. Schmidt/D. R. Bauer (Hg.), Grundfragen christlicher Mystik, Stuttgart—
Bad Cannstatt 1987, 39—49; W. Weischedel, Der Gott der Philosophen, Band 1, Miinchen 21985, 63—69.

Plotin, Enneaden VI 9,3. Hier und im folgenden zitiert nach der Ubersetzung von R. Harder, Plotins

Schriften, ins Deutsche iibersetzt von R. Harder. Neubearbeitung mit griech. Lesetext u. Anmerkungen
fortgefiihrt von R. Beutler und W. Theiler, 6 Bde. in 12 Teilen, Hamburg 1956—1971.

4 Enn. VI9,11.



146

Simon / Meister Eckhart

riistet, so wie das Auge den Aufgang der
Sonne abwartet”. Diese ,Einung” mit
dem absoluten ,Einen” ist gemeint, wenn
in der Tradition der Mystik von der ,unio
mystica” gesprochen wird, die zugleich als
ein ,Aus-sich-Heraustreten” (ekstasis) und
als ein ,Ergriffen-Werden” (raptus)
umschrieben wird.

2.2. Einefiir die mittelalterliche Theologie
kaum zu iiberschitzende Bedeutung
erlangten die Schriften eines christlichen
Neuplatonikers, der zu Beginn des 6. Jahr-
hunderts vermutlich in Syrien lebte und
sein Werk unter dem Pseudonym ,Diony-
sius Areopagita”® verdffentlichte. Dieses
Pseudonym gibt die vier Einzelschriften
als Werke jenes athenischen Ratsherrn
Dionysius aus, der nach Apg 17,34 die
Rede des Paulus auf dem Areopag gehért
undsich daraufhin dem christlichen Glau-
ben angeschlossen hatte. Die Verfasser-
schaft des Paulusschiilers verlieh diesen
Schriften einen gleichsam kanonischen
Rang. Von besonderer Bedeutung sind die
Schriften ,Die gottlichen Namen” und
«Die mystische Theologie”. In neuplatoni-
scher Tradition beschreiben sie den Weg
der Erkenntnis Gottes als einen gestuften
Aufstieg zum Absoluten. Der Weg fiihrt
von einem bejahenden Sprechen zu einem
verneinenden Sprechen, um schlieBlich
jenseits bejahenden und verneinenden
Sprechens in einer ,mystischen Theolo-
gie’ zu enden, der einzig angemessenen
Weise, dem ,namenlosen” Gott erkennend
zu begegnen. Bejahendes Sprechen —
affirmative oder kataphatische Theologie
— heif3t, eswerden Gott positive Pridika-

tebeigelegt: Gott ist der Vollkommene, die
Wahrheit, das Sein, der Gute, der Eine.
Aber: Wenn wir dem Absoluten diese
Begriffe beilegen, so iibertragen wir
Anschauungen, die im Bereich des
Bedingten gewonnen wurden, auf den
Unbedingten; wir sprechen vom Unbe-
dingten in bedingter Weise und werden
ihm so letztlich nicht gerecht. So legt sich
als angemessenerer Weg der eines vernei-
nenden Sprechens nahe — der Weg der
negativen oder apophatischen Theologie:
Gott ist unendlich, unbegrenzt, unbe-
dingt, er ist Nicht-Sein und Nicht-Eins,
weil Uber-Sein und Uber-Eins. Aber auch
dieses Erkennen muB iiberschritten wer-
den. ,Mystische Theologie” miindet ,jen-
seits allen Lichts” der Verstandeserkennt-
nis, ,jenseits sogar des Nicht-Erkennens”
in einem ,iiberlichten Dunkel des Schwei-
gens”” In diesem Bild wird zum Ausdruck
gebracht, daB die Erkenntnis des Absolu-
tenins ,Schweigen” fiihrt, daB sie nimlich
in einer am Begrenzten gewonnenen
Begrifflichkeit nicht mehr adiquat ausge-
sprochen werden kann. Es wird aber auch
zum Ausdruck gebracht, daf3 diese ,Dun-
kelheit” des Nicht-Erkennensnicht in einer
unverniinftigen Irrationalitit endet, son-
dern in einer ,iiberlichten” Helle, die in
Erinnerung bringt, daB3 menschliche Ver-
nunft in ihrer bleibenden Offenheit weiter
reicht als die Grenzen kategorialer Ver-
standeserkenntnis.

+Demgemif bitten wir, in dieser iiberleuchtenden
Dunkelheit zu sein und durch Unsehen und Unerken-
nen zu sehen und zu erkennen, was — iiber Sehen
und Erkennen hinaus — das Nicht-Sehen und das

5 Enn.V.5,8.

¢ Vgl. M. de Gandillag Pseudo-Dionysios (6. Jh.), in: G. Ruhbach/]. Sudbrack (Hg.), GroBe Mystiker.
Lebenund Wirken, Miinchen 1984, 77—92 (Lit.); Weischedel (Anm. 3), 92—98 (= Ders., Dionysios Areo-
pagita als Philosophischer Theologe, in: E. Fries (Hg.), Philosophie und ihre Geschichte. Festschrift fiir
Joseph Klein zum 70. Geburtstag, Géttingen 1967, 105—113); W. Vélker, Kontemplation und Ekstase bei

Pseudo-Dionysius Areopagita, Wiesbaden 1958. .
Dionysius Areopagita, Mystische Theologie 1. Hier und im folgenden zitiert nach der Ubersetzung von

J. Sudbrack in: G. Ruhbach/]. Sudbrack (Hg.), Christliche Mystik. Texte aus zwei Jahrtausenden, Miin-

chen 1989, 91—100.



Simon / Meister Eckhart

147

Nicht-Erkennen ist, — das nidmlich ist das wahre
Sehen und Erkennen — und dem Uberseienden auf

iiberseiende Weise Hymnen darzubringen, indem

wir Ihm alles Seiende absprechen . . ‘®

.Du aber, o lieber Timotheus, der du dich ernsthaft
um die mystische Schau miihst, la3 die Wahrneh-
mungen und Verstandesbemiihungen, und alles Sin-
nenhafte und Geistige, und alles Nichtseiende und
Seiende, und strebe erkenntnislos zum Geeintwer-
den — soweit esméglich ist — mit dem, der alles Sein
und Erkennen iibersteigt.”

2.3. Im Jahre 827 iibersandte der ostrémi-
sche Kaiser Michael dem frinkischen
westrémischen Kaiser Ludwig eine Hand-
schrift mit den griechischen Schriften des
Dionysius. Ludwig iibergab sie dem Klo-
ster Saint-Denis nérdlich von Paris, der
Grablege der frinkischen Kénige und
einem Zentrum frithmittelalterlicher Klo-
stergelehrsamkeit. Im Jahre 867 iibertrug
der Leiter der Pariser Hofschule Karls des
Kahlen, Johannes Scotus, den griechi-
schen Text ins Lateinische und gab ihm die
Gestalt, die fiir das Mittelalter normativ
blieb. Es ist uns eine Vielzahl von Diony-
sius-Kommentaren iiberliefert, die sich
vor allem auf die Schrift ,De divinis nomi-
nibus” beziehen: u. a. von Hugo von St.
Victor (f 1141), Albert dem GrofB3en
(11280) und Thomas von Aquin (}1274).
Um 1250 wurden in Paris die Schriften des
Dionysius sowie Paraphrasen und Kom-
mentare dieser Schriften in einem , Diony-
sius-Handbuch’ zusammengefaf3t. Es ist
anzunehmen, daf} dieses Corpus Diony-
siacum der Pariser Universitit Meister
Eckhart bekannt war.

Die Bedeutung des Werkes des Dionysius
auch innerhalb der aristotelischen Rich-
tung der scholastischen Theologie belegt
das Beispiel des Thomas von Aquin.’

Thomas zitiert in seinem Gesamtwerk
Dionysius an mehr als 1700 Stellen. Daf3
es sich bei dieser Ankniipfung nicht nur
um eine duBerliche Bezugnahme handelt,
soll an drei priagnanten Beispielen belegt
werden:

Thomas schreibt gleichsam als Vorwort
zu seiner Gotteslehre in der ,Summa theo-
logiae“:

Weil wir aber von Gott nicht wissen kénnen, was er
ist, sondern nur, was er nicht ist, darum kénnen wir
auch nicht betrachten, wie er ist, sondern eher, wie
er nicht ist.™

In der Quaestio disputata ,De potentia”
formuliert er:

.Dasist das AuBerste menschlichen Gott-Erkennens:
zu wissen, daf3 wir Gott nicht wissen: daf3 aber, so
weit wir erkennen, jenes, was Gott ist, alles, was wir
von ihm erkennen, iiberschreitet “*?

Im Kommentar zur Schrift des Boethius
+De trinitate” heif3t es:

Gott wird durch Schweigen geehrt — nicht weil wir

von ihm nichts zu sagen oder zu erkennen verméch-

ten, sondern weil wir wissen, da} wir unvermégend

sind, ihn zu begreifent"13

Alle drei Zitate weisen eine direkte Bezug-
nahme auf Dionysius auf. Als Thomas
1274 stirbt, ist Eckhart etwa vierzehn Jah-
re alt. Drei Jahre nach dem Tod des Tho-
mas nimmt er sein Studium der artes an
der Pariser Universitit auf. Noch vor 1280
schlief3t er das Studium der Theologie am
Ordensstudium der Dominikaner in KéIn
an, wo u. a. Albert der GroBe, der Lehrer
des Thomas, auch sein Lehrer war.

3. Der zeitgeschichtliche Kontext

Werfen wir einen kurzen Blick auf die
politische und soziale Situation in der

8 Myst. Theol. 7.
9  Myst. Theol. 2.

1 Vgl. ]. Pieper, Scholastik. Gestalten und Probleme der mittelalterlichen Philosophie, Miinchen 1978,
41—50. Ferner: W. M. Neidl, Thearchia. Die Frage nach Gott bei Pseudo-Dionysius Areopagita und Tho-

mas von Aquin, Regensburg 1976.
1
2 Depot. 7,5, ad 14.
13 In lib. Boetii de trin. 2,2, ad 6.

Thomas von Aquin, Summa theol. I, 3, prooem.



148

Simon / Meister Eckhart

zweiten Hilfte des 13. und in der ersten
Hilfte des 14. Jahrhunderts.

Es ist eine Zeit, in der Papsttum und Kai-
sertum, die die religiése und politische
Ordnung représentierenden Universalge-
walten des hohen Mittelalters, darnieder-
liegen; eine Krise, von der sich beide nie
mehr ganz erholen werden.

1268 besiegelt die Enthauptung Konra-
dins auf dem Marktplatz von Neapel den
endgiiltigen Untergang des staufischen
Kaisertums. An seine Stelle wird nach
1273 ein Wahlkénigtum treten, basierend
auf den Grundlagen einer territorialen
Hausmacht. Eine Vielzahl regionaler
Gewalten und ein Konzert europiischer
«Nationalstaaten” 16st das ,iibernational”
ausgerichtete Kaisertum ab.

1302 formuliert Papst Bonifaz VIII. in der
Bulle ,Unam sanctam” noch einmal gegen
den franzésischen Konig Philipp IV. den
Anspruch auf eine papstliche Oberhoheit
auch gegeniiber der weltlichen Gewalt.
1303 wird der gleiche Papst vom Kanzler
des franzésischen Kénigs in Anagni iiber-
fallen und gefangengesetzt. 1309 siedelt
Papst Klemens V. mit seiner Kurie nach
Avignon iiber und leitet damit die nun
Jahrzehnte wihrende Abhéngigkeit des
Papsttums vom franzosischen Kénigtum
ein. Die in diesem ,Exil von Avignon” ent-
faltete iippige Verwaltung und Hofhal-
tung und das kuriale Finanzsystem sorgen
dafiir, daB3 der Ruf nach einer Reform ,an
Haupt und Gliedern” nicht mehr verstum-
men wird.

Der im Jahr 1324 iiber Kénig Ludwig von
Bayern verhingte Bann bleibt weithin
wirkungslos. Ludwig wird 1328 von
einem Vertreter der republikanischen
Stadtregierung in Rom zum Kaiser
gekront. Ebenfalls im Jahre 1324 verof-

fentlicht Marsilius von Padua seinen
«Defensor pacis” und vertritt darin die
Grundsitze einer Trennung von weltli-
cher und kirchlicher Gewalt, eines konzi-
liaren Kirchenregiments und einer in der
Souveranitit des Volkes verankerten welt-
lichen Regierung. Seine Schrift spiegelt
die laikalen Lebensformen der oberitalie-
nischen Stadtherrschaften.

Die zweite Hilfte des 13. und die erste
Hilfte des 14. Jahrhunderts ist aber auch
eine Zeit des weiteren Aufstiegs der Stadte
und einer Festigung und Weiterentwick-
lung biirgerlicher Stadtkultur. Soziale
Spannungen zwischen den iiberkomme-
nen Inhabern des stidtischen Regiments
— den das Patriziat stellenden GroBkauf-
leuten — und den aufstrebenden Hand-
werkern der Ziinfte fithren zu teilweise
gewaltsamen politischen Auseinanderset-
zungen innerhalb der stidtischen
Gemeinwesen.

Naturkatastrophen wie die seit der gro-
Ben Hungersnot von 1315—1317 wieder
gehauft auftretenden Hungersnote, aber
auch Seuchen wie die groB3e Pest des Jah-
res 1348 erschiittern das Vertrauen in die
iiberkommene Weltordnung und ihre
Reprasentanten.

4. Innerkirchliche Auseinandersetzungen

In diesem Zusammenhang behielten die
Anfragen der innerkirchlichen Armuts-
bewegungen ihre Aktualitit und Bri-
sanz.’ Es handelt sich dabei zum einen
um Ordensbewegungen, die zu Beginn des
13. Jahrhunderts vorwiegend in Siideuro-
pa entstanden waren: Franziskaner und
Dominikaner. Es handelt sich zum ande-
ren um die vor allem seit dem Ende des 12.
Jahrhunderts in den Stidten Flanderns
und des Rheinlandes ihren Ausgang neh-

14 Vgl. H. Wolter, Christliches Schwirmertum im 13. Jahrhundert, in: H. Jedin (Hg.), Handbuch der Kir-
chengeschichte, Band III/2, Freiburg 1968, 306—313; E. Iserloh, Die Spiritualenbewegung und der
Armutsstreit: ebd., 453—460; H. Grundmann, Religiése Bewegungen im Mittelalter, Darmstadt 21961;
ders., Ketzergeschichte des Mittelalters, Gottingen 21967.



Simon / Meister Eckhart

149

menden Laienbewegungen der Beginen
und Begarden. Die nach der grauen (bei-
gen) Farbe ihrer Kleidung benannten
Frauen (Beginen) und Mianner (Begarden)
fandensichin den Stidten in eigenen Hau-
sern zusammen, um — ohne daB sie ein
formelles Ordensgeliibde ablegten — ein
religios-asketisches Leben zu fiihren, das
meist mit dem Dienst an den Kranken und
einer handwerklichen Titigkeit zur Siche-
rung des Lebensunterhalts verbunden
war. So zéhlte Koln bis zu 169, StraBburg
bis zu 85 Beginenhiuser. 1267 beauftragte
Papst KlemensIV. den Orden der Domini-
kaner mit der cura monialium, der Seel-
sorge fiir die Klosterfrauen der Bettelor-
den, die auch die Seelsorge an den in
keinen Orden integrierten Beginen
umfaf3te. ,Fratres docti® — theologisch
geschulte Briider sollten die oft selbst
gebildeten Frauen auf dem Weg ihrer geist-
lichen Erfahrung begleiten und beraten.

Auseinandersetzungen zunichst inner-
halb des Franziskanerordens selbst,
schlieBlich zwischen weiten Kreisen des
Franziskanerordens und der papstlichen
Kurie prigten das geistige Klima zu Leb-
zeiten Eckharts. Es ging dabei um die Ver-
bindlichkeit des radikalen Armutsideals.
Der Streit fiihrte dazu, daB 1323 — fiinf
Jahre vor Eckharts Tod — eine papstliche
Bulle die Behauptung, Jesus und die Apo-
stel hatten weder persénlich noch gemein-
sam Eigentum besessen, als haretisch ver-
urteilte und damit die Franziskaner-
spiritualen, die das radikale Armutsideal
vertraten, als Haretiker verdichtigte und
mit der Inquisition bedrohte. Der Ordens-
general Michael von Cesena wurde in
Avignon gefangengesetzt. Es gelang ihm
zu fliehen. Er fand in Miinchen mit ande-
ren Franziskanern Zuflucht am Hofe Lud-
wigs des Bayern. Er wurde abgesetzt und
mit anderen Ordensbriidern aus dem

Orden ausgeschlossen und exkommu-
niziert.

Im Kontext dieser Auseinandersetzungen
gerieten auch einzelne Gruppen von Begi-
nen und Begarden, die mit der franziska-
nischen Armutsbewegung sympathisier-
ten und nicht selten Verfolgten Unter-
schlupf gewihrten, unter den Verdacht
der Héresie. Die mystische Frémmigkeit,
die in den Kreisen der Beginen und Begar-
den vielerorts lebendig war, fiihrte dort,
wo sie einen literarischen Niederschlag
fand, nicht selten zu Formulierungen, die
als gewagt und ungewohnt erschienen.
AuBerdem gab es am Rand der Armuts-
bewegung immer wieder schwiarmerische
Gruppen, welche die in der mystischen
Erfahrung erfahrene Freiheit des Geistes
— sie nannten sich vielfach ,Briider und
Schwestern des freien Geistes” — zugleich
als eine Freiheit gegeniiber kirchlichen
und staatlichen Autorititen verstanden
und lebten. Nicht selten war diese Spiri-
tualitat auch von einem apokalyptischen
Dréngen erfiillt, das, ankniipfend an die
Prophetien des Joachim von Fiore
(1 1202), den Anbruch des endzeitlichen
Reiches des Geistes und der Freiheit erwar-
tete, das die Zeit der in Reichtum und
Macht befangenen Kirche und Gesell-
schaft und deren Institutionen ablésen
werde. Die 1311 auf dem Konzil von Vien-
ne ausgesprochene Verurteilung von acht
Irrtiimern der Beginen und Begarden
bezog sich zwar nur auf einzelne Grup-
pen. Sie fiihrte jedoch dazu, daB allmih-
lich die gesamte Institution der Beguinage
unter Haresieverdacht geriet. Diesem Ver-
dacht entzogen sich viele dadurch, daf3 sie
sich einzeln oder als Gemeinschaften den
Bettelorden anschlossen und integrier-
ten.

Mit Kurt Ruh® kann davon ausgegangen
werden, daf3 die seelsorgliche Begleitung

15 Vgl. K. Ruh, Meister Eckhart. Theologe, Prediger, Mystiker, Miinchen 1985, bes. 95—114 (,Meister Eck-
hart und die Beginenspiritualitit’). Auch: Otto Langer, Mystische Erfahrung und sprituelle Theologie.
Zu Meister Eckharts Auseinandersetzung mit der Frauenmystik seiner Zeit, Miinchen 1987.



150

Simon / Meister Eckhart

dieser Frauen den Kontext bildete, inner-
halb dessen Eckhart seinen -eigenen
Ansatz mystischen Denkens zur Geltung
brachte und ihm eine Radikalitit verlieh,
die ihn selbst unter Hiresieverdacht
brachte und schlieBlich zur posthumen
Verurteilung einzelner seiner Thesen fiihr-
te. Eckharts denkerische Bemiithungen ste-
hen zugleich in der Wirkungsgeschichte
der mit den Namen Plotin und Dionysius
Areopagita verbundenen Ansitze. Das
neuplatonische Denkmodell dient ihm als
Verstehenshilfe bei der rationalen Erhel-
lung und intellektuellen Durchdringung
einer geistig-geistlichen Erfahrung, deren
Recht er gegen unberechtigte Angriffe und
Verdichtigungen schiitzen und verteidi-
gen will.

Beiseinem Aufenthaltin Paris 1311—1313
wurde Eckhart mit dem Schicksal der
Begine Marguerite Poréte'® konfrontiert,
die am 1. Juni 1310 auf der Place de Gréve
aufgrund des verweigerten Widerrufs
ihres Buches ,Miroir des simples 4mes”
verbrannt wurde. Dieses Buch, das von
den einen als Zeugnis héchster Frommig-
keit und Geistigkeit geschitzt, von den
anderen wegen seiner gewagten Thesen
und Sprache als hiretisch beurteilt wurde,

beschreibt in der Form eines Dialogs den
Weg der ,einfach” gewordenen Seele, die
auf dem Weg der Uberwindung des Eigen-
willens in einer selbstlos gewordenen Lie-
be zu ihrer Vernichtung” in Gott gelangt
und dort in géttlicher Unmittelbarkeit
ihre héchste ,Freiheit” jenseits aller Ver-
mittlung findet. Verfolgungen von Begi-
nen und Begarden, Prozesse und Hinrich-
tungen sind uns sowohl fiir StraBburg
belegt, wo Eckhart 1313 die cura moniali-
um fiir die 65 Frauenklster der siiddeut-
schen Provinz der Dominikaner iibertra-
gen wurde, wie auch fiir Kéln, wo er seit
1323 als Magister titig war. In Stral3burg
wurden die Dominikaner als ,fautores
beginarum’, als ,Férderer der Beginen”
inkriminiert. In Kéln wurde 1326 gegen
Eckhart selbst ein Inquisitionsproze3
angestrengt.

5. Meister Eckharts Ansatz einer reflek-
tierten Mystik

Eckhart'” wurde um 1260 geboren. In
Erfurt trat er in den Konvent der Domini-
kaner ein. Das Studium der artes absol-
vierte er an der Universitat Paris, das Stu-
dium der Theologie am Generalstudium
der Dominikaner in KéIn. 1293/94 nahm

16

17

Vgl. K. Ruh, ,Le miroir des simples 4mes” der Marguerite Poréte, in: ders., Kleine Schriften II (Scholastik
und Mystik im Spitmittelalter), Berlin 1984, 212—236; E. Géssmann, Die Geschichte und Lehre der
Mystikerin Marguerite Poréte (gest.1310), in: H. Hiring/K.-]. Kuschel (Hg.), Gegenentwiirfe. 24 Lebens-
laufe fiir eine andere Theologie, Miinchen 1988, 69—79; E-]. Schweitzer, Marguerite Poréte, in: J. Thiele
(Hg.), Mein Herz schmilzt wie Eis am Feuer. Die religiése Frauenbewegung des Mittelalters in Portrits,
Stuttgart 1988, 191—202.

Vgl. A. M. Haas, Meister Eckhart (ca. 1260— ca. 1328), in: Ruhbach/Sudbrack (Hg.), GroB3e Mystiker
(Anm. 6), 156—170 (Lit.). Ferner: Ruh, Meister Eckhart (Anm. 15); Ruh (Hg.), Abendlidndische Mystik
(Anm. 1); U. Kern (Hg.), Freiheit und Gelassenheit. Meister Eckhart heute, Miinchen/Mainz 1980; A. M.
Haas, Meister Eckhart als normative Gestalt geistlichen Lebens, Einsiedeln 1979; D. Mieth, Meister Eck-
hart. Gotteserfahrung und Weg in die Welt, Olten 1979; B. Welte, Meister Eckhart. Gedanken zu seinen
Gedanken, Freiburg 1979; J. Quint, Einleitung, in: ders. (Hg.), Meister Eckehart. Deutsche Predigten und
Traktate, Miinchen 1979, 9—50. — Fiir meine eigene Begegnung mit der Spiritualitit Eckharts waren
wichtig die Seminare und Arbeiten meines Lehrers Giinter Stachel. Vgl. in diesem Zusammenhang die
zuletzt vorgelegten Verdffentlichungen: Gebet — Meditation — Schweigen. Schritte der Spiritualitit,
Freiburg 1989, bes. 157—189; Streit um Meister Eckhart: spekulativer Theologe, beinahe haretischer
Scholastiker oder groBer Mystiker?, in: Zeitschrift fiir Katholische Theologie 111 (1989) 57—65. — Eine
kritische Gesamtausgabe der Werke Meister Eckharts erscheint im Auftrag der Deutschen Forschungsge-
meinschaft: Meister Eckhart, Die deutschen und lateinischen Werke, hg. im Auftrage der Deutschen For-
schungsgemeinschaft: Die deutschen Werke, hg. J. Quint, Bd. 1—3 und$5, Stuttgart 1958 f£. (im folgenden
zitiert: DW); Die lateinischen Werke, hg. von J. Koch u. a., Bd. 1—5, Stuttgart 1936 ff. (im folgenden
zitiert: LW).



Simon / Meister Eckhart

151

er als Lektor seinen ersten Lehrauftrag an
der Pariser Universitat wahr. Anschlie-
Bend leitete er als Prior den Erfurter Kon-
vent und iibernahm als Vikar fiir Thiirin-
gen Aufgaben in der Ordensleitung. In
dieser Zeit entstanden die ,Reden der
Unterweisung”. 1302/03 wurde ihm
erneut ein theologischer Lehrauftrag in
Paris {ibertragen — diesmal als Magister
mit selbstindiger Lehrverantwortung.
Danach iibernahm er fiir acht Jahre die
Leitung der durch Teilung neu gegriinde-
ten norddeutschen Ordensprovinz der
Dominikaner. 1311—1313 erhielt Eckhart
einen zweiten Lehrauftrag als Magister in
Paris — eine Auszeichnung und Ehrung,
die auBer ihm nur Thomas von Aquin
zuteil wurde. Auf die Pariser Lehrtitigkeit
gehen die meisten seiner lateinischen Wer-
ke zuriick: einige Quaestionen, mehrere
Schriftkommentare und zahlreiche the-
senférmige Predigtentwiirfe. Es folgte ein
neunjahriger Aufenthalt in StraBburg, wo
er — wie bereits erwdhnt — seitens der
Ordensleitung mit der cura monialium fiir
die Frauenkldster der siiddeutschen
Ordensprovinz betraut wurde. 1323
erfolgte die Berufung auf den theologi-
schen Lehrstuhl des Generalstudiums der
Dominikaner in Kéln. In dieser StraBbur-
ger und Kélner Zeit entstanden die mei-
sten seiner deutschen Werke: das ,Buch
der géttlichen Tréstung” und zahlreiche
Predigten, die uns durchwegs in — offen-
sichtlich jedoch von Eckhart selbst autori-
sierten — Nachschriften iiberliefert sind.
1326 leitete der Kolner Erzbischof gegen
Eckhart den Inquisitionsproze3 ein, in
dessen Verlauf dieser eine Verteidigungs-
schrift” verfaBBte. Der Prozef3 wurde nach
der Appellation Eckharts an das pipstli-
che Gericht in Avignon delegiert.”® Eck-

hart reiste selbst nach Avignon, wo er vor
der endgiiltigen Entscheidung, vermut-
lich im Jahre 1328, starb.

Lateinische und deutsche Werke Eckharts
kreisen immer wieder um einige zentrale
Kernthemen und Grundgedanken, von
denen her sich der Eckhartsche Ansatz
einer reflektierten Mystik rekonstruieren
1aB8t. Im folgenden sollen einige dieser
Grundgedanken vorgestellt und an einzel-
nen Aussagen Eckharts belegt und erlau-
tert werden.

5.1. Das Ethos der Abgeschiedenheit und
Gelassenheit

Eckhart beschreibt den Weg zur Erfah-
rung Gottes als einen Weg der ,Abgeschie-
denheit” und der ,Gelassenheit”. Der
Mensch soll offen und frei, er soll ,leer”
und ,ledig” werden. Er soll ,ohne Eigen-
schaft’, d. h. ohne Fixierung der Wirklich-
keit und ohne Selbstfixierung leben. Er
soll die ,Bilder” lassen, die Vorstellungen,
die die Dinge der Welt festzuschreiben
und so sicherzustellen versuchen. Solche
Abgeschiedenheit und Gelassenheit fiihrt
nach Eckhart in die ,Armut”. Der gelasse-
ne, der abgeschiedene Mensch ist ein
»-armer Mensch”:

,Das ist ein armer Mensch, der nicht will und nicht
weiB und nicht hat*®

Der abgeschiedene Mensch steht abge-
schieden in der Welt. Er steht ,bei den Din-
gen’, aber die Dinge stehen nicht ,in ihm".
Er handelt ,ohne Eigenschaft” und wird so
offen fiir die Wahrheit der Menschen und
der Dinge.

In dieser Abgeschiedenheit in der Welt
wird er offen fiir die Wahrheit des Ganzen,
er wird offen fiir Gott. Er148t Gott so sein,
wie er ist: jenseits von Festlegungen und

18 Vgl. W. Trusen, Der ProzeB3 gegen Meister Eckhart. Vorgeschichte, Verlauf und Folgen, Paderborn 1988.
Auch: D. Mieth, Gescheitert und doch fruchtbar: Griinde und Hintergriinde des Prozesses gegen Meister
Eckhart (ca. 1260—1327/28), in: Hiiring/Kuschel (Hg.) (Anm. 16), 81—95.

19 DW 2, 488 — Predigt ,Beati pauperes spiritu”,



152

Simon / Meister Eckhart

selbstbezogenen Festschreibungen des
eigenen Wollens und Denkens.

~Der Mensch soll sich nicht geniigen lassen an einem
gedachten Gott; denn wenn der Gedanke vergeht, so
vergeht auch der Gott. Man soll vielmehr einen
wesenhaften [= seinshaften] Gott haben, der weit
erhaben ist iiber die Gedanken der Menschen und
aller Kreatur.?

Eckhart gelangt in der Konsequenz dieses
Ethos der Abgeschiedenheit zu der para-
doxen Formulierung, daB3 der Mensch
Gott bitten miisse, da3 er ,Gottes ledig
werde”?, daB er ,Gott um Gottes willen
lasse”*. Abgeschiedenheit und Gelassen-
heit fithren den Menschen in jene radikale
Offenheit, in der sich Gott selbst zur
Erfahrung und zur Sprache bringen kann.

5.2. Versuche, sich dem unbegreiflichen
Gott begrifflich zu nihern

In der Offenheit der Abgeschiedenheit
gelangt der Mensch vor eine transzenden-
te Einheit des Ganzen, in der das zerstreute
und widerspruchsvolle Viele und Einzelne
wurzelt und griindet. Im Bezug auf die
Wahrheit und Gutheit dieses transzenden-
ten Einen erkennt er die begrenzte Wahr-
heit und erstrebt er das begrenzte Gut des
begrenzten Vielen. So legt Eckhart Gott
alsNamen die Begriffe der Wahrheit” und
der ,Gutheit” zu:

JGott aber ist die Wahrheit selbst. Alles iibrige ist
zwar wahr, aber nicht die Wahrheit. Wahr aber ist es
immer nur durch die Wahrheit "

Aber auch diese Vorstellung von Gott als
der Wahrheit” und ,Gutheit” bleibt bezo-
gen auf das menschliche Erkenntnis- und
Strebevermogen und erfihrt darin ihre
Grenzen. Eckhart transzendiert diese

Name”

Begrenzung durch die Begriffe des ,Einen”
und des ,Seins”, denen gegeniiber eine sol-
che Begrenzung nicht zur Geltung
gebracht werden kann. Aber selbst diese
Begriffe als mégliche Namen Gottes miis-
sen iiberstiegen werden. Gott ist nicht das
Sein der Kreaturen. Er ist nicht das Sein
der begrenzten Seienden, das er ermdg-
licht und begriindet, ohne in ihm aufzuge-
hen oder in ihm aufgehoben zu werden.
/Gott ist in allen Dingen zuinnerst als das Sein, und
so zehrt alles Seiende von ihm: erist auch zuduBerst,
weil iiber allem und so au3er allem. Also zehrt alles
von ihm, weil er zuinnerst, hungert [alles nach ihm],
weil er zuduBerst ist; alles zehrt [von ihm], weil er
ganzz4 drinnen, [alles] hungert, weil er ganz drau3en
ist.”

Die Wirklichkeit Gottes als einer letztlich
unbestimmbaren, weil Horizont und
Maéglichkeitsgrund alles Bestimmten und
Bestimmbaren, liegt jenseits des Seins als
eine Wirklichkeit, die sich nur begreifen
148t in Analogie, in Entsprechung zur
Offenheit und Unbestimmtheit des Gei-
stes. Eckhart sagt: Gott ist nicht Sein, erist
Erkennen.” Doch auch hier insinuiert der
Begriff des menschlichen Geistes, insofern
er dieses” oder ,jenes” erkennt, eine Gren-
ze, die Eckhart iibersteigen will. Denkend
gelangt er so zur Namenlosigkeit Gottes.
-Keine Bestimmung, kein Begriff, kein
% vermag ihn zu erreichen.

«Das Erkennen bricht durch die Wahrheit und Gut-
heit hindurch und wirft sich auf das reine Sein und
erfaB3t Gott nackt, wie er ohne Namen ist.“?’
Doch wie kann die Erkenntnis des unbe-
greiflichen Gottes in verniinftiger Rede
zum Ausdruck gebracht werden? Eckhart
versucht es in Anndherungen und
Metaphern:

DW 5, 205 — Reden der Unterweisung.

DW 2, 493 — Predigt ,Beati pauperes spiritu".
DW 1, 196 — Predigt ,Qui audit me”,

LW 1, 409 — Expositio libri Genesis, ad 22,16.

ERRBENS

Welte (Anm. 17), 86.
7 DW 1, 122 — Predigt ,Populi eius”.

LW 2, 282 f. — Sermones et lectiones super Ecclesistici, ad 24,29.
Vgl. Die Pariser Quaestiones des friithen Eckhart: LW V.



Simon / Meister Eckhart

153

.Ich habe von einer Kraft in der Seele gesprochen; in
ihrem ersten Ausbruche erfaf3t sie Gott nicht, sofern
er gut ist; sie erfaBBt Gott auch nicht, sofern er die
Wahrheit ist: sie dringt bis auf den Grund und sucht
weiter und erfaB3t Gott in seiner Einheit und in seiner
Einéde; sie erfaBt Gott in seiner Wiiste und in seinem
eigenem Grunde.?

Mit der Objektivitit des vorstellenden
Denkens verschwindet auch die Subjekti-
vitit, und es tritt etwas Neues ein, jenseits
oder diesseits von Objektivitat und Sub-
jektivitat in ihrer Gegeniiberstellung®
Gott in seiner Fiille — dies hatte bereits
Plotin betont — kann nicht als ein ,Etwas”
ausgesagt werden. Gott ist ,Nicht-Etwas":
Gott ist ,Nichts”: nicht ,das Nichts”, dem
.ein Etwas” zumindest logisch gegeniiber-
gestellt werden kann, sondern ,Nichts” im
Sinne des ,Jenseits’ und ,Voraus” jedes
JEtwas”. Eckharts Suche endet apo-
phatisch:

Wenn er nun weder Gutheit noch Sein noch Wahr-
heit noch Eins ist, was ist er denn? Er ist gar nichts,

er ist weder dies noch das. Denkst du noch irgend
etwas, das er sei, das ist er nicht**

Eckhart betont immer wieder, daB3 jede
menschliche Lehrmeinung iiber Gott nur
approximativ ist. Er versucht diese Anni-
herung auf dem Wege einer Dialektik
affirmativen und verneinenden Spre-
chens. Sein Versuch, auf diesem Wege zu

einem abschlieBenden Begriff Gottes zu -

gelangen, fithrt ihn in eine reflektierte
Begriffslosigkeit.

5.3. Die Einheit von Gott und Mensch

Vor diesem Hintergrund formuliert Eck-
hart die These einer Einheit von Gott und
Mensch. Das begrenzte Seiende und sein

absoluter Seinsgrund, Gott und der
Mensch sind nach Eckhart in einer unauf-
hebbaren dynamischen Beziehung auf-
einander bezogen. Ohne diesen bleiben-
den Bezug zu seinem Seinsgrund fiele das
endlich Seiende der Vernichtung anheim,
hitte es keinen Bestand.™

+AlleKreaturen haben kein Sein, denn ihr Sein hingt

an der Gegenwart Gottes. Kehrte sich Gott nur einen

Augenblick von allen Kreaturen ab, so wiirden sie

zunichte .

In dieser fortgesetzten Schépfung sind
Gott und Mensch eins in einem dynami-
schen Geschehenszusammenhang des
Wirkens und Werdens. Diese ,Identitit
des Geschehens**® erméglicht eine ,Iden-
titat des Nichtidentischen“*: eine Einheit
von Gott und Mensch.

«Das Wirken und das Werden aber ist eins. Wenn der
Zimmermann nicht wirkt, wird auch dasHausnicht.
Wo die Axt ruht, ruht auch das Werden. Gott und
ich, wirsind eins in solchem Wirken; er wirkt undich
werde.*

Eckhart wihlt wiederum Metaphern, um
diese Einheit zu verdeutlichen: die prozef3-
hafte Einheit des Sehens und des Denkens,
in der Sehender und Gesehenes bzw. Den-
kender und Gedachtes eins werden.

Der abgeschiedene Mensch, um an unse-
ren Ausgangspunkt anzukniipfen, wirdin
seiner radikalen Freiheit und Offenheit
zum Ort des freien Wirkens Gottes, zum
Ort der Gegenwart Gottes. Aber auch
diese raumliche Vorstellung muB3 trans-
zendiert werden: er wird zur Gegenwart
des Wirkens Gottes, die er weder hat, noch
ist, die weder vom Subjekt her faBbar,
noch als ein Objekt erfaBbar ist. Die
Gegenwart des Absoluten an der Grenze

DW 1, 177 — Predigt ,In diebus suis”.
Welte (Anm. 17), 90.

g 8B

DW 1, 402 — Predigt ,Compulit Jesus discipulos”.

31 Vgl. A. M. Haas, Seinsspekulation und Geschépflichkeit in der Mystik Meister Eckharts, in: W, Strolz
(Hg.), Sein und Nichts in der abendléndischen Mystik, Freiburg 1984, 33—58.

32 DW 1, 70 — Predigt ,Omne datum optimum®,
3 Welte (Anm. 17), 114.
3 Ebd., 115.

35

DW 1, 114 — Predigt ,lusti vivent in aeternum”.



154

Simon / Meister Eckhart

des Bedingten transzendiert die Grenzen
von Raum und Zeit und transzendiert
raumlich-zeitliche Vorstellungen des
Gegeniibers von Subjekt und Objekt.
Der Mensch wird so zum — ich spreche
unangemessen — Ort des Vollzugs von
Gottes Leben: Gott — so sagt Eckhart —
gebiert seinen Sohn in der Seele des Men-
schen, gebiert den Menschen in der Seele
als seinen Sohn. In dieser Rede von der
Gottesgeburt in der Seele* erreicht die
Mystik Eckharts ihre Zuspitzung, indem
er theologische Aussagen iiber das inner-
gottliche Leben auf den abgeschiedenen
Menschen iibertragt.

Was aber ist der Grund, was ist die Mog-
lichkeitsbedingung, dal3 der Mensch zu
solcher Gegenwart des Wirkens Gottes
werden kann? Eckhart spricht wiederum
in Bildern und Metaphern:

JIchhabebisweilen gesagt, essei eine Kraft im Geiste,
die sei allein frei. Bisweilen habe ich gesagt, sie sei
eine Hut des Geistes; bisweilen habe ich gesagt, es sei
ein Licht des Geistes; bisweilen habe ich gesagt, es sei
ein Fiinklein. Nun aber sage ich: Es ist weder dies
noch das; trotzdem ist es ein Etwas, das ist erhabener
iiber dies und das als der Himmel iiber der Erde. Dar-
um bekenne ich es nun auf eine edlere Weise, als ich
esjebekannte, und dochspottet eswohlsolcher Edel-
keit wie der Weise und ist dariiber erhaben. Esist von
allen Namen frei und von allen Formen bloB, ganz
ledig und frei, wie Gott ledig und frei ist in sich
selbst.**7

Was meint Eckhart mit dieser ,gottver-
wandten Kraft’ in der Seele des Men-
schen? Im Kontext der zeitgenéssischen
philosophischen Reflexionen und der
lateinischen Werke Eckharts spricht man-

ches dafiir, sie mit der Vernunft des Men-
schen zu identifizieren, insofern sie in
ihrer radikalen Abgeschiedenheit in
urspriinglicher Freiheit und Offenheit an
das Absolute riihrt, ohne es begrifflich
einholen oder aufheben zu kénnen.* Die
These einer ,Identitit des Geschehens”, in
der Gott oder der abgeschiedene Mensch
eins werden, meint diese dynamisch ver-
standene Beziehungseinheit. Der abge-
schiedene Mensch riihrt in seinem Geist
an die Fiille des Absoluten. Er erfihrt in
seiner Leere und Armut die Uberfiille der
Liebe Gottes. Gottes Wirken und seine
Selbstmitteilung aber sind freie Gnade.

5.4. Die Einheit von Gott und Welt

War bisher von der Einheit von Gott und
Mensch die Rede, so soll abschlieBend
Eckharts These einer Einheit von Gott und
Welt entfaltet werden, die bisher nur
implizit mitangesprochen wurde.

Auch hier beschreibt Eckhart einen dyna-
mischen Geschehenszusammenhang, in
dem das Wirken Gottes und das Werden
der Kreatur aufeinander bezogen sind.
DieKreaturen haben kein Sein aus eigener
Kraft. Sie empfangen ihr Sein durch Got-
tes Wirken. Aus sich sind sie nichts.

+AlleKreaturensind ein reines Nichts. Ich sage nicht,
daB sie klein seien oder iiberhaupt etwas seien: sie
sind ein reines Nichts. Was kein Sein hat, das ist
nichts. AlleKreaturen haben kein Sein, dennihr Sein
39

hingt an der Gegenwart Gottes.

Das Sein der Kreatur besteht im Empfan-
gen ihres Seins von Gott her. So ist die

Vgl. D. Mieth, Gottesschau und Gottesgeburt. Zwei Typen christlicher Gotteserfahrung in der Tradition,

in: Freiburger Zeitschrift fiir Philosophie und Theologie 27 (1980) 204—223.
% DW 1, 39 f. — Predigt ,Intravit Jesus in quoddam castellum®.

Vgl. im Hinblick auf ideengeschichtliche Beziehungen zwischen Eckhart und Dietrich von Freiberg (1 nach

1310): Dietrich von Freiberg, Schriften zur Intellekttheorie, mit einer Einleitung von K. Flasch, hg. von
B. Mojsisch, Hamburg 1977; B. Mojsisch, Meister Eckhart. Analogie, Univozitét und Einheit, Hamburg
1983; K. Flasch, Procedere ut imago. Das Hervorgehen des Intellekts aus seinem gottlichen Grund bei Mei-
ster Dietrich, Meister Eckhart und Berthold von Moosburg: Ruh (Hg.), Abendlindische Mystik (Anm.
1), 125—134; B. Mojsisch, ,Dynamik der Vernunft” bei Dietrich von Freiberg und Meister Eckhart: ebd.,

135—144.

3 DW 1, 69 f. — Predigt ,Omne datum optimum?”.



Simon / Meister Eckhart

155

Welt ,sowohl das Andere Gottes als auch
das Nicht-Andere (Gottes)“®. Gott und
Welt sind einsim Prozef3 einer creatio con-
tinua, in der alle Dinge von Gott ihr Sein
enmpfangen, ohne daB sie aus diesem Sein
verleihenden Wirken Gottes herausfallen
konnten.

Was da ausgeht, das ist, was darinnen bleibt, und,
was darinnen bleibt, das ist, was da ausgeht.“
Diese dynamische Einheit von Gott und
Welt ist aber nicht nur eine Einheit von
Gott her. Sie ist zugleich eine Einheit zu
Gott hin. Sieist nicht nur — und hier greift
Eckhart wiederum neuplatonisches
Gedankengut auf — eine Einheit im Aus-
gang, sie ist auch eine Einheit in der Riick-
kehr zum Ursprung.

Dieser Weg der Riickkehr zum Ursprung
ist der Weg der Abgeschiedenheit als ein
Weg, auf dem der Mensch jene Freiheit
erlangt, ,frei von der Welt und frei in der
Welt und frei fiir die Welt“? zu leben:
denn auch die Freiheit der Abgeschieden-
heit bedarf der Bewihrung, in der sie
Bestindigkeit und Leichtigkeit gewinnt.
Sie bewihrt sich in der Ubung jener
Tugend, die aus der urspriinglichen und
ungeschiedenen Einheit von vita activa
und vita contemplativa erwichst, wie sie
Eckhart in seiner Auslegung der Gestalt
der biblischen Martha vor Augen stellt*:

.Nun wollen wir zuriickkehren zu unserer Ausfiih-
rung, wie die liebe Martha und mit ihr alle Freunde

Gottes bei der Sorge, nicht aber in der Sorge stehen.
Und dabei ist Wirken in der Zeit ebenso adlig wie
irgendwelches Sich-in-Gott-Versenken; denn es
bringt uns ebenso nahe [an Gott] heran wie das
Hochste, das uns zuteil werden kann, ausgenommen
einzig das Schauen Gottes in [seiner] reinen Natur.
Drei Dinge sind in unseren Werken unerli8lich. Die
sind: daf3 man wirke ordentlich und einsichtsvoll
und besonnen. Das nenne ich ,ordentlich, was in
allen Punkten dem Héchsten entspricht. Das nenne
ich ,einsichtsvoll;, iiber das hinaus man zur Zeit
nichts Besseres kennt. Und ,besonnen’ schlieBlich
nenne ich es, wenn man in guten Werken die lebens-
volle Wahrheit mit (ihrer) begliickenden Gegenwart
verspiirt. Wo diese drei Dinge sind, da bringen sie
ebensonahe[zu Gott] undsind ebenso férderlich wie
alle Wonne Maria Magdalenas in der Wiiste.*
~Nun aber wollen gewisse Leute es gar so weit brin-
gen, daB sie der Werke ledig werden. Ich sage: Das
kann nicht sein. Nach dem Zeitpunkt, da die Jiinger
den Heiligen Geist empfingen, da erst fingen sie an,
Tugenden zu wirken . . . Wenn die Heiligen zu Heili-
gen werden, dann erst fangen sie an, Tugenden zu
wirken . . /%

Eckhart vertritt eine niichterne und
lebensvolle Mystik des Alltags und warnt
wiederholt vor der Pseudo-Mystik eines
selbstbezogenen geistlichen Genief3ens:

Mire der Mensch so in Verziickung, wie’s Sankt
Pauluswar, und wii3te einen kranken Menschen, der
eines Siippleins vonihm bediirfte, ich erachtete es fiir
weit besser, du lieBest aus Liebe von der Verziickung
ab und dientest dem Bediirftigen in gréBerer Liebe.
Nicht soll der Mensch wihnen, da er dabei Gnade
versiume; denn was der Mensch aus Liebe — willig
1aBt, das wird ihm um vieles herrlicher zuteil, wie
Christus sprach: ,Wer etwas 146t um meinetwillen,
der wird hundertmal soviel zuriickerhalten. (Mt
19,29)"4¢

Welte (Anm. 17), 206.
DW 1, 259 — Predigt ,Quasi vas auri solidum®’
Welte (Anm. 17), 176.

S8 28

&2

Vgl. Meister Eckhart, Einheit im Sein und Wirken, herausgegeben eingeleitet und zum Teil iibersetzt von
Dr. Mieth, Miinchen 1986 (= Neuausgabe von: Mieth, Meister Eckhart [Anm. 19]), 58—64. 156—169.
Ferner: D. Mieth, Die Einheit von vita activa und vita contemplativa in den deutschen Predigten und Trak-
taten Meister Eckharts und bei Johannes Tauler, Regensburg 1969; ders., Die Einheit von Theorie und Pra-
xis als Lebensform. Zur Diskussion um die Einordnung der Predigt iiber Maria und Martha, in: P, Kesting
(Hg.), Wiirzburger Prosastudien, Bd. 2 (Festschrift K. Ruh), Miinchen 1975, 271—286; ders., Gotteserfah-
rung und Weltverantwortung. Uber die christliche Spiritualitit des Handelns, Miinchen 1982; ders., Die
Eheologis;che Transposition der Tugendethik bei Meister Eckhart: Ruh (Hg.), Abendlindische Mystik
Anm. 1), 63—79.

DW 3, 488 — Predigt ,Jesus intravit in quoddam castellum”.

DW 3, 492 — Predigt ,Jesus intravit in quoddam castellum®.

DW 5, 221f — Reden der Unterweisung.



156

Simon / Meister Eckhart

6. Ausblick

Karl Rahner beschrieb wiederholt Kontu-
ren einer kiinftigen Spiritualitit und for-
mulierte in diesem Zusammenhang die
These: der Christ der Zukunft werde ein
Mystiker sein — oder er werde nicht mehr
sein. Er werde aus einer tiefen Gotteser-
fahrung leben und aus ihr heraus den Mut
auch zur einsamen Glaubensentschei-
dung gegen die 6ffentliche Meinung fin-
den — ,zumal auch die Offentlichkeit der
Kirche selbst heute nicht so sehr fiir den
einzelnen inseiner Glaubensentscheidung
als solcher tragend, als vielmehr durch
diese selbst getragen ist.”” Der im Ethos
der Abgeschiedenheit erschlossene spiri-
tuelle Weg Meister Eckharts erlangt in
diesem Zusammenhang eine aktuelle
Bedeutsambkeit. Er lidt ein, jenen Gott zu
suchen, der immer schon gegenwirtig ist,
der sich offenbarend als bleibendes
Geheimnis erweist, den wir suchen, um
ihn zu finden, und der uns als Suchenden
immer schon voraus ist.

Eckharts Ansatz einer reflektierten
Mystik zeichnet sich gegeniiber vielen
Formen gegenwirtiger ,neuer Religiosi-
tat’, wie sie uns etwa im Umfeld der Bewe-
gung des ,New Age” begegnen, dadurch

aus, daB er Mystik nicht in einer irrationa-
len Emotionalitat aufhebt, sondern im
Vollzug verniinftiger und argumentativ
einsichtiger Reflexion den Wahrheitsge-
halt und die Wahrheitsfihigkeit mysti-
scher Erfahrung aufweist. Glaubenser-
fahrung beansprucht, nicht wider-
verniinftigzusein. Die Einiibung in solche
erfahrungsbezogene Glaubensreflexion
macht darauf aufmerksam, dafB3 sich
Glaube in eben dieser Wahrheitsfahigkeit
unterscheidet von Ideologien und illusio-
niren Wunsch- und Angstvorstellungen.
Das Nachdenken der in der mystischen
Erfahrung vorgegebenen Grenzerfahrung
fithrt Eckhart an die Grenzen der Sprache
— Paradoxie und Metapher signalisieren
diese sprachliche Grenzsituation —, sie
fithren an die Grenzen einer kategorialen
Begrifflichkeit und ihrer Logik, ohne daf3
jedoch deren Anspruch geleugnet oder
zugunsten einer Irrationalitéit aufgegeben
werden. ,Mystik” und ,Denken’, Erfah-
rung und Reflexion — sie werden von Eck-
hart nicht als Widerspruch oder als
Gegensatz erlebt und verstanden. Auch
darin erweist sich der Ansatz der Eckhart-
schen ,mystischen Theologie” alsbleibend
aktuell und bedeutsam.

47 K. Rahner, Kiinftige Spiritualitat, in: ders., Praxis des Glaubens. Hg. v. K. Lehmann u. A. Raffelt,

Ziirich/Freiburg 1984, 39—51, 45.

ANDREAS RESCH:

IMPULSE AUS WISSENSCHAFT UND FORSCHUNG ’90
gibt in kurzen und allgemein verstindlichen Beitrégen einen einma-
ligen Uberblick {iber die neuesten Erkenntnisse zu Grundfragen
des Lebens. Eine echte Hilfe fiir Unterricht, Seelsorge und Lebens-

gestaltung. - ISBN 3-85382-039-5, 240 S., 6S 210.—
Resch Verlag, A-6010 Innsbruck, Postfach 8, Tel. 0512/574772




