222

Zinnhobler / Konsequenzen der Geschichtlichkeit

RUDOLF ZINNHOBLER

Konsequenzen der Geschichtlichkeit

Nach christlichem Verstindnis stellt die
Menschwerdung Gottes (Inkarnation) das
Grunddatum fiir Kirche und Theologie dar.
DieInkarnation ist der Eintritt Gottes in unsere
Geschichte. Kirche und Theologie sind daher
geschichtliche GréBen. Wer das negiert,
nimmt der Kirche ihren Bezug zum Leben; die
Theologie aber macht er zur Ideologie. Dies
bewuB3t zu machen, ist die Absicht des Verfas-
sers. Er ist Professor fiir Kirchengeschichte an
der Kath.-Theol. Hochschule Linz.
(Redaktion)

Vorbemerkung

Uber die Geschichtlichkeit von Kirche
und Theologie ist schon viel und Bedeu-
tendes geschrieben worden." Die vorhan-
dene Literatur 148t freilich auch erkennen,
daB das Thema noch lingst nicht ausdis-
kutiert ist. Mit meinem kleinen Beitrag
werde ich zwar das bisher Gesagte nicht
wesentlich erginzen oder vertiefen kén-
nen, ich halte es aber fiir niitzlich, das
Grundgesetz der Geschichtlichkeit in
einer Zeit in Erinnerung zu rufen, in deres
— zum Schaden fiir Kirche und Theologie
— fundamentalisch gesinnte Kreise zu
leugnen versuchen.

Vielleicht ist der Kirchenhistoriker, des-
sen stindige Aufgabe es ist, den Verinde-
rungen im Lauf der Geschichte nachzu-
spiiren, auf seine Weise legitimiert, darauf

hinzuweisen, daf3 Wandel nicht den Ver-
lust des Wesens bedeutet, ja daB3 er im
Gegenteil notwendig ist, damit die leben-
dige Kirche nicht zum Leichnam wird.

Die Inkarnation als Grunddatum

+Auf vielfache und mannigfaltige Weise
hat Gott vor Zeiten durch die Propheten
zu den Vitern gesprochen. In dieser End-
zeit hat er durch seinen Sohn zu uns
gesprochen” So hei3t es im Hebrier-
brief.?2 In diesem Sohn, in Christus,
kommt also das absolute Wort Gottes als
menschliches Wort zu uns; ja er ist das
fleischgewordene Wort Gottes.* In ihm ist
Gott eingegangen in die Geschichte, in
ihm hat sich Gott der Welt ausgeliefert,
woran wir bei jeder Eucharistiefeier erin-
nert werden (,...fiir euch hin-
gegeben . . ).

Christus ist die ,Urtradition”; in ihm ist
und bleibt der Bezug zum Absoluten gege-
ben, zu dem man jetzt nur mehr iiber die
Briicke der Geschichte findet. Der glaubi-
ge Christ steht in einer lebendigen Tradi-
tion, welche von Christus ausgeht und
welche die Vergangenheit in die Zukunft
hineinfiihrt.

Da nach Paulus die Kirche den ,Leib Chri-
sti“ darstellt!, hat auch sie teil an der
Inkarnation. Das inkarnatorische Prinzip
gilt dann aber nicht nur fiir sie, es gilt auch
fiir die — Christus und seine Lehre reflek-

Neben den im angefiigten Literaturverzeichnis genannten Schriften vgl. bes. K. Rahner, Ideologie und

Christentum, in: Schriften zur Theologie VI, Einsiedeln 1965, 59—76; ders., Strukturwandel der Kirche
als Aufgabe und Chance (Herderbiicherei 446), Freiburg 1972; ders., Strukturwandel der Kirche in der
kiinftigen Gesellschaft, in: Schriften XIV (1980), 333—354; ders., Zur Geschichtlichkeit der Theologie,

in: Schriften VIII (1967), 88—110.
2 Hebri,1.
3 Vgl. Joh1,14.
4 Vgl. 1Kor 12,27; Eph 1, 23; Kol 1,18.24.



Zinnhobler / Konsequenzen der Geschichtlichkeit

223

tierende — Theologie. Kirche und Theo-
logie stehen damit notwendigerweise
unter dem Gesetz der Geschichtlichkeit;
sie konnen nicht mehr absehen von Raum
und Zeit.

Die Tradition, die von Christus her
kommt, wird von ihm als Quelle gespeist.
Der Glaube der Christen aus dieser Tradi-
tion heraus und ihr Zeugnis werden damit
selbst zur Glaubensquelle.’

Der Christ, der die Inkarnation ernst
nimmt, mu3 daraus Konsequenzen zie-
hen. Er muB sich dessen bewuBt sein, da3
er ,das bleibende Endgiiltige nicht mehr
an der Geschichte vorbei” finden kann,
sondern ,nur in ihr selbst”.®

Konsequenzen fiir die Theologie
und das Dogmenverstindnis

Da auch die Theologie unter dem Gesetz
der Geschichtlichkeit steht, darf sie nicht
aneinem bestimmten Punkt aufhéren, der
dann absolut gesetzt wird. Tite sie dies
und erklirte sie eine bestimmte Periode
der Theologiegeschichte, sei es die Urkir-
che, sei esdas Tridentinum, als den Punkt,
iiber den man nicht mehr hinausgehen
kann, so konnte sie doch ihre Kenntnisse
von dieser betreffenden Periode wieder
nur auf geschichtlichem Wege gewinnen.
Und sie kénnte auch nicht davon absehen,
daB Urkirche und Tridentinum selbst wie-
der das Resultat geschichtlicher Prozesse
darstellen.” Und auch die Dokumente
dieser Epochen, die Evangelien, die
Schriften der Kirchenviter, die Canones
von Trient etc., sind jazu einer bestimmten

Zeit unter ganz bestimmten Umstinden
verfaf3t worden. Sie sind in einer Sprache
geschrieben, die nicht mehrdie unsrigeist.
Damit ihre giiltige Botschaft bei uns Men-
schen von heute noch ankommen kann,
bediirfen diese Quellen der Ubersetzung
und der Interpretation (Exegese). Worte
unterliegen eben einem Bedeutungswan-
del, der zu beachten ist, damit man die
eigentliche Aussage noch verstehen kann.
Eine bloBe Wiederholung einmal geprag-
ter Formeln kann sogar zu einem Verrat an
der Botschaft selbst werden. Wer die
Geschichtlichkeit nicht ernst nimmt,
beraubt die Theologie ihrer Funktion.
AuBerhalb der Zeit stehend, vermag sie
keine Probleme mehr zu l6sen und keine
(verstindlichen) Antworten auf die Fra-
gen von heute mehr zu geben. Wenn man
sich dem Wagnis der Geschichte verwei-
gert, ,werden die falsch perennisierten
Formeln des Dogmas unverstindlich,
erblindete Scheiben, die das Licht Gottes
nicht mehr zu durchdringen vermag"”®
Dann aber wird die vermeintliche Treue
zur groBen Untreue. Der Traditionalis-
mus ist der Tod jeder echten Tradition.’
WIir stehen in der Geschichte und haben
nur in ihrem weitergehenden Gang die
ewige Wahrheit Gottes, die unser Heil
ist.1°

Wenn ein Kardinal Henry Edward Man-
ning (1808—1875) auf dem 1. Vatikanum
gemeint hatte, daB3 man die Geschichte
durch das Dogma besiegen miisse,' und
wenn ein Erzbischof M. Lefebvre die
Geschichte zu einem bestimmten Zeit-
punkt (z. B. beim Tridentinum oder
zumindest vor dem 2. Vatikanum) einfrie-

Zur Anerkennung der Tradition als Autoritét vgl. P. Stockmeier, Kirchengeschichte und ihre hermeneuti-

sche Problematik, in: RQ 80 (1985), 49—58, hier bes. 52.
A. Darlap, Geschichtlichkeit, in: LThK 4 (1960), 780—783.

6
7 K. Rahner, Geschichtlichkeit (wie Anm. 1).
: Ebd., 97.

Vgl. W. Kasper, Tradition, in: Staatslexikon 5 (71989), 494—498.

1 Wie Anm. 9.

11 P Stockmeier, Kirchengeschichte und Geschichtlichkeit der Kirche, in: ZKG 81 (1970), 145—162, hier 147.



224

Zinnhobler / Konsequenzen der Geschichtlichkeit

ren mochte,’? so wird damit das Wesen
der Kirche und letztlich die Inkarnation
geleugnet. Deswegen sind solche Positio-
nen von der Sache her hiretisch, auch
wenn man sich dessen nicht bewuft sein
mag, ja vielleicht sogar meint, die Tradi-
tion der Kirche besonders treu zu bewah-
ren. Zudem liegt ein grober Denkfehler
zugrunde. Die Verteidigung des einmal
Gewordenen ist ja auch eine Verteidigung
des Werdens und der Verinderung, die die
Vertreter einer traditionalistischen Theo-
logie aber eigentlich leugnen wollen.

Jede Theologie ist notwendigerweise
geschichtlich. Und auch Dogmen sind
keine vom Himmel gefallenen Wahrheiten
(A. Loisy)." ,Sie geben Antwort auf Fra-
gen einer bestimmten Zeit und sind for-
muliert in der Sprache einer bestimmten
Zeit, weshalb sie, um heutige zu sein, der
Ubersetzung bediirfen” (J. Ratzinger).™

Um ein Dogma in seiner Aussage wirklich
verstehen zu konnen, muf3 man beachten,
wann und wie es zustandegekommen ist.
Dasseian einem Beispiel gezeigt, am Infal-
libilitdtsdogma von 1870. Wenn man
nicht weif3, welche Rolle bei den Diskus-
sionen des 1. Vatikanums das ,gallikani-
sche Trauma“ gespielt hat, wird man das
Dogma fast zwangsldufig miB3verstehen.
Die gallikanischen Artikel von 1682, die
dann noch unter Napoleon maf3geblich
waren (also im 19. Jh.!), liefen u. a. dar-
auf hinaus, da3 auch Glaubensentschei-

dungen des Papstes zu ihrer Verbindlich-
keit der Ratifikation durch die Kirche (die
Ortskirchen) bediirfen.® Das ist nach
katholischem Glaubensverstiandnis
natiirlich abzulehnen.

Indem man 1869/70 dieses Schreckge-
spenst wiederum heraufbeschwor, kam es
zu der zugespitzten Formulierung, die bis
in den Wortlaut hinein den vierten galli-
kanischen Artikel widerspiegelt, papstli-
che Glaubensdefinitionen seien ,ex sese,
non autem ex consensu ecclesiae irrefor-
mabiles” ' sie seien also unabznderlich,
und zwar ,aus sich, nicht aufgrund der
Zustimmung der Kirche”. Wer die Hinter-
griinde, vor denen das Dogma ausformu-
liert wurde, nicht kennt, kann es leicht so
auffassen, als sei darunter zu verstehen,
daB3 vom Papst definierte Glaubenssitze
auf jeden Fall verbindlich sind, m&gen sie
nun die Glaubensiiberzeugung der Ge-
samtkirche wiedergeben oder nicht.
Wenn man dann gar noch, was geschieht,
das ,ex sese” von den pépstlichen Defini-
tionen auf den Papst selbst iibertragt und
das so versteht, als kénne dieser fiir sich
allein und ohne — ja vielleicht sogar
gegen — dieKirche ,drauflos dogmatisie-
ren’, hat man aus dem Dogma von 1870
eine Hiresie gemacht.’”® Der Papst kann
als oberster Lehrer der Kirche selbstver-
standlich nur solche Lehren zu verbindli-
chen Glaubenssitzen erkliren, die auch
wirklich den Glauben der Kirche wie-
dergeben.

12 Vgl. Y. Congar, Der Fall Lefebvre, Freiburg 1976; R. Pacik, Verrat am katholischen Glauben? Marcel

13

14
15

16

17
18

Lefebvre und die Liturgiereform, in: . Niewiadomski (Hg.), Eindeutige Antworten? Fundamentalistische
Versuchung in Religion und Gesellschaft, Thaur 21988, 17—40.

R. Aubert, Vom Kirchenstaat zur Weltkirche. 1848 bis zum Zweiten Vatikanum (= Geschichte der Kirche
Bd. V71, hg. von L. ]. Rogier u. a.), Einsiedeln 1976, 163.

Nach einem in Linz 1975 gehaltenen Vortrag zum Thema ,10 Jahre nach dem Konzil".

Die dem Konkordat mit Napoleon (1801) von diesem angefiigten ,organischen Artikel“ sind ganz gallika-
nisch geprigt. :
Der vierte gallikanische Artikel lautet: ,Auch in Fragen des Glaubens hat der Papst den Hauptanteil und
seine Dekrete betreffen die simtlichen und die einzelnen Kirchen, aber sein Urteil ist nicht unabinderlich,
wenn nicht die Zustimmung der Kirche hinzugetreten ist.’

DS 3074.

Vgl. K. Schatz, Der papstliche Primat. Seine Geschichte von den Urspriingen bis zur Gegenwart, Wiirz-
burg 1990, bes. 197—199.



Zinnhobler / Konsequenzen der Geschichtlichkeit

225

Konsequenzen fiir die Strukturen
der Kirche

Ohne einen Wandel in der Kirche gibe es
keine Kirchengeschichte. DaB3 es diese
gibt, ist schon ein deutlicher Hinweis dar-
auf, daB3 in der Kirche nicht immer alles
beim alten bleibt. Weil die Kirche einge-
fiigt ist in sich &ndernde Staaten und Kul-
turen, ist sie schon deswegen dem Wandel
unterworfen. Sie muB sich aber auch von
sich aus, also aktiv wandeln, um ihren
urspriinglichen Auftrag, die Menschen
den Weg zu Christus zu fithren, auch unter
geinderten Umstinden noch erfiillen zu
kénnen.” Um ihrem Wesen treu zu blei-
ben, muB sie sich wandeln.

Natiirlich darf der Wandel nicht zum
Selbstzweck werden und darf der Bezug
zum Ursprung nie verloren gehen, weder
in der Lehre, noch in den Strukturen.
Bleibt dieser Bezug erhalten, ist eine belie-
bige Relativitit nicht méglich. Wird die
Kontinuitit im Wandel gewahrt, braucht
man vor dem Wandel, d. h. vor der
Geschichte, keine Angst zu haben.

Auch das oberste Leitungsamt der Kirche
ist keine statische Grof3e. Um die Zeit des
1. Vatikanums hatte der Jesuit Gerhard
Schneemann gemeint, den Nachweis
erbringen zu kénnen, daf3 sich das Papst-
amt im wesentlichen nie gewandelt habe.
In der Einleitung zu einer Broschiire zum
Thema schrieb er: Wirwerden. . . ausder
Geschichte der ersten christlichen Jahr-
hunderte zeigen, daB schon damals der

rémische Bischof die héchste unabhéngi-
ge Regierungsgewalt iiber die ganze Kir-
che besessen und ausgeiibt hat, daf3 er
.. .schon damals einem freien, in der
ganzen Kirche waltenden Fiirsten zu ver-
gleichen war”® So ein Vorhaben fiihrt
notwendigerweise zur Geschichtsklitte-
rung. Mit Geschichte hat es nichts zu tun.

Das Werden Roms zum Zentrum der
,communio ecclesiarum” im christlichen
Altertum fiihrte zur Vorrangstellung des
rémischen Bischofs (Papstes) und schlie3-
lich zu seinem Jurisdiktions- und Lehrpri-
mat, der am 1. Vatikanum dogmatisiert,
am 2. Vatikanum jedoch dadurch ergénzt
wurde, daB3 man die Communio-Struktur
der Kirche neu ins BewuBtsein riickte und
den Papst sozusagen wieder in die Kirche
hereinholte.” Gegenwirtige Spannungen
in der Kirche erkliren sich u. a. aus der
noch nicht gegliickten Integration von
zwei Ekklesiologien, der hierarchischen
des 1. und der konziliaristischen des 2.
Vatikanums.?®

Wermeint, da3 unter dem Leitungsprimat
des Papstes zu verstehen sei, daB3 dieser
allein das Sagen in der Kirche habe, hat
schon das 1. Vatikanum nicht verstan-
den.”? DaB3 die konkrete Ausiibung des
Primates zu verschiedenen Zeiten ver-
schieden war, ergibt ein Blick in die Kir-
chengeschichte. Mit der Anerkennung des
papstlichen Leitungsprimates als Dogma
ist das Wie dieses Leitungsprimates noch
langst nicht definiert. Wie die Kirche

¥ Ganz unter dem Eindruck der Schwierigkeiten, die einfache Christen mit den Anderungen in der Kirche
hatten, hielt K. Rahner den noch immer lesenswerten (und wegen seiner Einfachheit auch zur Vermittlung
geeigneten) Vortrag ,Kirche im Wandel’, in: Schriften VI (1965), 455—478.

2 G. Schneemann, Der Papst das Oberhaupt der Gesammtkirche. Eine geschichtliche Studie, Freiburg 1867.

21 Zu diesem geschichtlichen Prozef3 vgl. jetzt besonders K. Schatz (wie Anm. 18).

#a Ebd., 205.

2 Wer bisher unwillkiirlich das Dogma vom Primat des Papstes dahin verstanden hat, daB deswegen die
Bischéfe nur subalterne Provinzbeamte des Papstes seien, der wurde durch das II. Vaticanum griindlich
eines Besseren belehrt; aber sein bisheriges Verstindnis des Primatsdogmas war eben ein MiB3verstindnis
und auchbisher kein Dogma, das abgeschafft werden muBte.” So K. Rahner, Kirche im Wandel (wie Anm.

19), 467.



226

Zinnhobler / Konsequenzen der Geschichtlichkeit

selbst befindet sich auch der papstliche
Primat in einen stindigen Prozef3, der
nicht im luftleeren Raum vor sich geht,
sondern von der jeweiligen Zeit und ihren
Bediirfnissen mitbestimmt wird. Das ist
eigentlich selbstverstindlich und kann
nur den erschiittern, der nicht geschicht-
lich denkt. Auch in dieser Frage ,ist man
angewiesen auf die Geschichte und lebt
wesentlich aus ihr, ja muf immer wieder
darum besorgt sein, daf3 sie im Bewuf3t-
sein bleibt. Geschichtsverlust und
Geschichtsvergessenheit bedroht die Kir-
che in ihrer Substanz.” Umgekehrt wird
die Kenntnis der Geschichte dazu beitra-
gen, die Kontinuitit im Wandel wahrzu-
nehmen.

SchluB

Diese knappen Ausfithrungen sind viel-
leicht zu sehr im allgemeinen steckenge-
blieben. Immerhin aber wurde an ein paar
Beispielen erldutert, wie wichtig die
Beachtung der geschichtlichen Kompo-
nente fiir ein zutreffendes Verstindnis von
Lehre und Leben der Kirche ist.

Kirche und Theologie kénnen nur im
Wandel bestehen. Will die Kirche in einer
gewandelten Welt noch dem Gesetz der-
Geschichtlichkeit, unter dem sie sich auf

Weiterfithrende Literatur

den Weg gemacht hat, treu bleiben, so
mubB sie sich notwendigerweise auch sel-
ber wandeln. Der Philosoph Franz von
Baader (1765—1841) hat diesen Gedan-
ken ganz allgemein auf folgende Weise
ausgedriickt: ,Alles Leben steht unter dem
Paradox, da3, wenn es beim alten bleiben
soll, es nicht beim alten bleiben darf?*
Konkret auf die Kirche bezogen hat Karl
Rahner einmal formuliert: Die Kirche ,ist
nur, indem sie wird**® Der Leib Christi
steht unter dem Gesetz des Wachstums
und damit eben auch der Verdnderung.

Aus dem Ernstnehmen der Geschichtlich-
keit von Kirche und Theologie folgt die
Pflicht zur Akkommodation, zum
»aggiornamento’, oder sagen wir lieber,
weil die genannten Termini miB3verstiand-
lich sind, zur Aktualisierung der
urspriinglichen Botschaft,? zur Bemii-
hung also, der Kirche und der Theologie
ihren Funktionswert zu .erhalten. Ohne
diese Bemiihung endet die Kirche im
Ghetto. W. Kasper hat einmal sehr tref-
fend formuliert: ,Nicht dortist der Glaube
am reinsten gegeben, wo man . . . hinter
verschlossenen Tiiren ,weiterglaubt son-
dern dort, wo es aus dem Glauben heraus
zu einer wirklichen Auseinandersetzung
mit der Zeit kommt ¥

(in Erganzung zu den in den Anmerkungen genannten Werken):

W. Brandmiiller, Geschichtliche Kirche — kirchliche Geschichte. Reflexionen iiber das wissen-
schaftliche Selbstverstindnis der Kirchengeschichte, in: Theologie und Glaube 75 (1985),

402—420.

A. Darlap, Geschichtlichkeit, in: Handbuch theologischer Grundbegriffe 1 (1962), 491—497.
W. Kasper, Kirchengeschichte als historische Theologie, in: RQ 80 (1985), 174—188.

K. Schatz (wie Anm. 18), 207.

N

E v. Baader, Spekulative Dogmatik (Werke VIII), Leipzig 1851/60, 16f.

25 Zitiert nach: Demokratisierung der Kirche in der Bundesrepublik Deutschland. Ein Memorandum deut-
scher Katholiken, hg. v. Bensberger Kreis, Mainz 1970, 49.

% Die Pastoralkonstitution ,Die Kirche in der Welt von heute®, Art. 44, spricht z. B. von der ,accommodata
praedicatio’, der ,angepaBten Verkiindigung’, die ein Gesetz aller Evangelisation bleiben miisse.

¥ W. Kasper, Glaube im Wandel der Geschichte, Mainz 1973, 61.



Zinnhobler / Konsequenzen der Geschichtlichkeit 227

R. Kottje (Hg.), Kirchengeschichte heute, Trier 1970.

Th. Michels (Hg.), Geschichtlichkeit der Theologie, Salzburg 1970.

G. L. Miiller, Die Suche]. A. M&hlers nach der Einheit von geschichtlicher und theologischer Ver-
nunft, in: Miinchener Theologische Zeitschrift 39 (1988), 195—206.

K. Rahner, Uberlegungen zur Dogmenentwicklung, in: Schriften zur Theologie IV, Einsiedeln
21961, 11—50.

Ders., Das neue Bild der Kirche, in: Schriften VIII (1967), 329—354.

P. Stockmeier, Kirchengeschichte und ihre hermeneutische Problematik, in: RQ 80 (1985),
49—58.

Ders., Johann Adam Méhler und der Aufbruch der wissenschaftlichen Kirchengeschichtsschrei-
bung, in: Miinchener Theologische Zeitschrift 39 (1988), 181—194.

G. Winkler, Kirchengeschichte als historische Theologie — Die geschichtliche Komponente im
Ganzen der Theologie, in: ThPQ 137 (1989), 148—154.

R. Zinnhobler, Die Geschichtlichkeit der Kirche, in: G. Rombold und R. Zinnhobler (Hg.), Weg-
bereitung der Gegenwart (Linzer Philosophisch-theologische Reihe Bd. 9), Linz 1978, 7—12.

Gerhard Jakob

Wohin die
Reise geht

Glaubensschritte
im Alitag
84 Seiten,

kt., 12,80 DM
ISBN 3-7902-1202-4

Lebensreise — werden in diesem Buch mit dem Evangelium in
Verbindung gebracht. Der Autor will uns helfen, dem Evangelium
Beine zu machen: zu den anderen hin, zu den Andersdenkenden,
zu den Enttauschten, zu den Skeptikern und den Suchenden, zu ~ PAULINUS
den Abseitsstehenden und zu denen, die befallen sind von der ~ VERLAG
,Mudigkeit der Guten®. TRIER

Alitagserfahrungen und Standardsituationen — Stationen unserer D




