
222 Zinnhobler Konsequenzen der Geschichtlichkeit

RUDOLF ZINNHOBLER

Konsequenzen der Geschichtlichkéit
hinzuweisen, daß Wandel nicht den Ver-

ach christlichem Verständnis stellt die lust des Wesens bedeutet, Ja daß 1mM
Menschwerdung CGottes Inkarnation) das Gegenteil notwendig ist, damit 1€e leben-
Grunddatum für Kirche und Theologie dar. dige Kirche nicht ZU Leichnam wird.Die Inkarnation ist derFEintritt Gottes
Geschichte. Kirche und Theologie sind daher
geschichtliche Größen. Wer das negiert, Die Inkarnation als Grunddatum
nımmt der Kirche ihren Bezug ZUMM Leben: die vielfache und mannigfaltige Weise
eologie ber macht Zur Ideologie. Dies hat Gott VOoOT Zeiten durch die Prophetenbewußt machen, ist die Absicht des 'erfas-
SPTIS5. ist Protessor tür Kirchengeschichte zZu den Vätern gesprochen. In dieser End-
der Kath.-Theol. Hochschule Linz. zeit hat durch seinen Sohn

(Redaktion) gesprochen. So heißt 1mM Hebräer-
brief.“ In diesem Sohn, ıIn Christus,
kommt also das absolute Wort Gottes als
menschliches Wort Z NS; Ja ist das

Vorbemerkung fleischgewordene Wort Gottes.* In ihm ist
Über die Geschichtlichkeit Vomn Kirche Gott eingegangen die Geschichte, ın
und Theologie ist schon vIe  ] und Bedeu- hm hat sich Gott der Welt ausgeliefert,
tendes geschrieben worden.! Die vorhan- JOTan WITr bei jeder Eucharistiefeier erın-
eneLiteraturäßt £reilich auch erkennen, nert werden „ für euch hin-
daß das Thema och längst nicht ausdis- gegeben “
kutiert ist Mit meinem kleinen Beitrag Christus ist die „Urtradition”; in ihm ist
werde 1C!  . WarTr das bisher Gesagte nicht undbleibt derezugZUAbsolutenSC
wesentlich ergäanzen der vertieten kön- ben, zu dem 1an jetzt I_ mehr ber die
nen, ich halte ber für nützlich, das Brücke der Geschichte findet Der gläubi-
Grundgesetz der Geschichtlichkeit ın Christ steht einer lebendigen Tradi-
eiıner Zeit Erinnerung zu rufen, In der tion, welche Von Christus ausgeht und

ZUMmm Schaden fürKirche und Theologie welche 1€e Vergangenheit ıIn die Zukunft
fundamentalisch gesinnte Kreise Zu hineinführt

Da ach Paulus die Kirche den „Leib Chri-leugnen versuchen.
Vielleicht ıst der Kirchenhistoriker, des- st1  « darstellt“, hat auch s1e teil AN der

nkarnation. Das inkarnatorische PrinzipsemMNnı ständige Aufgabe ist, den Verände-
1mM Lauf der Geschichte nachzu- gilt dann abernicht Aur für sıe, gilt auch

spuren, auf seine We:  1se legitimiert, darauf für die Christus und seine Lehre retiek-

Neben den angefügten Literaturverzeichnis Schritten vgl bes. Rahner, Ideologie und
Christentum, Schriften Theologie VI’ Einsiedeln 1965, 59—76:; ders., Strukturwandel der irche
als Aufgabe und hance (Herderbücherei 446), Freiburg 1972; ders., Strukturwandel der Kirche der
künftigen Gesellschaft, Schriften XIV (1980), 333—354; ders., Zur Geschichtlichkeit der Theologie,
1In: Schriften VIII (1967), 88—110
ebr 1,

Joh 1,14.
Kor 12,27; Eph 1, 2 / Kol

222 Zinnhobler / Konsequenzen der Geschichtlichkeit 

RUDOLF ZINNHOBLER 

Konsequenzen der Geschichtlichkeit 

Nach christlichem Verständnis stellt die 
Menschwerdung Gottes (Inkarnation) das 
Grunddatum für Kirche und Theologie dar. 
Die Inkarnation ist der Eintritt Gottes in unsere 
Geschichte. Kirche und Theologie sind daher 
geschichtliche Größen. Wer das negiert, 
nimmt der Kirche ihren Bezug zum Leben; die 
Theologie aber macht er zur Ideologie. Dies 
bewußt zu machen, ist die Absicht des Verfas­
sers. Er ist Professor für Kirchengeschichte an 
der I<ath . .:rheol. Hochschule Linz. 

(Redaktion) 

Vorbemerkung 

Über die Geschichtlichkeit von Kirche 
und Theologie ist schon viel und Bedeu­
tendes geschrieben worden.1 Die vorhan­
dene Literatur läßt freilich auch erkennen, 
daß das Thema noch längst nicht ausdis­
kutiert ist. Mit meinem kleinen Beitrag 
werde ich zwar das bisher Gesagte nicht 
wesentlich ergänzen oder vertiefen kön­
nen, ich halte es aber für nützlich, das 
Grundgesetz der Geschichtlichkeit in 
einer Zeit in Erinnerung zu rufen, in der es 
- zum Schaden für Kirche und Theologie 
- fundamentalisch gesinnte Kreise zu 
leugnen versuchen. 
Vielleicht ist der Kirchenhistoriker, des­
sen ständige Aufgabe es ist, den Verände­
rungen im Lauf der Geschichte nachzu­
spüren, auf seine Weise legitimiert, darauf 

hinzuweisen, daß Wandel nicht den Ver­
lust des Wesens bedeutet, ja daß er im 
Gegenteil notwendig ist, damit die leben­
dige Kirche nicht zum Leichnam wird. 

Die Inkarnation als Grunddatum 

"Auf vielfache und mannigfaltige Weise 
hat Gott vor Zeiten durch die Propheten 
zu den Vätern gesprochen. In dieser End­
zeit hat er durch seinen Sohn zu uns 
gesprochen." So heißt es im Hebräer­
brief. 2 In diesem Sohn, in Christus, 
kommt also das absolute Wort Gottes als 
menschliches Wort zu uns; ja er ist das 
fleischgewordene Wort Gottes. 3 In ihm ist 
Gott eingegangen in die Geschichte, in 
ihm hat sich Gott der Welt ausgeliefert, 
woran wir bei jeder Eucharistiefeier erin­
nert werden (" ... für euch hin­
gegeben ... 0 ). 

Christus ist die "Urtradition"; in ihm ist 
und bleibt der Bezug zum Absoluten gege­
ben, zu dem man jetzt nur mehr über die 
Brücke der Geschichte findet. Der gläubi­
ge Christ steht in einer lebendigen Tradi­
tion, welche von Christus ausgeht und 
welche die Vergangenheit in die Zukunft 
hineinführt. 
Da nach Paulus die Kirche den "Leib Chri­
sti" darstellt4, hat auch sie teil an der 
Inkarnation. Das inkamatorische Prinzip 
gilt dann abernicht nur für sie, es gilt auch 
für die - Christus und seine Lehre reflek-

1 Neben den im angefügten Literaturverzeichnis genannten Schriften vgl. bes. K. Rahner, Ideologie und 
Christentum, in: Schriften zur Theologie VI, Einsiedeln 1965, 59-76; ders., Strukturwandel der Kirche 
als Aufgabe und Chance (Herderbücherei 446), Freiburg 1972; ders., Strukturwandel der Kirche in der 
künftigen Gesellschaft, in: Schriften XIV (1980), 333-354; ders., Zur Geschichtlichkeit der Theologie, 
in: Schriften Vill (1967), 88-110. 

2 Hebrl,l. 
3 Vgl. Joh 1,14. 
4 Vgl. 1 Kor 12,27; Eph 1, 23; Kol 1,18.24. 



223Zinnhobler Konsequenzen der Geschichtlichkeit

tierende Theologie. IC und Theo- Zeit unter ganz bestimmten Umständen
logie stehen damit notwendigerweise verfaßt worden. Sie sind einer Sprache
unter dem Gesetz der Geschichtlichkeit; geschrieben, dienichtmehrdie unsrige ist.
SIE können nıicht mehr absehen Von Raum Damiuit hre gültige Botschaft bei uns Men-
und Zeit schen Von heute och ankommen kann,
Die Tradition, die Von Christus her bedürten Jese Quellen der Übersetzung
kommt, wird Von ihm als Quelle gespelst. und der Interpretation (Exegese). Worte
Der Glaube der Christen aQus dieser Tradi- unterliegen eben einem Bedeutungswan-
tiıon heraus und ihr Zeugnis werden damit del, der eachten ist, damit INnNan 1e
selbst ZUT Glaubensquelle.* eigentliche Aussage och verstehen kann
Der Christ, der die Inkarnation ernst ine bloße Wiederholung einmal geprag-
nımmt, muß daraus Konsequenzen z1e- ter Formeln kann zu einem Verrat
hen. Er muß sich dessen bewußt se1n, daß der Botschaft selbst werden. Wer die
C  er „das bleibende Endgültige nicht mehr Geschichtlichkeit nicht ernst nımmt,

der Geschichte vorbei“ finden kann, beraubt die Theologie ihrer Funktion.
sondern „MUur in ihr selbstü 6  6 Außerhalb der Zeit stehend, S1e

keine Probleme mehr zZzu lösen un! keine
(verständlichen) Antworten auf die Fra-

Konsequenzen die Theologie
und das Dogmenverständnis gen VOI heute mehr rAN geben. Wenn id

sich dem Wagnis der Geschichte verwel-
gert, „werden die falsch perennisierten

Da auch die Theologie unter dem Gesetz Formeln des ogmas unverständlich,
der Geschichtlichkeit steht, darf SIE nicht erblindete Scheiben, die das Licht Gottes
an einembestimmten Punktaufhören, der nicht mehr z durchdringen vermag“.“
dann bsolut gesetzt wird. Täte sS1e dies Dann aber wird die vermeintliche Ireue
und erklärte s1e eine bestimmte Periode großen Untreue. Der Traditionalis-
der Theologiegeschichte, sel die Urkir- ist der Tod jeder echten Tradition.?

„W:  1r stehen In der Geschichte und habenche, sel1 das Iridentinum, als den Punkt,
ber den In nicht mehr hinausgehen In ihrem weitergehenden Gang die
kann, könnte s1e doch ihre Kenntnisse ewlge Wahrheit Gottes, die uUunNnser eil
Von dieser betreffenden Periode wieder istu
191008 auf geschichtlichem Wege gewinnen. Wenn ein Kardinal Henry Edward Man-
Und sS1e könnte auch nicht davon absehen, nıng (1808—1875) auf dem Vatikanum
daß Urkirche und TIridentinum selbst wlie- gemeint hatte, daß nan die Geschichte
der das Resultat geschichtlicher Prozesse durch das ogma besiegen müsse, * und
darstellen.‘ Und auch die Dokumente wenn eın Erzbischof Letebvre die

Geschichte zZu einem bestimmten Zeit-dieser Epochen, die Evangelien, die
Schriften der Kirchenväter, die Canones punkt (z eım TIridentinum oder
Von Irient etc., sindEzu einerbestimmten zumindest VOT dem Vatikanum) einfrie-

Zur Anerkennung derTradition als Autorität vgl tockmeier, Kirchengeschichte und ihre hermeneuti-
sche Problematik, C (1985), 49—58, ler bes.

Darlap, Geschichtlichkeit, 4 (*“1960), 780— 783
Rahner, Geschichtlichkeit (wieQ 5 ©& O Vgl Kasper, Tradition, 1n: Staatslexikon /1989), 494 —498

11
Wie Anm

Stockmeier, KirchengeschichteundGeschichtlichkeit derKirche, in: ZKG (1970) 145—162, hier147

Zinnhobler / Konsequenzen der Geschichtlichkeit 

tierende - Theologie. Kirche und Theo­
logie stehen damit notwendigerweise 
unter dem Gesetz der Geschichtlichkeit; 
sie können nicht mehr absehen von Raum 
und Zeit. 
Die Tradition, die von Christus her 
kommt, wird von ihm als Quelle gespeist. 
Der Glaube der Christen aus dieser Tradi­
tion heraus und ihr Zeugnis werden damit 
selbst zur Glaubensquelle. 5 

Der Christ, der die Inkarnation ernst 
nimmt, muß daraus Konsequenzen zie­
hen. Er muß sich dessen bewußt sein, daß 
er "das bleibende Endgültige nicht mehr 
an der Geschichte vorbei" finden kann, 
sondern „nur in ihr selbst". 6 

Konsequenzen für die Theologie 
und das Dogmenverständnis 

Da auch die Theologie unter dem Gesetz 
der Geschichtlichkeit steht, darf sie nicht 
an einem bestimmten Punkt aufhören, der 
dann absolut gesetzt wird. Täte sie dies 
und erklärte sie eine bestimmte Periode 
der Theologiegeschichte, sei es die Urkir­
che, sei es das Tridentinum, als den Punkt, 
über den man nicht mehr hinausgehen 
kann, so könnte sie doch ihre Kenntnisse 
von dieser betreffenden Periode wieder 
nur auf geschichtlichem Wege gewinnen. 
Und sie könnte auch nicht davon absehen, 
daß Urkirche und Tridentinum selbst wie­
der das Resultat geschichtlicher Prozesse 
darstellen. 7 Und auch die Dokumente 
dieser Epochen, die Evangelien, die 
Schriften der Kirchenväter, die Canones 
von Trient etc., sindjazueinerbestimmten 

223 

Zeit unter ganz bestimmten Umständen 
verfaßt worden. Sie sind in einer Sprache 
geschrieben, die nicht mehr die unsrige ist. 
Damit ihre gültige Botschaft bei uns Men­
schen von heute noch ankommen kann, 
bedürfen diese Quellen der Übersetzung 
und der Interpretation (Exegese). Worte 
unterliegen eben einem Bedeutungswan­
del, der zu beachten ist, damit man die 
eigentliche Aussage noch verstehen kann. 
Eine bloße Wiederholung einmal gepräg­
ter Formeln kann sogar zu einem Verrat an 
der Botschaft selbst werden. Wer die 
Geschichtlichkeit nicht ernst nimmt, 
beraubt die Theologie ihrer Funktion. 
Außerhalb der Zeit stehend, vermag sie 
keine Probleme mehr zu lösen und keine 
(verständlichen) Antworten auf die Fra­
gen von heute mehr zu geben. Wenn man 
sich dem Wagnis der Geschichte verwei­
gert, "werden die falsch perennisierten 
Formeln des Dogmas unverständlich, 
erblindete Scheiben, die das Licht Gottes 
nicht mehr zu durchdringen vermag". 8 

Dann aber wird die vermeintliche Treue 
zur großen Untreue. Der Traditionalis­
mus ist der Tod jeder echten Tradition. 9 

„Wir stehen in der Geschichte und haben 
nur in ihrem weitergehenden Gang die 
ewige Wahrheit Gottes, die unser Heil 
ist.nlO 
Wenn ein Kardinal Henry Edward Man­
ning (1808-1875) auf dem 1. Vatikanum 
gemeint hatte, daß man die Geschichte 
durch das Dogma besiegen müsse, 11 und 
wenn ein Erzbischof M. Lefebvre die 
Geschichte zu einem bestimmten Zeit­
punkt (z. B. beim Tridentinum oder 
zumindest vor dem 2. Vatikan um) einfrie-

5 Zur Anerkennung der Tradition als Autorität vgl. P. Stockmeier, Kirchengeschichte und ihre hermeneuti-
sche Problematik, in: RQ 80 (1985), 49-58, hier bes. 52. 

6 A. Darlap, Geschichtlichkeit, in: LThK 4 (21960), 780-783. 
7 K. Rahner, Geschichtlichkeit (wie Anm. 1). 
8 Ebd., 97. 
9 Vgl. W. Kasper, Tradition, in: Staatslexikon 5 (71989), 494-498. 

10 Wie Anm. 9. 
11 P. Stockmeier, Kirchengeschichte und Geschichtlichkeit der Kirche, in: ZKG 81 (1970), 145-162, hier 147. 



224 Zinnhobler Konsequenzen der Geschichtlichkeit

re möchte, *“ WIT! amıt das Wesen dungen des Papstes ihrer Verbindlich-
der Kirche und letztlich die Inkarnation keit der Ratitikation durch die Kirche (die
geleugnet. Deswegen S1IN!| solche Positio- rtskirchen) bedürfen.* Das ist ach

katholischem GlaubensverständnisVon der Sache her häretisch, auch
wenn Inan sich dessen nicht bewußt sSeın natürlich abzulehnen.
IMas, Ja vielleicht SOSar meınt, die Tradi- Indem INan 869/70 dieses Schreckge-
tiıon der Kirche besonders treu bewah- spenst wiederum heraufbeschwor, kam e5
rell. Zudem jegt eın grober Denkfehler Zzu der zugespitzten Formulierung, 1e 15
zugrunde. Die Verteidigung des einmal In den Wortlaut iıneın den vierten galli-
Gewordenen ist Ja auch eıne Verteidigung kanischen Artikel widerspiegelt, päpstli-
des Werdens und derVeränderung, die die che Glaubensdefinitionen selen SCSC,
Vertreter einer traditionalistischen Theo- PX CoNsenNnsu ecclesiae irrefor-
logie aber eigentlich leugnen wollen. mabileS, S1e sejen also unabänderlich,
Jede Theologie ist notwendigerweise und ZWar „Qus sich, nicht aufgrund der

Zustimmung der Kirche“. Wer die Hinter-geschichtlich Und auch ogmen sind
keineVOHimmel gefallenenWahrheiten gründe, VOIL denen das Dogma ausformu-

liert wurde, nicht kennt, annn leichtLoisy). ”“ „Sie geben Antwort auf Fra-
gen einer bestimmten Zeit und sind for- auffassen, als sel darunter zZzu verstehen,

daß VO 'aps definierte Glaubenssätzemuliert 1n der Sprache einer bestimmten
Zeit, weshalb s1e, u heutige zı se1n, der auf jeden Fall verbindlich SIN  d, m' s1e

die Glaubensüberzeugung der Ge-Übersetzung bedürfen“ (T Ratzinger)14 samtkirche wiedergeben der nicht.
Um eın ogma seiner Aussage wirklich Wenn dann Sal noch, Was geschieht,
verstehen können, muß INnan beachten, das sese” den päpstlichen Defini-
Wann und WwWıie ©5 zustandegekommen ist tionen auf den 'aps selbst überträgt und

das versteht, als onne dieser für sichDassel einem Beispielgezeigt, Infal-
libilitätsdogma Von 1870 Wenn INan allein und ohne ja vielleicht
nicht weiß, welche Rolle bei den Diskus- die Kirche „drauf los dogmatisie-
S1ioNnen des Vatikanums das „gallikani- ren‘, hat INnan UE dem ogma VO:  3 1870
sche Irauma“” gespielt hat, wird das eine Häresie gemacht.“ Der aps kann
ogma fast zwangsläufig mißverstehen. als oberster rer der IC selbstver-
Die gallikanischen Artikel VCd 1682, die ständlich solche Lehren ZUu verbindli-
dann och unter Napoleon maßgeblich chen Glaubenssätzen erklären, die auch
waren (also 1m 19 ]h l) 15 liefen u. A, dar- wirklich den Glauben der Kirche WIe-
auf hinaus, auch Glaubensentschei- dergeben.

Vgl Congar, Der Fall Letebvre, Freiburg 1976; Pacik, Verrat katholischen Glauben? Marcel
1etfebvre und die Liturgiereform, Niewiadomski (Hg. Eindeutige Antworten? Fundamentalistische
Versuchung Religion und Gesellschaft, Thaur ‘1988, 17—40

Aubert, Vom Kirchenstaat Weltkirche bis ZzZum Zweiten Vatikanum Geschichte der Kirche
V/1, Von Rogier Uu. a.), Einsiedeln 1976, 163

Nach einem Linz 1975 gehaltenen Vortrag ZU)] Thema „J| Jahre nach dem Konzil“.
15 Die dem Konkordat mıit Napoleon von diesem angefügten „organischen Artik: sind Banz gallika-nisch geprägt

Der vierte gallikanische Artikel lautet: „Auch Fragen des Glaubens hat der Papst den Hauptanteil un:
seine Dekrete betreffen die csämtlichen und die einzelnen Kirchen, aber sSeın Urteil ist nicht unabänderlich,
wenn nicht die Zustimmung der Kirche hinzugetreten ist‘

3074
Vgl Schatz, Der päpstliche Primat. eine Geschichte VO den Ursprüngen bis Gegenwart, Würz-
burg 1990, bes 97—199

224 

ren möchte, 12 so wird damit das Wesen 
der Kirche und letztlich die Inkarnation 
geleugnet. Deswegen sind solche Positio­
nen von der Sache her häretisch, auch 
wenn man sich dessen nicht bewußt sein 
mag, ja vielleicht sogar meint, die Tradi­
tion der Kirche besonders treu zu bewah­
ren. Zudem liegt ein grober Denkfehler 
zugrunde. Die Verteidigung des einmal 
Gewordenen ist ja auch eine Verteidigung 
des Werdens und der Veränderung, die die 
Vertreter einer traditionalistischen Theo­
logie aber eigentlich leugnen wollen. 

Jede Theologie ist notwendigerweise 
geschichtlich. Und auch Dogmen sind 
keine vom Himmel gefallenen Wahrheiten 
(A. Loisy).13 "Sie geben Antwort auf Fra­
gen einer bestimmten Zeit und sind for­
muliert in der Sprache einer bestimmten 
Zeit, weshalb sie, um heutige zu sein, der 
Übersetzung bedürfenu (J. Ratzinger).14 

Um ein Dogma in seiner Aussage wirklich 
verstehen zu können, muß man beachten, 
wann und wie es zustandegekommen ist. 
Das sei an einem Beispiel gezeigt, amlnfal­
libilitätsdogma von 1870. Wenn man 
nicht weiß, welche Rolle bei den Diskus­
sionen des 1. Vatikanums das "gallikani­
sche Trauma" gespielt hat, wird man das 
Dogma fast zwangsläufig mißverstehen. 
Die gallikanischen Artikel von 1682, die 
dann noch unter Napoleon maßgeblich 
waren (also im 19. Jh.1),15 liefen u. a. dar­
auf hinaus, daß auch Glaubensentschei-

Zinnhobler / Konsequenzen der Geschichtlichkeit 

dungen des Papstes zu ihrer Verbindlich­
keit der Ratifikation durch die Kirche (die 
Ortskirchen) bedürfen.16 Das ist nach 
katholischem Glaubensverständnis 
natürlich abzulehnen. 
Indem man 1869170 dieses Schreckge­
spenst wiederum heraufbeschwor, kam es 
zu der zugespitzten Formulierung, die bis 
in den Wortlaut hinein den vierten galli­
kanischen Artikel widerspiegelt, päpstli­
che Glaubensdefinitionen seien ,,ex sese, 
non autem ex consensu ecclesiae irrefor­
mabilesu, 17 sie seien also unabänderlich, 
und zwar "aus sich, nicht aufgrund der 
Zustimmung der Kirche". Wer die Hinter­
gründe, vor denen das Dogma ausformu­
liert wurde, nicht kennt, kann es leicht so 
auffassen, als sei darunter zu verstehen, 
daß vom Papst definierte Glaubenssätze 
auf jeden Fall verbindlich sind, mögen sie 
nun die Glaubensüberzeugung der Ge­
samtkirche wiedergeben oder nicht. 
Wenn man dann gar noch, was geschieht, 
das ,,ex seseu von den päpstlichen Defini­
tionen auf den Papst selbst überträgt und 
das so versteht, als könne dieser für sich 
allein und ohne - ja vielleicht sogar 
gegen - die Kirche Arauf los dogmatisie­
renu, hat man aus dem Dogma von 1870 
eine Häresie gemacht.18 Der Papst kann 
als oberster Lehrer der Kirche selbstver­
ständlich nur solche Lehren zu verbindli­
chen Glaubenssätzen erklären, die auch 
wirklich den Glauben der Kirche wie­
dergeben. 

12 Vgl. Y. Congar, Der Fall Lefebvre, Freiburg 1976; R. Pacik, Verrat am katholischen Glauben? Marcel 
Lefebvreund die Liturgiereform, in: J. Niewiadomski (Hg.), Eindeutige Antworten? Fundamentalistische 
Versuchung in Religion und Gesellschaft, Thaur 21988, 17-40. 

13 R. Aubert, Vom Kirchenstaat zur Weltkirche.1848 bis zum Zweiten Vatikan um ( = Geschichte der Kirche 
Bd. V/1, hg. von L. ]. Rogieru. a.), Einsiedeln 1976, 163. 

14 Nach einem in Linz 1975 gehaltenen Vortrag zum Thema .10 Jahre nach dem Konzil". 
15 Die dem Konkordat mit Napoleon (1801) von diesem angefügten ,,organischen Artikel" sind ganz gallika-

nisch geprägt. · 
16 Der vierte gallikanische Artikel lautet: .Auch in Fragen des Glaubens hat der Papst den Hauptanteil und 

seine Dekrete betreffen die sämtlichen und die einzelnen Kirchen, aber sein Urteil ist nicht unabänderlich, 
wenn nicht die Zustimmung der Kirche hinzugetreten ist." 

17 D53074. 
18 Vgl. K. Schatz, Der päpstliche Primat. Seine Geschichte von den Ursprüngen bis zur Gegenwart, Würz­

burg 1990, bes. 197-199. 



Zinnhobler Konsequenzen der Geschichtlichkeit 225

Konsequenzen die Strukturen römische Bischof die höchste unabhängi-
der Kirche Regierungsgewalt ber die HaANZE Kir-

che besessen und ausgeübt hat, daßhne einen Wandel In der Kirche gäbe
eıne Kirchengeschichte Daß e5 1ese schon damals einem freien, der

ganzen Kirche waltenden Fürsten zZzu VeTl-gibt, ist schon eın deutlicher Hinweis dar-
auf, daß In der Kirche nicht immer alles gleichen War.  u Z S50 eın Vorhaben führt

notwendigerweise ZUuU[rE Geschichtsklitte-eiım alten bleibt Weil 1e Kirche einge-
fügt ist sich äandernde Staaten und Mit Geschichte hat nichts tun.

turen, ist sie schon deswegen dem Wandel Das Werden Roms Zum Zentrum der
unterwortfen. Sie muß sich aber auch VonNn „COMMUNI1O ecclesiarum“ 1Im christlichen
sich aQus, also aktiv wandeln, ihren tertum führte ZU[T Vorrangstellung des
ursprünglichen Auftrag, 1€e Menschen römischen Bischofs (Papstes) und schlie(3-
den WegZ.u Christuszuren, auch ichZ seinem Jurisdiktions- un Lehrpri-
geänderten Umständen och erfüllen mat, der . Vatikanum dogmatisiert,
können.?” Um ihrem Wesen treu blei- Vatikanum jedoch dadurch ergäanzt
ben, muß S1e sich wandeln. wurde, da(ß (1die Communio-Struktur
Natürlich darf der Wandel nicht ZU der Kirche Neu 1Ns Bewußltsein rückte und
Selbstzweck werden und darf der Bezug den 'aps SOZUSageCN_N wieder die Kirche
Z.Uu Ursprung nıe verloren gehen, weder hereinholte.“* Gegenwärtige pannungen
in der Lehre, och ıIn den Strukturen. der Kirche erklären sich u. d. a  AUS der
Bleibt dieser ezug erhalten, ist eiıne belie- och nicht geglückten Integration VOomn

bige Relativität nicht möglich. Wird die zwel Ekklesiologien, der hierarchischen
Kontinuität 1im Wandel gewahrt, braucht des und der konziliaristischen des

21aINan VOT dem Wandel, VOT der Vatikanums.
Geschichte, keine Angst Z haben Wermeint, daß unter dem Leitungsprimat
uch das oberste Leitungsamt der Kirche des Papstes Zu verstehen sel, daß dieser
ist  . keine statische Größe Um 1e Zeit des allein das agen ın der Kirche habe, hat

Vatikanums hatte der Jesuit Gerhard schon das Vatikanum nicht —-
Schneemann gemeınt, den Nachweis den. Daß die konkrete Ausübung des
erbringen zu können, da sich das 'apst- Primates zı verschiedenen Zeiten Velr-

am  r 1mM wesentlichen nıe gewandelt habe schieden Warl, ergibt eın Blick ın 1€e€ Kir-
In der Einleitung zZzu einer Broschüre zu  3 chengeschichte. Mit derAnerkennung des
Thema schrieb eT: „Wirwerden aus der päpstlichen Leitungsprimates als Dogma
Geschichte der ersten christlichen Jahr- ist das Wie dieses Leitungsprimates och
hunderte zeigen, da(ß schon damals der längst nicht definiert. Wie die Kirche

Ganz unter dem Findruck der Schwierigkeiten, die einfache Christen mit den Änderungen ın der Kirche
hatten, hielt Rahnerden noch immer lesenswerten undnseiner Einfachheit uchZU Vermittlung
geeigneten) Vortrag „Kirche 1m Wandel“, in: Schriften VI (1965), 455—478

Schneemann, Der 'aps! das Oberhaupt derGesammtkirche. Finegeschichtliche Studie, Freiburg 1867
21 Zu diesem geschichtlichen Proze( vgl jetz: besonders Schatz (wie 18)

205
„Wer bisher unwillkürlich das Dogma Primat des Papstes dahin verstanden hat, deswegen die
Bischöfe 1a1906 subalterne Provinzbeamte des Papstes sej]en, der wurde das Il Vaticanum gründlich
ınes Besseren belehrt; ber SeiINn bisheriges Verständnis des Primatsdogmas WAaIl ben eın Mißverständnis
und auch bisher keinDogma, das abgeschafft werden mußte“ So Rahner, Kirche Wandel (wie Anm
19), 467

Zinnhobler / Konsequenzen der Geschichtlichkeit 

Konsequenzen für die Strukturen 
der Kirche 

Ohne einen Wandel in der Kirche gäbe es 
keine Kirchengeschichte. Daß es diese 
gibt, ist schon ein deutlicher Hinweis dar­
auf, daß in der Kirche nicht immer alles 
beim alten bleibt. Weil die Kirche einge­
fügt ist in sich ändernde Staaten und Kul­
turen, ist sie schon deswegen dem Wandel 
unterworfen. Sie muß sich aber auch von 
sich aus, also aktiv wandeln, um ihren 
ursprünglichen Auftrag, die Menschen 
den Weg zu Christus zuführen, auch unter 
geänderten Umständen noch erfüllen zu 
können.19 Um ihrem Wesen treu zu blei­
ben, muß sie sich wandeln. 
Natürlich darf der Wandel nicht zum 
Selbstzweck werden und darf der Bezug 
zum Ursprung nie verloren gehen, weder 
in der Lehre, noch in den Strukturen. 
Bleibt dieser Bezug erhalten, ist eine belie­
bige Relativität nicht möglich. Wird die 
Kontinuität im Wandel gewahrt, braucht 
man vor dem Wandel, d. h. vor der 
Geschichte, keine Angst zu haben. 

Auch das oberste Leitungsamt der Kirche 
ist keine statische Größe. Um die Zeit des 
1. Vatikanums hatte der Jesuit Gerhard 
Schneemann gemeint, den Nachweis 
erbringen zu können, daß sich das Papst­
amt im wesentlichen nie gewandelt habe. 
In der Einleitung zu einer Broschüre zum 
Thema schrieb er: "Wirwerden ... aus der 
Geschichte der ersten christlichen Jahr­
hunderte zeigen, daß schon damals der 

225 

römische Bischof die höchste unabhängi­
ge Regierungsgewalt über die ganze Kir­
che besessen und ausgeübt hat, daß er 
... schon damals einem freien, in der 
ganzen Kirche waltenden Fürsten zu ver­
gleichen war". 20 So ein Vorhaben führt 
notwendigerweise zur Geschichtsklitte­
rung. Mit Geschichte hat es nichts zu tun. 

Das Werden Roms zum Zentrum der 
~ommunio ecclesiarum" im christlichen 
Altertum führte zur Vorrangstellung des 
römischen Bischofs (Papstes) und schließ­
lich zu seinem Jurisdiktions- und Lehrpri­
mat, der am 1. Vatikanum dogmatisiert, 
am 2. Vatikanum jedoch dadurch ergänzt 
wurde, daß man die Communio-Struktur 
der Kirche neu ins Bewußtsein rückte und 
den Papst sozusagen wieder in die Kirche 
hereinholte. 21 Gegenwärtige Spannungen 
in der Kirche erklären sich u. a. aus der 
noch nicht geglückten Integration von 
zwei Ekklesiologien, der hierarchischen 
des 1. und der konziliaristischen des 2. 
Vatikanums. 21a 

Wer meint, daß unter dem Leitungsprimat 
des Papstes zu verstehen sei, daß dieser 
allein das Sagen in der Kirche habe, hat 
schon das 1. Vatikanum nicht verstan­
den. 22 Daß die konkrete Ausübung des 
Primates zu verschiedenen Zeiten ver­
schieden war, ergibt ein Blick in die Kir­
chengeschichte. Mit der Anerkennung des 
päpstlichen Leitungsprimates als Dogma 
ist das Wie dieses Leitungsprimates noch 
längst nicht definiert. Wie die Kirche 

19 Ganz unter dem Eindruck der Schwierigkeiten, die einfache Christen mit den Änderungen in der Kirche 
hatten, hielt K. Rahnerden noch immer lesenswerten (und wegen seiner Einfachheit auch zur Vermittlung 
geeigneten) Vortrag .Kirche im Wandel", in: Schriften VI (1965), 455-478. 

20 G. Schneemann, Der Papst das Oberhaupt derGesammtkirche. Eine geschichtliche Studie, Freiburg 1867. 
21 Zu diesem geschichtlichen Prozeß vgl. jetzt besonders K. Schatz (wie Anm. 18). 
21a Ebd., 205. 
22 .Wer bisher unwillkürlich das Dogma vom Primat des Papstes dahin verstanden hat, daß deswegen die 

Bischöfe nur subalterne Provinzbeamte des Papstes seien, der wurde durch das II. Vaticanum gründlich 
eines Besseren belehrt; aber sein bisheriges Verständnis des Primatsdogmas war eben ein Mißverständnis 
und auch bisher kein Dogma, das abgeschafft werden mußte." So K. Rahner, Kirche im Wandel (wie Anm. 
19), 467. 



226 Zinnhobler Konsequenzen der Geschichtlichkeit

selbst befindet sich auch der päpstliche den Weg gemacht hat, treu bleiben,
Primat In einen ständigen Prozeß, der mulß S1Ie S1IC! notwendigerweise auch sel-
nicht ım luftleeren Raum VOT sich geht, ber wandeln. Der Philosoph Franz von

sondern der jeweiligen Zeit und ihren Baader (1765—1841) hat diesen Gedan-
Bedürfnissen mitbestimmt wird. Das ist ken allgemein auf folgende Weise
eigentlich selbstverständlich und kann ausgedrückt: „Alles Leben steht dem

den erschüttern, der nicht geschicht- Paradox, wenn eım alten bleiben
ich denkt uch dieser rage „ist INnNan soll, nicht eım alten bleiben darf 424
angewlesen auf die Geschichte und ebt auf die Kirche bezogen hat arl
wesentlich aus .  l  hr, Ja muß immer wieder Rahner einmal formuliert: Die TC„ist
arum besorgt se1n, daß s1e 1mM Bewußt- indem S1Ie Wr 429 Der Leib Christi
se1n bleibt. Geschichtsverlust und steht dem (Gesetz des Wachstums
Geschichtsvergessenheit bedroht die Kir- und damit eben auch der Veränderung.
che In ihrer Substanz “ Umgekehrt wird Aus dem Ernstnehmen der Geschichtlich-
die Kenntnis der Geschichte dazu beitra- keit Von Kirche und Theologie folgt die
geNn, die Kontinuität im Wandel wahrzu- Pflicht ZU[r Akkommeodation, Z.U1I
nehmen. „aggiornamento’, der WITr lieber,

weil die genannten lermini mißverständ-
Schluß ich sind, ZUr Aktualisierung der
Diese knappen Ausführungen sind viel- ursprünglichen Botschaft,“ ZUrr emü-
leicht zZzu sehr 1mM allgemeinen steckenge- hung also, der Kirche und der Theologie
blieben. Immerhin aberwurde eın Paar ihren Funktionswert erhalten. hne
Beispielen erläutert, wI1ı1e wichtig die diese Bemühung endet die Kirche 1mM
Beachtung der geschichtlichen Kompo- G’hetto. Kasper hat einmal sehr tref-
nente für eın zutreffendes Verständnis Von fendformuliert: „Nichtdort ist derGlaube
Lehre und Leben der Kirche ist. reinsten gegeben, WO man hinter
Kirche und eologie können 1mM verschlossenen 1 üren ‚weiterglaubt;‘, SOIMN-
andel bestehen. Will dieTC ın eiıner dern dort, es aQus dem Glauben heraus
gewandelten Welt och dem Gesetz der- rAN einer wirklichen Auseinandersetzung
Geschichtlichkeit, unter dem s1ie sich auf mıit der Zeit kommt  .1127

Weiterführende Literatur
(in Ergänzung z den den Anmerkungen gen. Werken)

Brandmüller, Gesc!  1C. IC chliche Geschichte Reflexionen über das wWI1ssen-
schaftliche Selbstverständnis der Kirchengeschichte, Theologie un!: Glaube (1985),
02—

Darlap, Geschichtlichkeit, Handbuch theologischer rundbegriffe (1962), 491—497
Kasper, Kirchengeschichte als historische eologie, In: O (1985), 174-—188

Schatz (wie Anm 18), 207
Baader, Spekulative Dogmatik (Werke VIIN), Leipzig 851/60, 16f

Zitiert nach: Demokratisierung der Kirche der Bundesrepublik Deutschland. kin Memorandum deut-
scher Katholiken, Bensberger Kreis, Mainz 1970,
Die Pastoralkonstitution „Die Kirche der Welt von heute“, 44, spricht VCd der „accommodata

27
praedicatio”, der „angepalßiten Verkündigung”, die eın Gesetz aller Evangelisation bleiben MUuUSSe.

Kasper, Glaube 1m Wandel der Geschichte, Mainz 1973,

226 

selbst befindet sich auch der päpstliche 
Primat in einen ständigen Prozeß, der 
nicht im luftleeren Raum vor sich geht, 
sondern von der jeweiligen Zeit und ihren 
Bedürfnissen mitbestimmt wird. Das ist 
eigentlich selbstverständlich und kann 
nur den erschüttern, der nicht geschicht­
lich denkt. Auch in dieser Frage "ist man 
angewiesen auf die Geschichte und lebt 
wesentlich aus ihr, ja muß immer wieder 
darum besorgt sein, daß sie im Bewußt­
sein bleibt. Geschichtsverlust und 
Geschichtsvergessenheit bedroht die Kir­
che in ihrer Substanz."23 Umgekehrt wird 
die Kenntnis der Geschichte dazu beitra­
gen, die Kontinuität im Wandel wahrzu­
nehmen. 

Schluß 
Diese knappen Ausführungen sind viel­
leicht zu sehr im allgemeinen steckenge­
blieben. Immerhin aber wurde an ein paar 
Beispielen erläutert, wie wichtig die 
Beachtung der geschichtlichen Kompo­
nente für ein zutreffendes Verständnis von 
Lehre und Leben der Kirche ist. 
Kirche und Theologie können nur im 
Wandel bestehen. Will die Kirche in einer 
gewandelten Welt noch dem Gesetz der­
Geschichtlichkeit, unter dem sie sich auf 

Weiterführende Literatur 

Zinnhobler / Konsequenzen der Geschichtlichkeit 

den Weg gemacht hat, treu bleiben, so 
muß sie sich notwendigerweise auch sel­
ber wandeln. Der Philosoph Franz von 
Baader (1765-1841) hat diesen Gedan­
ken ganz allgemein auf folgende Weise 
ausgedrückt: ,,Alles Leben steht unter dem 
Paradox, daß, wenn es beim alten bleiben 
soll, es nicht beim alten bleiben dare24 

Konkret auf die Kirche bezogen hat Karl 
Rahner einmal formuliert: Die Kirche "ist 
nur, indem sie wird:'25 Der Leib Christi 
steht unter dem Gesetz des Wachstums 
und damit eben auch der Veränderung. 

Aus dem Ernstnehmen der Geschichtlich­
keit von Kirche und Theologie folgt die 
Pflicht zur Akkommodation, zum 
,,aggiornamento': oder sagen wir lieber, 
weil die genannten Termini mißverständ­
lich sind, zur Aktualisierung der 
ursprünglichen Botschaft, 26 zur Bemü­
hung also, der Kirche und der Theologie 
ihren Funktionswert zu erhalten. Ohne 
diese Bemühung endet die Kirche im 
Ghetto. W. Kasper hat einmal sehr tref­
fendformuliert: ,,Nicht dort ist der Glaube 
am reinsten gegeben, wo man ... hinter 
verschlossenen Türen ,weiterglaubt: son­
dern dort, wo es aus dem Glauben heraus 
zu einer wirklichen Auseinandersetzung 
mit der Zeit kommt:'27 

(in Ergänzung zu den in den Anmerkungen genannten Werken): 

W Brandmüller, Geschichtliche Kirche - kirchliche Geschichte. Reflexionen über das wissen­
schaftliche Selbstverständnis der Kirchengeschichte, in: Theologie und Glaube 75 (1985), 
402-420. 
A. Darlap, Geschichtlichkeit, in: Handbuch theologischer Grundbegriffe 1 (1962), 491-497. 
W Kasper, Kirchengeschichte als historische Theologie, in: RQ 80 (1985), 174-188. 

23 K. Schatz (wie Anm. 18), 207. 
24 F. v. Baader, Spekulative Dogmatik (Werke VIII), Leipzig 1851/60, 16f. 
25 Zitiert nach: Demokratisierung der Kirche in der Bundesrepublik Deutschland. Ein Memorandum deut­

scher Katholiken, hg. v. Bensberger Kreis, Mainz 1970, 49. 
26 Die Pastoralkonstitution .Die Kirche in der Welt von heute•, Art. 44, spricht z. B. von der .accommodata 

praedicatio", der .angepaßten Verkündigung", die ein Gesetz aller Evangelisation bleiben müsse. 
27 W Kasper, Glaube im Wandel der Geschichte, Mainz 1973, 61. 



Zinnhobler Konsequenzen der Geschichtlichkeit DE

Kottje (Hg  — Kirchengeschichte heute, Irier 1970
Michels (Hg  — Geschichtlichkeit der Theologie alzburg 1970
Müller, Die uC Möhlers nach der Einheit VO  - geschichtlicher un! theologischer Ver-

nuntft, 1n Münchener Theologische Zeitschri 1988 195—206
Rahner, Überlegungen ZUT: Dogmenentwicklung, 1n Schriften ZULE Theologie IV, Einsiedeln

1 1—n)
Ders., Das LEUE Bild der Kirche, 1n Schriften JII1 (1967) 329— 354

S5Stockmeier, Kirchengeschichte un! ihre hermeneutische Problematik, 1n
49 —58
Ders Johann dam Möhler un: der Autbruch der wissenschaftlichen Kirchengeschichtsschrei-
bung, 1n Münchener Theologische Zeitschri 1988 181— 194

Winkler. Kirchengeschichte als historische Theologie Die geschic  iche Komponente 1
(Ganzen der Theologie, 1n InPO 137 (1989) 148154

Zinnhobler Die Geschichtlichkeit der Kirche, 1ın Rombold un! Zinnhobler Heg.) Weg-
bereitung der Gegenwart Linzer Philosophisch-theologische Reihe Linz 1978, \ A A

-1

Neu zdie
ınm d'g$fll" S geht
FrÜn} laubensschritt

Woh Alltag
SC  _2a 31l 84 Seiten,

Kl., 12,80 ka  IW
3=/902-1202-4paulimes Ve

Alltagserfahrungen UNGd tandardsıtuationen Stationen UNsSeTeET
LeDensreIse werden In diesem Buch mit dem Evangelium In
Verbindung gebracht. Der utor ıll UNS helien, dem Evangelium
Heine machen: den anderen hın, den Andersdenkenden,

den Enttäuschten, den Skeptikern und den Suchenden,
den Abseitsstehenden und denen, die efallen SINd Von der VERIAG
„Müdigkelt der Guten  “

Zinnhobler / Konsequenzen der Geschichtlichkeit 227 

R. Kattje (Hg.), Kirchengeschichte heute, Trier 1970. 
Th. Michels (Hg.), Geschichtlichkeit der Theologie, Salzburg 1970. 
G. L. Müller, Die Suche J. A. Möhlers nach der Einheit von geschichtlicher und theologischer Ver­
nunft, in: Münchener Theologische Zeitschrift 39 (1988), 195-206. 
K. Rahner, Überlegungen zur Dogmenentwicklung, in: Schriften zur Theologie IV, Einsiedeln 
21961, 11-50. 
Ders. , Das neue Bild der Kirche, in: Schriften VIII (1967), 329-354. 
P Stackmeier, Kirchengeschichte und ihre hermeneutische Problematik, in: RQ 80 (1985), 
49-58 . 
Ders. , Johann Adam Möhler und der Aufbruch der wissenschaftlichen Kirchengeschichtsschrei­
bung, in: Münchener Theologische Zeitschrift 39 (1988), 181-194. 
G. Wink/er, Kirchengeschichte als historische Theologie - Die geschichtliche Komponente im 
Ganzen der Theologie, in: ThPQ 137 (1989), 148-154. 
R. Zinnhab/er, Die Geschichtlichkeit der Kirche, in: G. Rambald und R. Zinnhab/er (Hg.), Weg­
bereitung der Gegenwart (Linzer Philosophisch-theologische Reihe Bd. 9), Linz 1978, 7-12. 

Gerhard Jakob 

Wohin die 
Reise geht 
Glaubensschritte 
im Alltag 
84 Seiten, 
kt., 12,80 DM 
ISBN 3-7902-1202-4 

Alltagserfahrungen und Standardsituationen - Stationen unserer 
Lebensreise - werden in diesem Buch mit dem Evangelium in 
Verbindung gebracht. Der Autor will uns helfen, dem Evangelium 
Beine zu machen: zu den anderen hin, zu den Andersdenkenden, 
zu den Enttäuschten, zu den Skeptikern und den Suchenden, zu 
den Abseitsstehenden und zu denen, die befallen sind von der 
,,Müdigkeit der Guten". 

PAULINUS 
VERLAG 
TRIER 


