
228 Schwebel Die Macht der Bilder un!| die Kirche

Die Macht der Bilder und die Kirche

Kunstliebhabern und -kennern begrei-
unst und Kirche standen immer zueinander fen, die bei aller angestrebten Individuali-

Beziehung Fs War ber mitunter uch eine sierung gleichwohl gemeinschaftsbilden-konfliktreiche Beziehung. uch der Gegen- de Formen und Praktiken herausgebildetwart ist diese Beziehung nicht problemlos. Der
Verfasser, Vorstand des „Instituts haben Umgangssprachlich redet Sar
Kirchenbau- und kirchliche unst der Gegen- Von einer „Kunstgemeinde“, obgleich sich
wart‘  C der Universität Marburg, zeigt die
ründe vorhandene Dissonanzen auf und

1ese Art der Bindung soziologisch eher
mıiıt dem Begriff des „Netzwerkes“ charak-eröffnet Wege einem Dialog. terisieren ließe Fahrten ZUu Großausstel-Die Ausführungen wurden bei der Thomas-

Akademie der Katholisch-Theologischen Jungen und überregionalen Ereignissen
Hochschule Linz S anner  H 1990 vorgetra- wWI1e ZUr documenta ach Kassel, ZUFT jen-
gen und sindProtessorDDr. Günter Rombold,
dem Chefredakteur vVon „Kunst und Kirche“,

aleachVenedig, den großen Kunstmes-
en ach Basel und Öln haben den Cha-ZU: Geburtstag gewidmet. (Redaktion) rakter wahrer „Kunstwallfahrten“. Man
könnte die Analogie weitertreiben, indem
InNnan Von „Kunstpäpsten“, „Heiligengestal-

Kunstreligion und zunehmende ten‘  C Joseph Beuys der Andy Warhol), Ja
Relevanz der Ästhetik celbst VOINl einem „Reliquienkult“ in der

Kunst spricht (beispielsweise bei jenen
Der mıt Kunstwerken äßt sich Objekten und Gegenständen, deren sich
gegenwärtig zunehmend mit religiösen Joseph euys bei einer Aktion bedient
Verhaltensweisen vergleichen. Man hat, einschließlich Hut und Jeans)
erwartet Von den Werken Erfahrung, Werden Museumsbauten N€ errichtet, ist
Sinngebung, Weltdeutung, emotionale in bemüht, den mıt Kunst VeTl-

Betroffenheit, Kontemplation; 1e SINN- bundenen Bedürfnissen Rechnung Z tra-
lich-sinnenhafte Vermittlung Von seiten CN. Nicht selten entwickeln die

Museumsneubauten eine Form PTder Kunst wird gegenüber der religiösen
Vermittlung oft als unmittelbarer CIND- „Sakralarchitektur“; ın Deutschland bei-
funden spielsweise das Museum Von Hollein
Ausstellungseröffnungen nehmen rituelle Mönchengladbach. Die gesamte Inszenie-
Formen an, bei denen ach einer Anspra- rung: Lage, Größe, Zuschnitt, Proportio-
che Imbiß un: Wein eingeladen wird en, die Hallen, Konchen, Apsiden, Räu-
‚ugleic rücken Ausstellungseröffnun- SZU[XVersammlung und ZUXF Meditation,
SCH und Museumsführungen inzwischen ist auf die ]  Ceu Funktion „Kunstreli-
nahe 1e Zeit des Sonntagsgottesdien- gion‘ bezogen Um den Kunstwerken
stes heran. ihrer Aura einen adäquaten Raum ZUuU

Die Gruppen, denen Kunstwerke eLIiwas gewähren und dem Museumsbesucher
bedeuten das Vernissagepublikum, die das entsprechende Erleben ermögli-
Kunstsammler, Galerie-undMuseumsbe- chen, nehmen die PUuenNn Kultstätten Funk-
sucher, Leser Von Feuilletons und Kunst- tionen wahr, die SONS! Kirchengebäu-

de enzeitschriften) sind als offener Zirkel von

228 Sehwebei / Die Macht der Bilder und die Kirche 

HORST SCHWEBEL 

Die Macht der Bilder und die Kirche 

Kunst und Kirche standen immer zueinander 
in Beziehung. Es war aber mitunter auch eine 
konfliktreiche Beziehung. Auch in der Gegen­
wart ist diese Beziehung nicht problemlos. Der 
Verfasser, Vorstand des .Instituts für 
Kirchenbau- und kirchliche Kunst der Gegen­
wart• an der Universität Marburg, zeigt die 
Gründe für vorhandene Dissonanzen auf und 
eröffnet Wege zu einem Dialog. 
Die Ausführungen wurden bei der Thomas­
Akademie der Katholisch-Theologischen 
Hochschule Linz am 25. Jänner 1990 vorgetra­
gen und sind Professor DDr. Günter Rombold, 
dem Chefredakteur von .Kunst und Kirche", 
zum 65. Geburtstag gewidmet. (Redaktion) 

I. Kunstreligion und zunehmende 
Relevanz der Ästhetik 

Der Umgang mit Kunstwerken läßt sich 
gegenwärtig zunehmend mit religiösen 
Verhaltensweisen vergleichen. Man 
erwartet von den Werken Erfahrung, 
Sinngebung, Weltdeutung, emotionale 
Betroffenheit, Kontemplation; die sinn­
lich-sinnenhafte Vermittlung von seiten 
der Kunst wird gegenüber der religiösen 
Vermittlung oft als unmittelbarer emp­
funden. 
Ausstellungseröffnungen nehmen rituelle 
Formen an, bei denen nach einer Anspra­
che zu Imbiß und Wein eingeladen wird. 
Zugleich rücken Ausstellungseröffnun­
gen und Museumsführungen inzwischen 
nahe an die Zeit des Sonntagsgottesdien­
stes heran. 
Die Gruppen, denen Kunstwerke etwas 
bedeuten (das Vemissagepublikum, die 
Kunstsammler, Galerie-undMuseumsbe­
sucher, Leser von Feuilletons und Kunst­
zeitschriften) sind als offener Zirkel von 

Kunstliebhabern und -kennem zu begrei­
fen, die bei aller angestrebten Individuali­
sierung gleichwohl gemeinschaftsbilden­
de Formen und Praktiken herausgebildet 
haben. Umgangssprachlich redet man gar 
von einer "Kunstgemeindeu, obgleich sich 
diese Art der Bindung soziologisch eher 
mit dem Begriff des „Netzwerkes" charak­
terisieren ließe. Fahrten zu Großausstel­
lungen und überregionalen Ereignissen 
wie zur documenta nach Kassel, zur Bien­
nale nach Venedig, den großen Kunstmes­
sen nach Basel und Köln haben den Cha­
rakter wahrer „Kunstwallfahrtenu. Man 
könnte die Analogie weitertreiben, indem 
man von "Kunstpäpstenu, "Heiligengestal­
ten" (Joseph Beuys oder Andy Warhol), ja 
selbst von einem „Reliquienkult" in der 
Kunst spricht (beispielsweise bei jenen 
Objekten und Gegenständen, deren sich 
Joseph Beuys bei einer Aktion bedient 
hat, einschließlich Hut und Jeans). 
Werden Museumsbauten neu errichtet, ist 
man bemüht, den neuen, mit Kunst ver­
bundenen Bedürfnissen Rechnung zu tra­
gen. Nicht selten entwickeln die 
Museumsneubauten eine Form neuer 
,,Sakralarchitektw; in Deutschland bei­
spielsweise das Museum von Hollein in 
Mönchengladbach. Die gesamte Inszenie­
rung: Lage, Größe, Zuschnitt, Proportio­
nen, die Hallen, Konchen, Apsiden, Räu­
me zur Versammlung und zur Meditation, 
ist auf die neue Funktion - ,,Kunstreli­
gionu - bezogen. Um den Kunstwerken in 
ihrer Aura einen adäquaten Raum zu 
gewähren und dem Museumsbesucher 
das entsprechende Erleben zu ermögli­
chen, nehmen die neuen Kultstätten Funk­
tionen wahr, die sonst nur Kirchengebäu­
de haben. 



Schwebel Die Macht der Bilder und die Kirche 229

Die ReUu Umgangsweise mıiıt unst die ihre Gedanken explizieren. Am
durch weiıtere frappante Rezeptionsfor- steht also nicht das Allgemeine des

ZU erganzen ware ist kein isoliertes Begriffs, sondern vielmehr die Einzelbe-
Phänomen. Schon seit geraumer Zeit äßt obachtung, die Intuition, dieVision, letzt-
sich 1m Umfeld der Kultur eıne Abwen- ich ‚Wahrnehmung‘ „Asthetisches Den-
dung VOIl „einseitig rationalistischen ken ist eines, für das Wahrnehmungen
Weltentwürte 0 verbunden mıit eiıner ausschlaggebend S1IN!  d. UndS sowohl
Zuwendung z stärker emotionalen, als Inspirationsquelle wI1ıe als Leit- und
körperorientierten Werten, beobachten: Vollzugsmedium. .“ Da die Wirklichkeit
Weg VONN Totalentwürten, die das (Ganze vielschichtiger und tiktionaler geworden
Von Welt und Gesellschaft „technisch- ıst, da Gegensätzlichkeiten der Welt
tfunktional” zl rklären versuchen, hin unverbunden nebeneinander stehen, gilt
ZUm Einzelnen, Je eigenen Erfahrung, die Wahrnehmung („Aisthesis”) och als
ZUum Individuellen, Authentischen, auch einzige We:  1se, diese Wirklichkeit, besser:
wenn es 1n kein übergeordnetes Schema die Wirklichkeiten als plural strukturierte
mehr PasSsen sollte. Damit verbindet sich verstehbar z.u machen. Von J1er auser
eın Interesse Symbol und Mythos, der Umgang mıt Kunst eıne zusätzliche
nicht-rationalen Zugängen ZUu Selbst und erkenntnistheoretische Bedeutung: Wer
Welt Immer wieder kommt dabei Kunst Kunst wahrnimmt und s1e reflektiert, trıtt
1Ns Spiel 1Ns Zentrum des Geschehens:; eın Zentrum
Stehen begriffliches Denken und Wissen- freilich, das seinem Wortsinn widerstrei-
schaft exemplarisch für 1e auf Allge- tet, weil pluralistisch gedacht eın
meingültigkeit drängende, das Einzelne solches Zentrum als Sinnmittelpunkt
überwältigende Ratio, wird Kunst ın geben annn
diesem ZusammenhangzıOrganon für Für Theologie und Kirche ist der veran-
das Individuelle, für unverstellte Erfah- derte Zugangberdie Asthetik eine aufre-
rung Im Kunstforum schrieb Florian gende aC Drängten Wissenschafts-
Rötzer: „Kunst ist verwoben mıt der und Fortschrittspathos der Moderne die
Bewahrung der Subjektivität und derVer- Religion oft M den and der Sar 1Ns
ıinnerung des ihm Anderen, die Abseits, ändert sich Zeit die Kon-
den wissenschaftlichen Verfahren der stellation. Die Geschichte VonNn Kunst un!:!
Erkenntnis ausgeblendet werden und Kirche erweist sich neuerdings als attrak-
überhaupt einen Einspruch das tiv für Künstler und Theologen. Dabei
Fremdwerden der Welt und ihrer Wahr- gibt durchaus heterogene Einschätzun-
Nehmung erheben “ Wolfgang eilsch geCN: Manche führen an, dem Intellekt und
spricht VOoONn eıner besonderen Aktualität derAutonomienıe recht Vverirau zZzuen
äasthetischen Denkens: „D.  1e€e er, 1€e und kehren n  A  AL  u  15 der Bibel und der Kirchen-

der Zeit‘ sind, sind äasthetische Den- geschichte den Schatz Von Bildern, My-
ker“ Das Besondere dieser Denker ist, then und Symbolen hervor, die dem Zeit-

eine für ih:; nützlichedaß s1ie sich Von Bildern, Dichtung, Plasti-
ken und Architektur anregen lassen, Wahrnehmung ermöglichen könnten.

zer, unst und Philosophie, Kunstforum International, 100, April /Mai 1989, unst und Philoso-
phie, 85—134, hier 114
Welsch, Zur Aktualität äasthetischen Denkens, Kunstforum International, O., 135—149, hier 136
Welsch, ebenda, 137.

· Schwebe! / Die Macht der Bilder und die Kirche 

Die neue Umgangsweise mit Kunst - die 
durch weitere frappante Rezeptionsfor­
men zu ergänzen wäre - ist kein isoliertes 
Phänomen. Schon seit geraumer Zeit läßt 
sich im Umfeld der Kultur eine Abwen­
dung von „einseitig rationalistischen 
Weltentwürfen': verbunden mit einer 
Zuwendung zu stärker emotionalen, 
körperorientierten Werten, beobachten: 
weg von Totalentwürfen, die das Ganze 
von Welt und Gesellschaft „technisch­
funktional" zu erklären versuchen, hin 
zum Einzelnen, zur je eigenen Erfahrung, 
zum Individuellen, Authentischen, auch 
wenn es in kein übergeordnetes Schema 
mehr passen sollte. Damit verbindet sich 
ein Interesse an Symbol und Mythos, an 
nicht-rationalen Zugängen zu Selbst und 
Welt. Immer wieder kommt dabei Kunst 
ins Spiel. 
Stehen begriffliches Denken und Wissen­
schaft exemplarisch für die auf Allge­
meingültigkeit drängende, das Einzelne 
überwältigende Ratio, so wird Kunst in 
diesem Zusammenhang zum Organon für 
das Individuelle, für unverstellte Erfah­
rung. Im Kunstforum schrieb Florian 
Rötzer: ,,Kunst ist verwoben mit der 
Bewahrung der Subjektivität und der Ver­
innerung des ihm Anderen, die aus 
den wissenschaftlichen Verfahren der 
Erkenntnis ausgeblendet werden und 
überhaupt einen Einspruch gegen das 
Fremdwerden der Welt und ihrer Wahr­
Nehmung erheben:'1 Wolfgang Welsch 
spricht von einer besonderen Aktualität 
ästhetischen Denkens: ,,Die Denker, die 
,an der Zeit' sind, sind ästhetische Den­
ker."2 Das Besondere dieser Denker ist, 
daß sie sich von Bildern, Dichtung, Plasti­
ken und Architektur anregen lassen, um 

229 

ihre Gedanken zu explizieren. Am Anfang 
steht also nicht das Allgemeine des 
Begriffs, sondern vielmehr die Einzelbe­
obachtung, die Intuition, die Vision, letzt­
lich ,Wahrnehmung'. ,,Ästhetisches Den­
ken ist eines, für das Wahrnehmungen 
ausschlaggebend sind. Und zwar sowohl 
als Inspirationsquelle wie als Leit- und 
Vollzugsmedium:'3 Da die Wirklichkeit 
vielschichtiger und fiktionaler geworden 
ist, da Gegensätzlichkeiten in der Welt 
unverbunden nebeneinander stehen, gilt 
die Wahrnehmung (,,Aisthesis") noch als 
einzige Weise, diese Wirklichkeit, besser: 
die Wirklichkeiten als plural strukturierte 
verstehbar zu machen. Von hier aus erhält 
der Umgang mit Kunst eine zusätzliche 
erkenntnistheoretische Bedeutung: Wer 
Kunst wahrnimmt und sie reflektiert, tritt 
ins Zentrum des Geschehens; ein Zentrum 
freilich, das seinem Wortsinn widerstrei­
tet, weil es - pluralistisch gedacht - kein 
solches Zentrum als Sinnmittelpunkt 
geben kann. 
Für Theologie und Kirche ist der verän­
derte Zugang über die Ästhetik eine aufre­
gende Sache. Drängten Wissenschafts­
und Fortschrittspathos der Modeme die 
Religion oft an den Rand oder gar ins 
Abseits, so ändert sich zur Zeit die Kon­
stellation. Die Geschichte von Kunst und 
Kirche erweist sich neuerdings als attrak­
tiv für Künstler und Theologen. Dabei 
gibt es durchaus heterogene Einschätzun­
gen: Manche führen an, dem Intellekt und 
der Autonomie nie recht vertraut zu haben 
und kehren aus der Bibel und der Kirchen­
geschichte den Schatz von Bildern, My­
then und Symbolen hervor, die dem Zeit­
genossen eine für ihn nützliche 
Wahrnehmung ermöglichen könnten. 

1 Rötzer, Kunst und Philosophie, Kunstforum International, Bd. 100, April/Mai 1989, Kunst und Philoso­
phie, 85-134, hier 114. 

2 Welsch, Zur Aktualität ästhetischen Denkens, Kunstforum International, a. a. 0., 135-149, hier 136. 
3 Welsch, ebenda, 137. 



230 Schwebel Die Macht der Bilder und die Kirche

Verwiesen wird auf eıne dann aller- Bildakzeptanz und Bildskepsis
dings oft untergründige posıtıve Konti-
nuıtät 1mM Verhältnis Von Kunst und Kir- ibt angesichts einer solchen Prädomi-
che GSelbst j1erund da zZzuonflik- Nanz der unst nicht auch Gegenstim-
ten gekommen sel, se1l der Bezug der MmMen, Einsprüche, Einwände?
Kirche ZU[ Kunst und rAN äasthetischen Bildverweigerung und Bilderstreit beglei-
Wahrnehmung und ber die Jahr- ten die unst VOoIn Anfang an, nicht nur iın

Zeiten der christlichen Kirche ıe 15-hunderte hindurch bis ZUr Gegenwart hin
aufrechterhalten worden. Eswird sich 7@1- kussion ber den Stellenwert der Künste
SCN, ob diese eher traditionell geprägte beginnt mıit Platons Verdikt ber die ‚—
Sicht zutreffend ist Denn die In Gang gelnde Wahrheitsfähigkeit der Kunst und
gesetzte Reflexion ber die Beziehungen geht ber Plotin, der die Idee des Guten
Von Kunst und Religion ist fürdie Religion und Schönen mıiıt dem göttlichen Einen
keinesfalls beruhigend, scheint doch, wIıe identifizierte, bishin Kunsttheorien des
bereits ausgeführt, die unst dabei, SIC Jahrhunderts, 1n der die Wertschät-
Funktionen anzueignen, die von ZUNg der Wahrheit 1€e der Schönheit der
der Religionwahrgenommenwurden. Für unst überlagert eiıne rage, mıit der
den, der gewohnt ist, danach zZzu fragen, sich VOITI allem Günter Rombold beschäf-
wWwIe und ob überhaupt die Kunst die Kir- tigt hat Wahrheit Schönheit.
che einbezogen werden kann, muß diese och ich möchte Jetzt eım Christentum
Situation als Provokation erscheinen, undmVerhältnis ZU Bild bleiben.
weil unst eın Feld besetzen versucht, Im Unterschied anderen Religionen ist

das Verhältnis des Christentums Bilddas bisherdie Religion, unNnserem Fall die
Kirche, besetzt hält außerst ditfferenziert. WährendeReligio-

gibt, be:; denen die Bildlosigkeit 1Ns
Diese Entwicklun: bahnt sich bereits Zentrum der Glaubensauffassung gehört
der Frühromantik on vorher (Judentum, Islam), gibt andere, bei
befanden sich Kunst und Religion einer denen das Bild Angelpunkt des Kultes ist
offenen Krise:; die Romantik ist die erste (Hinduismus) Demgegenüber durchläuft
Reaktion auf 1€e€ Diskursdifferenzierung das Christentum beide, scheinbar \VeTr-
VonKunst und Religion. Dierühromanti- einbare, Pole
schen Theoretiker entwickelten die Idee Im Bildkult der Ikone wird das Bild dog-
einer poetischen Kunstreligion: 1e Kunst matisch verankert, die Präsenz des
übernimmt religiöse Formen, Andacht, Bildes ZUm Garanten f  ur die Erlösung
Verehrung und Spiritualität Zugleich WIT! Im Barock wird versucht, ber das
entdeckte Caspar David Friedrich die uge eiıne Sichtweise Z.Uu vermitteln, der
Landschaft als spirituelles Ausdrucksfeld das Sinnlich-Sichtbare ZUuUm räger des
anstelle der christlichen IThemen „Kunst Religiösen WIF!  d. Beides sind Beispiele

Religion“ auf diese Formel, TIThema eiıner exponlerten Bildakzeptanz.
eines „Kunst und Kirche*Heftes Von Wollte mMan jedoch p das Christen-
Günter Rombold läßt 61 diese Beob- tum sel primär bilderbejahend, stehen
achtung zusammentfassen. Der gebildete dem der bilderlose Anfang und die immer
Zeitgenosse scheint gegenüber der Kunst wieder aufflackernden Bilderkämpfe ent-
eiıne Erwartungz hegen, wIıe sS1e gewöhn- In den beidenJahrhunderten

War das alttestamentliche Bilderverbotichden Agenturen der Religion entgegen-
gebracht wird. rsprung dieser Einstel- och voll Geltung. Durch Übernahme
ung ist die Romantik. hellenistischer Motive Hirt, ÖOrans,

230 

Verwiesen wird auf eine - dann aller­
dings oft untergründige - positive Konti­
nuität im Verhältnis von Kunst und Kir­
che. SelbstwenneshierunddazuKonflik­
ten gekommen sei, so sei der Bezug der 
Kirche zur Kunst und zur ästhetischen 
Wahrnehmung und Gestalt über die Jahr­
hunderte hindurch bis zur Gegenwart hin 
aufrechterhalten worden. Es wird sich zei­
gen, ob diese eher traditionell geprägte 
Sicht zutreffend ist. Denn die neu in Gang 
gesetzte Reflexion über die Beziehungen 
von Kunst und Religion ist für die Religion 
keinesfalls beruhigend, scheint doch, wie 
bereits ausgeführt, die Kunst dabei, sich 
Funktionen anzueignen, die zuvor von 
der Religion wahrgenommen wurden. Für 
den, der gewohnt ist, danach zu fragen, 
wie und ob überhaupt die Kunst in die Kir­
che einbezogen werden kann, muß diese 
Situation als Provokation erscheinen, 
weil Kunst ein Feld zu besetzen versucht, 
das bisher die Religion, in unserem Fall die 
Kirche, besetzt hält. 

Diese Entwicklung bahnt sich bereits in 
der Frühromantik an. Schon vorher 
befanden sich Kunst und Religion in einer 
offenen Krise; die Romantik ist die erste 
Reaktion auf die Diskursdifferenzierung 
von Kunst und Religion. Die frühromanti­
schen Theoretiker entwickelten die Idee 
einer poetischen Kunstreligion: die Kunst 
übernimmt_ religiöse Formen, Andacht, 
Verehrung und Spiritualität. Zugleich 
entdeckte Caspar David Friedrich die 
Landschaft als spirituelles Ausdrucksfeld 
anstelle der christlichen Themen. ,,Kunst 
statt Religion" - auf diese Formel, Thema 
eines „Kunst und Kirche~Heftes von 
Günter Rombold - läßt sich diese Beob­
achtung zusammenfassen. Der gebildete 
Zeitgenosse scheint gegenüber der Kunst 
eine Erwartung zu hegen, wie sie gewöhn­
lich den Agenturen der Religion entgegen­
gebracht wird. Ursprung dieser Einstel­
lung ist die Romantik. 

Schwebe] / Die Macht der Bilder und die Kirche 

II. Bildakzeptanz und Bildskepsis 

Gibt es angesichts einer solchen Prädomi­
nanz der Kunst nicht auch Gegenstim­
men, Einsprüche, Einwände? 
Bildverweigerung und Bilderstreit beglei­
ten die Kunst von Anfang an, nicht nur in 
Zeiten der christlichen Kirche. Die Dis­
kussion über den Stellenwert der Künste 
beginnt mit Platons Verdikt über die man­
gelnde Wahrheitsfähigkeit der Kunst und 
geht über Plotin, der die Idee des Guten 
und Schönen mit dem göttlichen Einen 
identifizierte, bis hin zu Kunsttheorien des 
20. Jahrhunderts, in der die Wertschät­
zung der Wahrheit die der Schönheit der 
Kunst überlagert - eine Frage, mit der 
sich vor allem Günter Rombold beschäf­
tigt hat: Wahrheit gegen Schönheit. 
Doch ich möchte jetzt beim Christentum 
und seinem Verhältnis zum Bild bleiben. 
Im Unterschied zu anderen Religionen ist 
das Verhältnis des Christentums zum Bild 
äußerst differenziert. Während es Religio­
nen gibt, bei denen die Bildlosigkeit ins 
Zentrum der Glaubensauffassung gehört 
(Judentum, Islam), gibt es andere, bei 
denen das Bild Angelpunkt des Kultes ist 
(Hinduismus). Demgegenüber durchläuft 
das Christentum beide, scheinbar unver­
einbare, Pole. 
Im Bildkult der Ikone wird das Bild dog­
matisch verankert, so daß die Präsenz des 
Bildes zum Garanten für die Erlösung 
wird. Im Barock wird versucht, über das 
Auge eine Sichtweise zu vermitteln, in der 
das Sinnlich-Sichtbare zum Träger des 
Religiösen wird. Beides sind Beispiele 
einer exponierten Bildakzeptanz. 
Wollte man jedoch sagen, das Christen­
tum sei primär bilderbejah~nd, so stehen 
dem der bilderlose Anfang und die immer 
wieder aufflackernden Bilderkämpfe ent­
gegen. In den ersten beiden Jahrhunderten 
war das alttestamentliche Bilderverbot 
noch voll in Geltung. Durch Übernahme 
hellenistischer Motive - Hirt, Orans, 



Schwebel Die Macht der Bilder und die Kirche 231

Orpheus bildete sich allmählich eiıne Gegenwart des Verhältnis eher synchron
eigene, schließlich eine biblische erscheint: 1er zeıigt sich die Fähigkeit der
Bildersprache heraus. Mit der Konstanti- Kultur, gesellschaftliche Zustände und
nischen Wende und mıt der Anerkennung Tendenzen sensibel antizipatorisch z
des Christentums als Staatsreligion er Ausdruck zl bringen, während die err-
Theodosius sesich allerdings eın schenden Diskurse der Institutionen och
Kaiserbild und In Hofzeremoniell 1m Jetzt befangen sind. Historisch finden
geprägter Bilderkanon durch, der 1n sS@1- WIT sowochl eine Linie intensiver Zusam-

Haupttypen durch die Jahrhunderte menarbeit als auch eıne der intensiıiven
beibehalten wurde, auch in ÖOst und Auseinandersetzung zwischen unst und
West unterschiedlich. TIrotzdem blieb Religion Dabei verteilen sich die ntensi-
unterschwellig Bildskepsis vorhanden. In aten nicht gleichgewichtig.
Byzanz kam zZzu Bilderkrieg, der etwa In der Gegenwart scheint diese Diskussion
200Jahre ang das ÖOströmische elCc auf- eine —_  8  1eue Qualität erreicht zu haben die
wühlte Auch 1m Mittelalter gab riti- Kunst, die nicht änger Ausdrucksmittel
sche Stimmen 1e Bilder, asketische VOIl Ideen ist, sturzt sich in einen Rausch
ewegungen und Bildzerstörungen. Dies der Simulationen: Simulationen des
kulminierte 1Im Bilderstreit der Reforma- Schönen, Wahren und Guten, ersatzweise
tion, der nicht LUr Folge hatte, eın auch des Heiligen und des Schrecklichen.
nicht unbeträchtlicher eil der Christen- Vieles, Was Theologie und Kirche
eit Zukunft aufBilderverzichtete, SOTN- Sprach- und Gestaltformen zwischenzeit-
dern daß das Bewußtsein der Bildskepsis ich ufgegeben aben, ist die moderne
wiederbelebt wurde, nicht ur 1Im Prote- Kunst ausgewandert: Was andernorts
stantısmus. Luther selbst entwickelte sich ausgegrenzt, ausgeklammert, entmytho-
aufgrund der historischen Ereignisse VO logisiertwurde, kehrt derunst aufe1n-
Bildergegner SOSar ZL einem Befürworter mal wieder, wird Gestalt der Iransfor-
der Bilder und erneuerte die biblia-paupe- matıon aufbewahrt die Wiederkehr des
rum-Tradition Gregors des Großen, bei Ausgegrenzten ın transtormierter stalt!
der Bilder USs didaktischen Gründen für Ist die Erbschaft der Religion auf die Kunst
die des Lesens Unkundigen eingesetzt übergegangen? Sind Kirche un:! Kunst
werden. Konkurrenten geworden ın bezug auf
Kunst und Kirche hat ber Jahrhunderte Sinn- und Wahrheitsansprüche, wobei
also mehr verbunden als bloße Zeitgenos- vielleicht der Kunst eine höhere

Aktualität und Authentizität zufiele?senschaft: S1e haben sich gegenseitig inten-
S1IV beeinflußt und herausgefordert. Der Der Umgang der Kirche mıiıt der Gegen-
kulturelle Einfluß, den die Kirche ausüb- wartskunst belehrt siıe, daß auch außer-

halb der Kirchenmauern Wahrheitsan-te, verschaffte den Gläubigen wichtige
Anstöße und Anregungen, während sprüche angemeldet werden, die struktu-
der Kunst Arbeitsfelder erschloß. reil vergleichbar sind. Beide, Kirche un!:!
Dabei W  Jar die Kusnt einerseıits Ausdruck Kunst, sind innerhalb der Gesellschaft
der religiösen Vorstellungswelt, anderer- Randphänomenen geworden. Für das
seits emanzipierte S1e sich zunehmend Von ebenfalls den Ran: gedrückte Indivi-
ihr: weiıte Strecken der Kunstgeschichte uum S1N! aber beide Hoffnungsträger,
dürften also eher als Ausdruck eines insofern s1e beide Anwalt des Menschen
synchronen Verhältnisses angesehen WEelI- mıit seinen Abgründen un! Sehnsüchten
den, während Vebeiten wIıe etwa der sind. Kunst und Religion ‚fallen USs dem
Renaissance der der Romantik und der Rahmen,‘ insofern S1e eiıner funk-

Schwebe! / Die Macht der Bilder und die Kirche 

Orpheus - bildete sich allmählich eine 
eigene, schließlich sogar eine biblische 
Bildersprache heraus. Mit der Konstanti­
nischen Wende und mit der Anerkennung 
des Christentums als Staatsreligion unter 
Theodosius setzte sich allerdings ein vom 
Kaiserbild und vom Hofzeremoniell 
geprägter Bilderkanon durch, der in sei­
nen Haupttypen durch die Jahrhunderte 
beibehalten wurde, wenn auch in Ost und 
West unterschiedlich. Trotzdem blieb 
unterschwellig Bildskepsis vorhanden. In 
Byzanz kam es zum Bilderkrieg, der etwa 
200 Jahre lang das Oströmische Reich auf­
wühlte. Auch im Mittelalter gab es kriti­
sche Stimmen gegen die Bilder, asketische 
Bewegungen und Bildzerstörungen. Dies 
kulminierte im Bilderstreit der Reforma­
tion, der nicht nur zur Folge hatte, daß ein 
nicht unbeträchtlicher Teil der Christen­
heit in Zukunft auf Bilder verzichtete, son­
dern daß das Bewußtsein der Bildskepsis 
wiederbelebt wurde, nicht nur im Prote­
stantismus. Luther selbst entwickelte sich 
aufgrund der historischen Ereignisse vom 
Bildergegner sogar zu einem Befürworter 
der Bilder und erneuerte die biblia-paupe­
rum-Tradition Gregors des Großen, bei 
der Bilder aus didaktischen Gründen für 
die des Lesens Unkundigen eingesetzt 
werden. 
Kunst und Kirche hat über Jahrhunderte 
also mehr verbunden als bloße Zeitgenos­
senschaft: sie haben sich gegenseitig inten­
siv beeinflußt und herausgefordert. Der 
kulturelle Einfluß, den die Kirche ausüb­
te, verschaffte den Gläubigen wichtige 
Anstöße und Anregungen, während er 
der Kunst neue Arbeitsfelder erschloß. 
Dabei war die Kusnt einerseits Ausdruck 
der religiösen Vorstellungswelt, anderer­
seits emanzipierte sie sich zunehmend von 
ihr: weite Strecken der Kunstgeschichte 
dürften also eher als Ausdruck eines 
synchronen Verhältnisses angesehen wer­
den, während in Zeiten wie etwa der 
Renaissance oder der Romantik und der 

231 

Gegenwart des Verhältnis eher asynchron 
erscheint: hier zeigt sich die Fähigkeit der 
Kultur, gesellschaftliche Zustände und 
Tendenzen sensibel antizipatorisch zum 
Ausdruck zu bringen, während die herr­
schenden Diskurse der Institutionen noch 
im Jetzt befangen sind. Historisch finden 
wir sowohl eine Linie intensiver Zusam­
menarbeit als auch eine der intensiven 
Auseinandersetzung zwischen Kunst und 
Religion. Dabei verteilen sich die Intensi­
täten nicht gleichgewichtig. 
In der Gegenwart scheint diese Diskussion 
eine neue Qualität erreicht zu haben: die 
Kunst, die nicht länger Ausdrucksmittel 
von Ideen ist, stürzt sich in einen Rausch 
der Simulationen: Simulationen des 
Schönen, Wahren und Guten, ersatzweise 
auch des Heiligen und des Schrecklichen. 
Vieles, was Theologie und Kirche an 
Sprach- und Gestaltformen zwischenzeit­
lich aufgegeben haben, ist in die moderne 
Kunst ausgewandert: Was andernorts 
ausgegrenzt, ausgeklammert, entmytho­
logisiert wurde, kehrt in der Kunst auf ein­
mal wieder, wird in Gestalt der Transfor­
mation aufbewahrt - die Wiederkehr des 
Ausgegrenzten in transformierter Gestalt! 
Ist die Erbschaft der Religion auf die Kunst 
übergegangen? Sind Kirche und Kunst 
Konkurrenten geworden in bezug auf 
Sinn- und Wahrheitsansprüche, wobei 
vielleicht sogar der Kunst eine höhere 
Aktualität und Authentizität zufiele? 
Der Umgang der Kirche mit der Gegen­
wartskunst belehrt sie, daß auch außer­
halb der Kirchenmauern Wahrheitsan­
sprüche angemeldet werden, die struktu­
rell vergleichbar sind. Beide, Kirche und 
Kunst, sind innerhalb der Gesellschaft zu 
Randphänomenen geworden. Für das 
ebenfalls an den Rand gedrückte Indivi­
duum sind aber beide Hoffnungsträger, 
insofern sie beide Anwalt des Menschen 
mit seinen Abgründen und Sehnsüchten 
sind. Kunst und Religion ,fallen aus dem 
Rahmen: insofern sie einer funk-



2372 Schwebel Die Macht der Bilder und die

tionalisierten Wirklichkeitssicht eın eit arIerl|, S1N! Zum  a Scheitern verurteilt.
FEin solches Nichtwahrhabenwollen derAnderes entgegenstellen. Beide haben

mıiıt menschlicher Ganzheit ZUu tun, auch Differenz führte nicht etw:; Z einem
We' 1e Hoffnung auf Ganzheit auf Modus Von Begegnung, sondern
unterschiedliche We  1se wachgehalten und lediglich ZU Bündnis zwischen einer
unterschiedlich ausgefüllt wird Gestern orjlentierten Kirchlichkeit und
Beschäftigt sich 1€e bildende unst dabei einem gestrigen Kunstverständnis. Das

UC. solcher Eintracht ware Ur eınmit Themen des Christentums, mu
INall damit rechnen, Von der unst Glück auf Zeit Da sich Kirche der 1ıtge-
Wege beschritten werden, die rAN neuarti- nossenschaft nicht entziehen kann, da

ihre Gillieder auch als COMMUNIO Sancto-SCn der ftremdartigen eutungen christ-
licher Inhalte führen iıne solche Span- I den geistigen und kulturellen Ent-
NUunN_n; ist produktiv ftür beide Seiten. wicklungen verbunden SIN!  d, ware  A
Der Theologe sollte akzeptieren, der töricht, die Entwicklung Autonomie
Künstler bei seiner Suche ach Wahrheit der unst aufgrund alscher Apologetik
womöglich einen anderen Weg beschrei- 1in rage stellen wollen. Bezogen auf die

als eTl. Beide, Kirche und Kunst, sind unst ist e ur  e Religion und Glauben
grundsätzlich der gleichen Situation. daher sinnvoll, die neuzeitliche Kunstent-
Beide sind Fragende und Suchendeen- wicklung seıit der Renaissance, seit dem

der Romantikber der ahrheit, die $ten ıst und nicht Paradigmenwechsel
durch Antwortsysteme verstellt werden (Caspar David Friedrich) und der Ent-
darf h1eOffenheit Wahrheit ist theo- wicklung ZUTr: Oderne (Cezanne, Kubis-
logisch das einzig Mögliche. Weil WIT INUsS, Expressionismus, Abstrakte Malerei
Menschen SIN! und Gott unergründlich, SW.) Kenntnis nehmen. Für alle
können ß Aussagen TOLZ aller welterenÜberlegungenbleibt dieAutono-
Bekenntnisbindung als offene und mıe der Kunst der Ausgangspunkt.
vorläufige gültig seın.

Soli; Deo gloria
. Gegenwartsprobleme VO  _ Kirche und
unst Mankönnte einwenden: Wirdamıtnicht

auf eine theologische Deutung der Kunst
verzichtet? Sollte nicht alle unst 1Im Kon-

Ich versuche, bevor ich ZUu praktischen text Von Kirche Rühmung se1in, vergleich-gerungen 1m Umgang Kirche und bar dem ‚s.d.g. (Soli Deo OTr1a das
Kunst komme, drei Stichworten meııne
Position zZu verdeutlichen. ıe Stichworte Johann Sebastian Bach unter seiıne Kom:-

positionen schrieb?sind „Autonomie”, „Soli Deo gloria” und alles schöpferische Iun sofern WITr  <
„Logos spermatikos“. theologisch verstehen wollen eın

Rühmen des Schöpfers sel, ıst als theologi-Autonomie scher Satz unbestreitbar. Mit diesere
Jeder Versuch einer Zuordnung Vomn rellen Bejahung ist allerdings noch nichts
Kunst, Religion und christlichem lau- darüber gesagt, wIle AIl mıiıt einem sol-
ben sollte sich darüber 1m klaren sein, chen Satz konkreten Situationen umge-

an der Autonomie der Kunst nich:  er VOTI - hen könnte FalschAes auf jeden Fall,
übergehen kann Versuche, d einen daraus zZzu schließen, eine theologisch
Zustand anzuknüpfen, dem Kunst, besonders Jegitimierte Institution habe
Religion und Christentum och eıne Fin- daraufhin das Recht, den Künstlern VO[I -

232 

tionalisierten Wirklichkeitssicht ein 
Anderes entgegenstellen. Beide haben es 
mit menschlicher Ganzheit zu tun, auch 
wenn die Hoffnung auf Ganzheit auf 
unterschiedliche Weise wachgehalten und 
unterschiedlich ausgefüllt wird. 
Beschäftigt sich die bildende Kunst dabei 
mit Themen des Christentums, so muß 
man damit rechnen, daß von der Kunst 
Wege beschritten werden, die zu neuarti­
gen oder fremdartigen Deutungen christ­
licher Inhalte führen. Eine solche Span­
nung ist produktiv für beide Seiten. 
Der Theologe sollte akzeptieren, daß der 
Künstler bei seiner Suche nach Wahrheit 
womöglich einen anderen Weg beschrei­
tet als er. Beide, Kirche und Kunst, sind 
grundsätzlich in der gleichen Situation. 
Beide sind Fragende und Suchende gegen­
über der Wahrheit, die offen ist und nicht 
durch Antwortsysteme verstellt werden 
darf. Die Offenheit von Wahrheitisttheo­
logisch das einzig Mögliche. Weil wir 
Menschen sind und Gott unergründlich, 
können unsere Aussagen trotz aller 
Bekenntnisbindung nur als offene und 
vorläufige gültig sein. 

Iß. Gegenwartsprobleme von Kirche und 
Kunst 

Ich versuche, bevor ich zu praktischen 
Folgerungen im Umgang von Kirche und 
Kunst komme, an drei Stichworten meine 
Position zu verdeutlichen. Die Stichworte 
sind "Autonomie", "Soli Deo gloria" und 
"Logos spermatikos0

• 

1. Autonomie 

Jeder Versuch einer Zuordnung von 
Kunst, Religion und christlichem Glau­
ben sollte sich darüber im klaren sein, daß 
er an der Autonomie der Kunst nicht vor­
übergehen kann. Versuche, an einen 
Zustand anzuknüpfen, in dem Kunst, 
Religion und Christentum noch eine Ein-

Sehwebei / Die Macht der Bilder und die Kirche 

heit waren, sind zum Scheitern verurteilt. 
Ein solches Nichtwahrhabenwollen der 
Differenz führte nicht etwa zu einem 
neuen Modus von Begegnung, sondern 
lediglich zum Bündnis zwischen einer am 
Gestern orientierten Kirchlichkeit und 
einem gestrigen Kunstverständnis. Das 
Glück solcher Eintracht wäre nur ein 
Glück auf Zeit. Da sich Kirche der Zeitge­
nossenschaft nicht entziehen kann, da 
ihre Glieder auch als communio sancto­
rum den geistigen und kulturellen Ent­
wicklungen verbunden sind, wäre es 
töricht, die Entwicklung zur Autonomie 
der Kunst aufgrund falscher Apologetik 
in Frage stellen zu wollen. Bezogen auf die 
Kunst ist es für Religion und Glauben 
daher sinnvoll, die neuzeitliche Kunstent­
wicklung seit der Renaissance, seit dem 
Paradigmenwechsel der Romantik 
(Caspar David Friedrich) und der Ent­
wicklung zur Modeme (Cezanne, Kubis­
mus, Expressionismus, Abstrakte Malerei 
usw.) zur Kenntnis zu nehmen. Für alle 
weiteren Überlegungen bleibt die Autono­
mie der Kunst der Ausgangspunkt. 

2. Soli Deo gloria 

Man könnte einwenden: Wird damit nicht 
auf eine theologische Deutung der Kunst 
verzichtet? Sollte nicht alle Kunst im Kon­
text von Kirche Rühmung sein, vergleich­
bar dem ,s.d.g: (Soli Deo gloria), das 
Johann Sebastian Bach unter seine Kom­
positionen schrieb? 
Daß alles schöpferische Tun - sofern wir 
es theologisch verstehen wollen - ein 
Rühmen des Schöpfers sei, ist als theologi­
scher Satz unbestreitbar. Mit dieser gene­
rellen Bejahung ist allerdings noch nichts 
darüber gesagt, wie man mit einem sol­
chen Satz in konkreten Situationen umge­
hen könnte. Falsch wäre es auf jeden Fall, 
daraus zu schließen, eine theologisch 
besonders legitimierte Institution habe 
daraufhin das Recht, den Künstlern vor-



Schwebel Die Macht der Bilder und die Kirche 233

zuschreiben, W  Jas s1e zu tun der rAN lassen 0Q05S spermatikos
hätten. Wer dies täte, hätte den theolo-
gisch richtigen Satz, Kunst sel Rühmung, Theonomie als Leitvorstellung ist eine

Vorbehaltsklausel. Wer raum-zeitli-dazu mißbraucht, die Autonomie der
Kunst durch die Heteronomie Von seiten chen Bedingungen ber die Einbeziehung
eiıner Institution Z verdrängen. Wenn der Nicht-Einbeziehung V Kunstwer-
gegenüber der Autonomie einen „höheren ken 1n den Kontext Kirche nachdenkt,
Standpunkt“ gibt, ware 1€es Theono- wird AN der autonom gewordenen Kunst
mie, nicht aber Heteronomie. Theologi- anzuknüpftenenÜberblickt INa  3 dar-
sche Heteronomie versucht ihr elgenes aufhin die unst unNnseres Jahrhunderts,

fällt auf, daß es innerhalb einer sich auto-innerweltliches Gesetz das sS1e als goött-
ich wähnt den irdischen Erscheinungs- verstehenden unst bedeutende
formen aufzuzwingen. T1 heonomie hinge- Kunstwerke gibt, die 1e Frage ach Reli-
gCcn wahrt das Jenseits VonNn Autonomie 24{074 In vielerlei We  115e eigens thematisie-
(und Heteronomie), insofern S1e les ren. Wir begegnen 1m Jahrhundert
menschliche Bilden unter den Vorbehalt, ZUmMmm Beispiel Formen visueller Mystik

nicht das Letztgültige sel, stellt. Kunstwerken, die auf eın Jenseits des Sag-
Dies ware soli Deo gloria! Hier würde und Deutbaren abzielen und einer
Gott die Ehre gegeben. unst ekstatischer Expressivität, die 1e
Mit der IT heonomie wird die klerikale abbildhafte Wirklichkeit angesichts eines
Heteronomie ebenso in rage gestellt wWwI1e „anderen“ S  1NNnes zerbricht; WITr begegnen
eine mögliche, unter dem Begriff Von mannigfachen Formen der Auseinander-
Autonomie zZzu Unrecht vorgebrachte setzung mıiıt biblischen Themen etwa
Selbstvergötterung der Kunst Sätze wWI1Ie der Christusgestalt, derApokalypse, dem
alle unst sel 1PSO heilig und die Künst- Thema „Engel“.
ler (z Cezanne, Vanll Gauguin) Die Beobachtung solcher Phänomene
sejen ‚Götter einem säkularen DPan- macht allerdings bewußt, Ina in
theon”, mißachten den durch heonomie unserem Jahrhundert solchen Erschei-
definierten Vorbehalt, das Irdische nungsformen 1m künstlerischen Bereich
irdisch sel. Recht verstanden also nicht sel1tens der Kirche wen1g Beachtung
1Im Sinne eines Machtanspruchs der Insti- geschenkt hat Man könnte angesichts der
tution TC erweist sich die Formel künstlerischen Moderne fast Von einer
soli Deo gloria als vereinbar mıit derAuto- Tradition des Wegblickens und Ausgren-
nomieforderung, die s1e aber zugleich kri- S seıtens der Kirche sprechen. Bis auf
isıert und transzendiert. Be strikter wenige, angesichts der Vielfalt Von Bau-
Betonung der Eigenständig- und igen- ten geringfügige Ausnahmen, haben 1e
gesetzlichkeit der Kunst bewahrt s1e den Klassiker der Moderne den Kirchen
künstlerischen Anspruch VOLI Selbstver- koine Aufnahme gefunden.
götterung. Die Abfolge Heteronomie, Bei Jawlensky, Kandinsky, Nolde, Beck-
Autonomie, Theonomie ware die Leitvor- Mannn und anderen War angesichts 1.  .  hrer
stellung, nicht hingegen das Zurück aus Ernsthaftigkeit 1€e Nichtbeachtung durch
der utonomie eıne wI1e auch ıImmer die Kirche menschlich eine große Enttäu-
gestaltete klerikale Heteronomie. Auto- schung, ber auch für die IC. War
NnOomMIE Heteronor_nie Theonomie eın Verlust.
sind Begriffe Paul Tillichs. he Verbin- Wasbei diesen Künstlern an Erfahrungen,
dung ist untergründig auch in anderen Erkenntnissen, ehnsüchten, Protesten
Ausführungen vorhanden. und Hotffnungen 1Ns Bild gebracht wurde,

Schwebe! / Die Macht der Bilder und die Kirche 

zuschreiben, was sie zu tun oder zu lassen 
hätten. Wer dies täte, hätte den theolo­
gisch richtigen Satz, Kunst sei Rühmung, 
dazu mißbraucht, die Autonomie der 
Kunst durch die Heteronomie von seiten 
einer Institution zu verdrängen. Wenn es 
gegenüber der Autonomie einen "höheren 
Standpunkt" gibt, so wäre dies Theono­
mie, nicht aber Heteronomie. Theologi­
sche Heteronomie versucht ihr eigenes 
innerweltliches Gesetz - das sie als gött­
lich wähnt - den irdischen Erscheinungs­
formen aufzuzwingen. Theonomie hinge­
gen wahrt das Jenseits von Autonomie 
(und Heteronomie), insofern sie alles 
menschliche Bilden unter den Vorbehalt, 
daß es nicht das Letztgültige sei, stellt. 
Dies wäre soli Deo glorial Hier würde 
Gott die Ehre gegeben. 
Mit der Theonomie wird die klerikale 
Heteronomie ebenso in Frage gestellt wie 
eine mögliche, unter dem Begriff von 
Autonomie zu Unrecht vorgebrachte 
Selbstvergötterung der Kunst. Sätze wie 
alle Kunst sei eo ipso heilig und die Künst­
ler (z. B. Cezanne, van Gogh, Gauguin) 
seien ,,Götter in einem säkularen Pan­
theon", mißachten den durch Theonomie 
definierten Vorbehalt, daß das Irdische 
irdisch sei. Recht verstanden - also nicht 
im Sinne eines Machtanspruchs der Insti­
tution Kirche - erweist sich die Formel 
soli Deo gloria als vereinbar mit der Auto­
nomieforderung, die sie aber zugleich kri­
tisiert und transzendiert. Bei strikter 
Betonung der Eigenständig- und Eigen­
gesetzlichkeit der Kunst bewahrt sie den 
künstlerischen Anspruch vor Selbstver­
götterung. Die Abfolge Heteronomie, 
Autonomie, Theonomie wäre die Leitvor­
stellung, nicht hingegen das Zurück aus 
der Autonomie in eine wie auch immer 
gestaltete klerikale Heteronomie. Auto­
nomie - Heteronomie - Theonomie 
sind Begriffe Paul Tillichs. Die Verbin­
dung ist untergründig auch in anderen 
Ausführungen vorhanden. 

233 

3. Logos spermatikos 

Theonomie als Leitvorstellung ist eine 
Vorbehaltsklausel. Wer unter raum-zeitli­
chen Bedingungen über die Einbeziehung 
oder Nicht-Einbeziehung von Kunstwer­
ken in den Kontext Kirche nachdenkt, 
wird an der autonom gewordenen Kunst 
anzuknüpfen haben. überblickt man dar­
aufhin die Kunst unseres Jahrhunderts, so 
fällt auf, daß es innerhalb einer sich auto­
nom verstehenden Kunst bedeutende 
Kunstwerke gibt, die die Frage nach Reli­
gion in vielerlei Weise eigens thematisie­
ren. Wir begegnen im 20. Jahrhundert 
zum Beispiel Formen visueller Mystik -
Kunstwerken, die auf ein Jenseits des Sag­
und Deutbaren abzielen - und einer 
Kunst ekstatischer Expressivität, die die 
abbildhafte Wirklichkeit angesichts eines 
„anderen" Sinnes zerbricht; wir begegnen 
mannigfachen Formen der Auseinander­
setzung mit biblischen Themen - etwa 
der Christusgestalt, der Apokalypse, dem 
Thema „Engel". 
Die Beobachtung solcher Phänomene 
macht allerdings bewußt, daß man in 
unserem Jahrhundert solchen Erschei­
nungsformen im künstlerischen Bereich 
seitens der Kirche wenig Beachtung 
geschenkt hat. Man könnte angesichts der 
künstlerischen Modeme fast von einer 
Tradition des Wegblickens und Ausgren­
zens seitens der Kirche sprechen. Bis auf 
wenige, angesichts der Vielfalt von Bau­
ten geringfügige Ausnahmen, haben die 
Klassiker der Modeme in den Kirchen 
keine Aufnahme gefunden. 
Bei Jawlensky, Kandinsky, Nolde, Beck­
mann und anderen war angesichts ihrer 
Ernsthaftigkeit die Nichtbeachtung durch 
die Kirche menschlich eine große Enttäu­
schung. Aber auch für die Kirche war es 
ein Verlust. 
Was bei diesen Künstlern an Erfahrungen, 
Erkenntnissen, Sehnsüchten, Protesten 
und Hoffnungen ins Bild gebracht wurde, 



234 Schwebel Die Macht der Bilder und die Kirche

hätte Theologie und Kirche der sem und der schließlich zZzUum Logos
Jahrhunderthälfte vielfältig befruchten Christus Beziehung ZLU 'Ze‘ wäre.
können. Waren (oder sind) ach dem
Weltkrieg die Gesprächsansätze und Praktische olgerungenInitiativen IT Einbeziehung der Gegen-
wartskunst ın derKirche intensiver Was Um Gemeinden mıit Gegenwartskunst
U. d. eıne Zeitschrift wIıe „Kunst und Kir- Verbindung z bringen, ware zZzu empfeh-
che ständig unter Beweis stellt ist len, Kunstwerke vorübergehend Kir-
die generelle Fremdcheit gegenüber der chenräume (und andere kirchlich verwal-
unmittelbaren Gegenwartskunst jedoch tete Räume) zu bringen. Das klassische
keineswegs überwunden. Die Einbezie- Modell ist die zeitlich befristete Kunstaus-
hung der unst orjentiert sich ach wIıe stellung; eın anderes ist 1€e kurzfristige
VOT A VOTANgCESHANBENEN Leitbildern, Einbeziehung eines einzelnen Kunstwer-
auch diese Jjetzt anders sind als Zzu kes die Kirche, wobei dann das Kunst-
Noldes Zeiten Die In-Dienst-Nahme der werk die Gottesdienste und übrigen Dien-
unst als ancilla theologiae (Magd der stedurchseine Tasenzbegleitet. Fürbeide
Theologie) wird ach wI1e VOTr praktiziert. Iypen gibt Beispiele.
Irotz mancher mutiger Brückenschläge Das gegenwärtig Z beobachtende Inter-
Von Einzelgängern besteht die Gefahr, eSSEC Kunstausstellungen könnte bei
daß sich die Ausgrenzung der Kunst aus unsachgemäßer Durchtführung längertfri-
der Kirche weiter ftortsetzt. Die geistige stig allerdings schädlich sein.
Auseinandersetzung, die selitens der grund derweitgehenden usgrenzung der
Kirche andernorts sucht, findet 1er Moderne diesem Jahrhundert ist die
längst sSta Man brauchte NUur inzu- Kirche der Defensive. Die Nichtwahr-
schauen, 1 Bereich der Kunst den nehmung Gegenwartskunst g1ng
eigenen Fragen, Symbolen und Mythen, Teil and Hand mıit der Förderung Von
wenn auch auf neuartıge und verfremdete großen Teil kunstgewerblichen,
Weise, zu begegnen. leicht verdaulichen Produkten aus der
Daß Kunst generell Quelle vVon Erkenntnis Sicht der Kunstwelt eın bleibendes Man-
se1in kann, ist kein Gedanke ber ko Wenn dann eine Kirchengemeinde,

eiıne ademie der eın katholisches Bil-unst kann auch Quelle theologischer
Erkenntnis sein, V  n S1e als Erfahrung dungswerk, eine Kirchenverwaltung der
verdichtet und reflektiert theologisch gal eın Katholikentag oder Kirchentag
relevant wird. 1e £frühchristlichen Apo- sich zu Kunstausstellungen entschließen,
logeten und die alexandrinischen Theolo- mussen s1e sich dieser Hypothek bewußt
sCcn bedienten sich der Lehre VO  3 Logos sein. Dannwird dieutonomie ZUI111

spermatikos, eiıne Beziehung Vom stein. Wenn—j die Kunst für die eigenen
Geist 1m griechischen Sinn als „AUSBEC- (gewiß sehr hohen) Zwecke lediglich
Streutem Same:  n Z Logos Christus instrumentalisierte, sollte An 1n einem
herzustellen. DieseVorstellung in PUuUeT solchen Fall auf eine Kunstausstellung 1e-
Form aufgegriffen erscheint mM1r als ber verzichten.
Folie, VOTLr der sich das Verhältnis Vor diesem Hintergrund ist die Präsenta-
Kunst und christlicher Verkündigung tion eınes einzelnen Kunstwerkes der
begreifen ließe Bei der egegnung mıiıt eines einzelnen Künstlers och
einem Kunstwerk ist auf den Logos SD unproblematischer als die 1 hemenaus-
matikos rAN achten, der ım Kunstwerk VOI'- stellung. Bei der Einzelwerkpräsentation
enist, verborgen 1n Brüchen und Ris- oder der Vorstellung eines einzelnen

234 

hätte Theologie und Kirche in der ersten 
Jahrhunderthälfte vielfältig befruchten 
können. Waren (oder sind) nach dem 2. 
Weltkrieg die Gesprächsansätze und 
Initiativen zur Einbeziehung der Gegen­
wartskunst in der Kirche intensiver -was 
u. a. eine Zeitschrift wie "Kunst und Kir­
che" ständig unter Beweis stellt -, so ist 
die generelle Fremdheit gegenüber der 
unmittelbaren Gegenwartskunst jedoch 
keineswegs überwunden. Die Einbezie­
hung der Kunst orientiert sich nach wie 
vor an vorangegangenen Leitbildern, 
auch wenn diese jetzt anders sind als zu 
Noldes Zeiten. Die In-Dienst-Nahme der 
Kunst als ancilla theologiae (Magd der 
Theologie) wird nach wie vor praktiziert. 
Trotz mancher mutiger Brückenschläge 
von Einzelgängern besteht die Gefahr, 
daß sich die Ausgrenzung der Kunst aus 
der Kirche weiter fortsetzt. Die geistige 
Auseinandersetzung, die man seitens der 
Kirche andernorts sucht, findet hier 
längst statt. Man brauchte nur hinzu­
schauen, um im Bereich der Kunst den 
eigenen Fragen, Symbolen und Mythen, 
wenn auch auf neuartige und verfremdete 
Weise, zu begegnen. 
Daß Kunst generell Quelle von Erkenntnis 
sein kann, ist kein neuer Gedanke. Aber 
Kunst kann auch Quelle theologischer 
Erkenntnis sein, wenn sie als Erfahrung -
verdichtet und reflektiert - theologisch 
relevant wird. Die frühchristlichen Apo­
logeten und die alexandrinischen Theolo­
gen bedienten sich der Lehre vom Logos 
spermatikos, um eine Beziehung vom 
Geist im griechischen Sinn (als „ausge­
streutem Samen") zum Logos in Christus 
herzustellen. Diese Vorstellung- in neuer 
Form aufgegriffen - erscheint mir als 
Folie, vor der sich das Verhältnis von 
Kunst und christlicher Verkündigung 
begreifen ließe. Bei der Begegnung mit 
einem Kunstwerk ist auf den Logos sper­
matikos zu achten, der im Kunstwerk vor­
handen ist, verborgen in Brüchen und Ris-

Schwebe! / Die Macht der Bilder und die Kirche 

sen und der schließlich zum Logos in 
Christus in Beziehung zu setzen wäre. 

IV. Praktische Folgerungen 

Um Gemeinden mit Gegenwartskunst in 
Verbindung zu bringen, wäre zu empfeh­
len, Kunstwerke vorübergehend in Kir­
chenräume (und andere kirchlich verwal­
tete Räume) zu bringen. Das klassische 
Modell ist die zeitlich befristete Kunstaus­
stellung; ein anderes ist die kurzfristige 
Einbeziehung eines einzelnen Kunstwer­
kes in die Kirche, wobei dann das Kunst­
werk die Gottesdienste und übrigen Dien­
ste durch seine Präsenz begleitet. Für beide 
Typen gibt es Beispiele. 
Das gegenwärtig zu beobachtende Inter­
esse an Kunstausstellungen könnte bei 
unsachgemäßer Durchführung längerfri­
stig allerdings sogar schädlich sein. Auf­
grund der weitgehenden Ausgrenzung der 
Modeme in diesem Jahrhundert ist die 
Kirche in der Defensive. Die Nichtwahr­
nehmung von Gegenwartskunst ging zum 
Teil Hand in Hand mit der Förderung von 
zum großen Teil kunstgewerblichen, 
leicht verdaulichen Produkten - aus der 
Sicht der Kunstwelt ein bleibendes Man­
ko. Wenn dann eine Kirchengemeinde, 
eine Akademie oder ein katholisches Bil­
dungswerk, eine Kirchenverwaltung oder 
gar ein Katholikentag oder Kirchentag 
sich zu Kunstausstellungen entschließen, 
müssen sie sich dieser Hypothek bewußt 
sein. Dann wird die Autonomie zum Prüf­
stein. Wenn man die Kunst für die eigenen 
(gewiß sehr hohen) Zwecke lediglich 
instrumentalisierte, sollte man in einem 
solchen Fall auf eine Kunstausstellung lie­
ber verzichten. 
Vor diesem Hintergrund ist die Präsenta­
tion eines einzelnen Kunstwerkes oder 
eines einzelnen Künstlers sogar noch 
unproblematischer als die Themenaus­
stellung. Bei der Einzelwerkpräsentation 
oder der Vorstellung eines einzelnen 



Schwebel Die Macht der Bilder und die Kirche 235

Künstlers sind der Instrumen&alisierung tag für Sonntag, ochen- und Festta-
Grenzen gesetzt. Die Ausstellung Zı gCnh, als Gottesdienst stattfindet. Der Got-
einem biblischen ema ist demgegen- tesdienst In seinem liturgischen Verlauf ist
ber schwieriger, weil die Gefahr der Wort und Antwort, ist Eucharistie und
Instrumentalisierung der Kunstwerke Geheimnis und repräsentiert Sinn und
ımmer präsent ist. So anregend für den Wert dessen, Was die meinde glaubt,
Veranstalter ist, I hemen wIıe „Christus“”, denkt und fühlt Des CGottesdienstes
„Abendmahl“, „Schöpfung“ oder „Engel“ kommt die meinde ZUSammen,
in mehreren Variationenvorzuführen, der nicht des Raumes wegen und erst recht
Künstler könnte leicht 1n die Rolle des blo- nicht der Kunstwerke.
Ben Zulieterers und Anregers zurückge- Solche Vorgaben legen nahe, da Ql

drängt werden. Wermıt Gegenwartskunst bei der Einbeziehung eines Kunstwerkes
1im Kontext Kirche zu hat, kann nicht ıIn die Kirche auf Risiken weitgehend VerTr-
eintach ZUF Tagesordnung übergehen zichtet und 1ın Sachen Kunst das Unver-
Zumindest dies könnte unst bewirken: bindliche einer profilierten Aussage VOI -
die Unterbrechung, die Irritation. zieht. Man meınt, eın Werk musse mıiıt

dem Raumund allenkirchlichenAnlässen
Zeitgenössische Kunstwerke ım jetzt und für alle Zukunft verbunden se1n.
Kirchenraum Die Dominanz der Mittelmäßigkeit der
Am weıtesten geht, Wel! den Kunstwerken Kunst 1mM Kirchenraum hat 1erın ihre
1mM Kirchenraum einen dauerhaften Ursache: eın fast tragisches Phänomen!
zuweist. Hier tric£t 1€e wirkliche Präsenz Weil Gottesdienst und Raum eın hoher
des Kunstwerks auf die Präsenz des Wert sind, verweigert InNnNan anspruchsvol-
Raums und wird mıiıt vielfältigen Formen ler Kunst den Zutritt. ber der Preis ist  S
des Gottesdienstes und den anderen hoch

Recht verstanden müßßte sehr ohlgemeindlichen Diensten dauerhaft Ver-
bunden In der Regel wird der Kirchen- möglich se1in, der Gegenwartskunst inner-
iIum als Schwelle empfunden, hinter der halb des Kirchenraumes eın Existenzrecht
in der Kunst vieles nicht mehr erlaubt ist, Z.Uu sichern. Erforderlich ist allerdings, daß
Wa andernorts unstreitig möglich ist. sich einerseits die autonome Kunst ihrer
Künstler wWwIe Arnulf KRainer, ürgen Brod- spezifischen Ortsgebundenheit bewußt
olf und Werner Knaupp werden be  l- wird und andererseits Architektur, Denk-
spielsweise auf Akademietagungen oft malpflege und kirchlich Verantwortliche
diskutiert, sind auf Ausstellungen 1Im ihren Vorstellungshorizont VON dem, Was
Kontext Kirche vertreien und trotzdem künstlerisch möglich wäre, erweiıtern. Ein
findet mMan VON diesen Künstlern eın zeitgenössisches aussageträchtiges Werk
Werk, das in einer ZUTNM Gottesdienst annn auch 1n alter Architektur ZU[I Gel-
genutzten Kirche auf Dauer selinen Ort tung kommen, hnezıverstümmeln der
gefunden hätte zerstoören. Der Gottesdienst würde mıt
Der rund hierfür ıst eın doppelter: Zum der Gegenwärtigkeit des Geistes konfron-
einen sind die Kunstwerke 1mM Chen- tıert, gebrochen vielleicht, auf mannigfa-
3 Teil der Kirchenarchitektur, Wes- che Weise herausgefordert, aber immer-
halb 1€e räumliche Einbindung hin kontftrontiert mıit Geist un! Leben

Hinsichtlich derwomöglich 1n einer historischen Einbeziehung Von

Architektur Problem wird. Zum Gegenwartskunst in Kirchenräumen ware
anderen stehen die Kunstwerke Korre- Mut zu mehr Wagnis angebracht. Kir-
spondenz zu dem, Was ın der Kirche Sonn- chen, ın denen die Gegenwartskunst

Schwebe! / Die Macht der Bilder und die Kirche 

Künstlers sind der Instrumentalisierung 
Grenzen gesetzt. Die Ausstellung zu 
einem biblischen Thema ist demgegen­
über schwieriger, weil die Gefahr der 
Instrumentalisierung der Kunstwerke 
immer präsent ist. So anregend es für den 
Veranstalter ist, Themen wie "Christus': 
"Abendmahl", ,,Schöpfung" oder "Engel" 
in mehreren Variationen vorzuführen, der 
Künstler könnte leicht in die Rolle des blo­
ßen Zulieferers und Anregers zurückge­
drängt werden. Wer mit Gegenwartskunst 
im Kontext Kirche zu tun hat, kann nicht 
einfach zur Tagesordnung übergehen. 
Zumindest dies könnte Kunst bewirken: 
die Unterbrechung, die Irritation. 

Zeitgenössische Kunstwerke im 
Kirchenraum 

Am weitesten geht, wer den Kunstwerken 
im Kirchenraum einen dauerhaften Ort 
zuweist. Hier trifft die wirkliche Präsenz 
des Kunstwerks auf die Präsenz des 
Raums und wird mit vielfältigen Formen 
des Gottesdienstes und den anderen 
gemeindlichen Diensten dauerhaft ver­
bunden. In der Regel wird der Kirchen­
raum als Schwelle empfunden, hinter der 
in der Kunst vieles nicht mehr erlaubt ist, 
was andernorts unstreitig möglich ist. 
Künstler wie Arnulf Rainer, Jürgen Brod­
wolf und Werner Knaupp werden bei­
spielsweise auf Akademietagungen oft 
diskutiert, sind auf Ausstellungen im 
Kontext Kirche vertreten - und trotzdem 
findet man von diesen Künstlern kein 
Werk, das in einer zum Gottesdienst 
genutzten Kirche auf Dauer seinen Ort 
gefunden hätte. 
Der Grund hierfür ist ein doppelter: Zum 
einen sind die Kunstwerke im Kirchen­
raum Teil der Kirchenarchitektur, wes­
halb die räumliche Einbindung -
womöglich sogar in einer historischen 
Architektur - zum Problem wird. Zum 
anderen stehen die Kunstwerke in Korre­
spondenz zu dem, was in der Kirche Sonn-

235 

tag für Sonntag, an Wochen- und Festta­
gen, als Gottesdienst stattfindet. Der Got­
tesdienst in seinem liturgischen Verlauf ist 
Wort und Antwort, ist Eucharistie und 
Geheimnis und repräsentiert Sinn und 
Wert dessen, was die Gemeinde glaubt, 
denkt und fühlt. Des Gottesdienstes 
wegen kommt die Gemeinde zusammen, 
nicht des Raumes wegen und erst recht 
nicht wegen der Kunstwerke. 
Solche Vorgaben legen es nahe, daß man 
bei der Einbeziehung eines Kunstwerkes 
in die Kirche auf Risiken weitgehend ver­
zichtet und in Sachen Kunst das Unver­
bindliche einer profilierten Aussage vor­
zieht. Man meint, ein Werk müsse mit 
dem Raum und allen kirchlichen Anlässen 
jetzt und für alle Zukunft verbunden sein. 
Die Dominanz der Mittelmäßigkeit der 
Kunst im Kirchenraum hat hierin ihre 
Ursache; ein fast tragisches Phänomen! 
Weil Gottesdienst und Raum ein so hoher 
Wert sind, verweigert man anspruchsvol­
ler Kunst den Zutritt. Aber der Preis ist 
hoch. 
Recht verstanden müßte es sehr wohl 
möglich sein, der Gegenwartskunst inner­
halb des Kirchenraumes ein Existenzrecht 
zu sichern. Erforderlich ist allerdings, daß 
sich einerseits die autonome Kunst ihrer 
spezifischen Ortsgebundenheit bewußt 
wird und andererseits Architektur, Denk­
malpflege und kirchlich Verantwortliche 
ihren Vorstellungshorizont von dem, was 
künstlerisch möglich wäre, erweitern. Ein 
zeitgenössisches aussageträchtiges Werk 
kann auch in alter Architektur zur Gel­
tung kommen, ohne zu verstümmeln oder 
zu zerstören. Der Gottesdienst würde mit 
der Gegenwärtigkeit des Geistes konfron­
tiert, gebrochen vielleicht, auf mannigfa­
che Weise herausgefordert, aber immer­
hin konfrontiert mit Geist und Leben. 
Hinsichtlich der Einbeziehung von 
Gegenwartskunst in Kirchenräumen wäre 
Mut zu mehr Wagnis angebracht. Kir­
chen, in denen die Gegenwartskunst -



236 Schwebel Die Macht der Bilder und die Kirche

aus welchen Gründen auch Immer kei- weshalb WIT uns für Kunst 1M Kirchen-
nen Ort un: eın „Wort“ mehr findet, 1aAU1 einsetzen, 1st ihre Partizipation
haben sich 1n eine selbstverschuldete Iso- der Wahrheit 1 Sinne der Erschließung
lation begeben. Nicht das Modernitätsde- VOIN Fxistenz auf mannigfache, plurale
fizit ist daran das Beängstigende. Schlim- Weise. (jünter Rombold schreibt: „Kunst
INeTr wlegt, daß INan sich damit VO  — den bezieht sich auf Wahrheit, s1e hat einen
Prozessen gegenwaärtiger geistigerAusein- Wahrheitsgehalt. Sie hat nicht blo( einen
andersetzung ausgrenzt. Das Nichtwahr- unverbindlichen asthetischen Charakter,
nehmen der 1n der Kunst erhobenen rage sondern S1€e hat ine existentielle Dimen-
ach 5Sinn, Wert und Iranszendenz INa S10N. Im Begriff der Wahrheit sehen WITr
eine Rolle spielen. Oft ist es auch die die verbindende Klammer zwischen Fthik

un Asthetik. Beide sind auf WahrheitAngst, das eigene proprium nicht mehr
aufrechterhalten können, also schlicht bezogen, auf Wahrheit verpflichtet. Aller-
Kleinglaube. dings wird prüfen se1ln, Was ‚Wahrheit‘
Das Ja zZu zeitgenÖssischen Kunstwerk 1M Bereich der Kunst bedeutet u4 LDieser
bedeutet nicht, daß jeder Stelle 1mM Kir- Explikation der Wahrheit der Kunst und
chenraum jedes qualitativ hohe Kunst- deren Überprüfung hat Günter KRombold
werk seinen Ort finden könnte. Im Einzel- eın Drittel eines Jahrhunderts, se1n
Fall wird abzuwägen se1ln, Was sinnvoll Lebenswerk gewidmet. Wo dem Kunst-
un der (GGemeinde zumutbar ist un Was werk soviel Macht zugesprochen wird,
nicht Nicht jeder Ort In einer Kirche hat stellt sich naturgemäß die rage ach der
die gleiche Kepräsentanz un den gleichen (Grenze. Das ı richtig Für die Kirche
Rezeptionsradius. Gleichwohl ist A  —_ 1n ihrer realen Verfassung csollte jedoch
de der Gemeinde willen tordern, gelten, da INall, bevor INa  - die (srenze
daß INnan der Gegenwartskunst exempla- markiert, sich erst einmal mıt der Kunst
risch 1mM Kirchenraum einen dauerhaften auf den Weg begibt. Mit der Kunst auf
Ort zuerkennt. Dies mißbilligen, ware dem Weg, sollte INa  j sich ihrer sanft-poe-
eine theologische Ohnmachtserklärung. tischen, aber auch ihrer ekstatisch-erupti-
Die Präsenz VOIN Gegenwartskunst bedeu- Ven Begleitung nicht entziehen und att-
tet die permanente Anwesenheit VO zeıt- dessen die Bergpredigt zıtieren: Und WerTr

genössischer religiöser Erfahrung und dich nötigt, eıne Meile weiıt gehen, mıit
Weltdeutung. Der ontologische Grund, dem gehe zwei!” 5I 41)

Rombold, Die Wahrheit der Kunst, 1IN: Kunst und Kirche 1985)

VERLACGHeinrich Döring
artın OrıItz

DER
3390 Passauı @3

SeltenFiıne theologische Meditation
Vo  —_ Heinrich Döring Miıt Wiedergabe der

einem Originalzeichnung auf
gezeichneten Kreuzweg Bn Leporello 1072

Vo  e In Orıtz als Anhang.
(Ganzlinson 19,80

236 

aus welchen Gründen auch immer - kei­
nen Ort und kein „Wort" mehr findet, 
haben sich in eine selbstverschuldete Iso­
lation begeben. Nicht das Modernitätsde­
fizit ist daran das Beängstigende. Schlim­
mer wiegt, daß man sich damit von den 
Prozessen gegenwärtiger geistiger Ausein­
andersetzung ausgrenzt. Das Nichtwahr­
nehmen der in der Kunst erhobenen Frage 
nach Sinn, Wert und Transzendenz mag 
eine Rolle spielen. Oft ist es auch die 
Angst, das eigene proprium nicht mehr 
aufrechterhalten zu können, also schlicht 
Kleinglaube. 
Das Ja zum zeitgenössischen Kunstwerk 
bedeutet nicht, daß an jeder Stelle im Kir­
chenraum jedes qualitativ hohe Kunst­
werk seinen Ort finden könnte. Im Einzel­
fall wird abzuwägen sein, was sinnvoll 
und der Gemeinde zumutbar ist und was 
nicht. Nicht jeder Ort in einer Kirche hat 
die gleiche Repräsentanz und den gleichen 
Rezeptionsradius. Gleichwohl ist - gera­
de um der Gemeinde willen - zu fordern, 
daß man der Gegenwartskunst exempla­
risch im Kirchenraum einen dauerhaften 
Ort zuerkennt. Dies zu mißbilligen, wäre 
eine theologische Ohnmachtserklärung. 
Die Präsenz von Gegenwartskunst bedeu­
tet die permanente Anwesenheit von zeit­
genössischer religiöser Erfahrung und 
Weltdeutung. Der ontologische Grund, 

Schwebe! / Die Macht der Bilder und die Kirche 

weshalb wir uns für Kunst im Kirchen­
raum einsetzen, ist ihre Partizipation an 
der Wahrheit im Sinne der Erschließung 
von Existenz auf mannigfache, plurale 
Weise. Günter Rombold schreibt: ,,Kunst 
bezieht sich auf Wahrheit, sie hat einen 
Wahrheitsgehalt. Sie hat nicht bloß einen 
unverbindlichen ästhetischen Charakter, 
sondern sie hat eine existentielle Dimen­
sion. Im Begriff der Wahrheit sehen wir 
die verbindende Klammer zwischen Ethik 
und Ästhetik. Beide sind auf Wahrheit 
bezogen, auf Wahrheit verpflichtet. Aller­
dings wird zu prüfen sein, was ,Wahrheit' 
im Bereich der Kunst bedeutet:'4 Dieser 
Explikation der Wahrheit der Kunst und 
deren Überprüfung hat Günter Rombold 
ein Drittel eines Jahrhunderts, sein 
Lebenswerk gewidmet. Wo dem Kunst­
werk soviel Macht zugesprochen wird, 
stellt sich naturgemäß die Frage nach der 
Grenze. Das ist richtig so. Für die Kirche 
in ihrer realen Verfassung sollte jedoch 
gelten, daß man, bevor man die Grenze 
markiert, sich erst einmal mit der Kunst 
auf den Weg begibt. Mit der Kunst auf 
dem Weg, sollte man sich ihrer sanft-poe­
tischen, aber auch ihrer ekstatisch-erupti­
ven Begleitung nicht entziehen und statt­
dessen die Bergpredigt zitieren: ,,Und wer 
dich nötigt, eine Meile weit zu gehen, mit 
dem gehe zwei!" (Mt 5, 41). 

4 G. Rombold, Die Wahrheit der Kunst, in: Kunst und Kirche 48 (1985) 79 . 

Heinr.ich Döring 
Martin Moritz 

DER KREUZWEG 
Eine theo logische Meditation 

von Heinrich Döring 
zu einem 

gezeichneten Kreuzweg 
von Martin Moritz 

VERLAG PASSAVIA 

8390 Passau 1 G 
80 Seiten . 20 x 20 cm. 
M it Wiedergabe der 
Originalzeichnung auf 
Leporello 102 x 20 cm 
als Anhang. 
Ganzlinson 19,80 DM 


