228

Schwebel / Die Macht der Bilder und die Kirche

HORST SCHWEBEL

Die Macht der Bilder und die Kirche

Kunst und Kirche standen immer zueinander
in Beziehung. Es war aber mitunter auch eine
konfliktreiche Beziehung. Auch in der Gegen-
wart ist diese Beziehung nicht problemlos. Der
Verfasser, Vorstand des ,Instituts fiir
Kirchenbau- und kirchliche Kunst der Gegen-
wart” an der Universitit Marburg, zeigt die
Griinde fiir vorhandene Dissonanzen auf und
erdffnet Wege zu einem Dialog.

Die Ausfithrungen wurden bei der Thomas-
Akademie der Katholisch-Theologischen
Hochschule Linz am 25. Janner 1990 vorgetra-
gen und sind Professor DDr. Giinter Rombold,
dem Chefredakteur von ,Kunst und Kirche’,

zum 65. Geburtstag gewidmet. (Redaktion)

I. Kunstreligion und zunehmende
Relevanz der Asthetik

Der Umgang mit Kunstwerken 146t sich
gegenwirtig zunehmend mit religiosen
Verhaltensweisen  vergleichen. Man
erwartet von den Werken Erfahrung,
Sinngebung, Weltdeutung, emotionale
Betroffenheit, Kontemplation; die sinn-
lich-sinnenhafte Vermittlung von seiten
der Kunst wird gegeniiber der religitsen
Vermittlung oft als unmittelbarer emp-
funden. '

Ausstellungserdffnungen nehmen rituelle
Formen an, bei denen nach einer Anspra-
che zu Imbif3 und Wein eingeladen wird.
Zugleich riicken Ausstellungseréffnun-
gen und Museumsfithrungen inzwischen
nahe an die Zeit des Sonntagsgottesdien-
stes heran.

Die Gruppen, denen Kunstwerke etwas
bedeuten (das Vernissagepublikum, die
Kunstsammler, Galerie-und Museumsbe-
sucher, Leser von Feuilletons und Kunst-
zeitschriften) sind als offener Zirkel von

Kunstliebhabern und -kennern zu begrei-
fen, die bei aller angestrebten Individuali-
sierung gleichwohl gemeinschaftsbilden-
de Formen und Praktiken herausgebildet
haben. Umgangssprachlich redet man gar
von einer ,Kunstgemeinde’, obgleich sich
diese Art der Bindung soziologisch eher
mit dem Begriff des ,Netzwerkes” charak-
terisieren lieSe. Fahrten zu GroBausstel-
lungen und iiberregionalen Ereignissen
wie zur documenta nach Kassel, zur Bien-
nale nach Venedig, den groen Kunstmes-
sen nach Basel und KéIn haben den Cha-
rakter wahrer ,Kunstwallfahrten”. Man
konnte die Analogie weitertreiben, indem
man von Kunstpipsten’, ,Heiligengestal-
ten” (Joseph Beuys oder Andy Warhol), ja
selbst von einem ,Reliquienkult” in der
Kunst spricht (beispielsweise bei jenen
Objekten und Gegenstianden, deren sich
Joseph Beuys bei einer Aktion bedient
hat, einschlieBlich Hut und Jeans).
Werden Museumsbauten neu errichtet, ist
man bemiiht, den neuen, mit Kunst ver-
bundenen Bediirfnissen Rechnung zu tra-
gen. Nicht selten entwickeln die
Museumsneubauten eine Form neuer
«Sakralarchitektur”; in Deutschland bei-
spielsweise das Museum von Hollein in
Ménchengladbach. Die gesamte Inszenie-
rung: Lage, GréBe, Zuschnitt, Proportio-
nen, die Hallen, Konchen, Apsiden, Riu-
mezur Versammlung und zur Meditation,
ist auf die neue Funktion — ,Kunstreli-
gion” —bezogen. Um den Kunstwerkenin
ihrer Aura einen adiquaten Raum zu
gewahren und dem Museumsbesucher
das entsprechende Erleben zu ermégli-
chen, nehmen die neuen Kultstitten Funk-
tionen wahr, die sonst nur Kirchengebiu-
de haben.



‘Schwebel / Die Macht der Bilder und die Kirche

229

Die neue Umgangsweise mit Kunst — die
durch weitere frappante Rezeptionsfor-
men zu erginzen wire — ist kein isoliertes
Phinomen. Schon seit geraumer Zeit 1483t
sich im Umfeld der Kultur eine Abwen-
dung von ,einseitig rationalistischen
Weltentwiirfen’, verbunden mit einer
Zuwendung zu stirker emotionalen,
korperorientierten Werten, beobachten:
weg von Totalentwiirfen, die das Ganze
von Welt und Gesellschaft ,technisch-
funktional” zu erkliren versuchen, hin
zum Einzelnen, zur je eigenen Erfahrung,
zum Individuellen, Authentischen, auch
wenn es in kein {ibergeordnetes Schema
mehr passen sollte. Damit verbindet sich
ein Interesse an Symbol und Mythos, an
nicht-rationalen Zugéingen zu Selbst und
Welt. Immer wieder kommt dabei Kunst
ins Spiel.

Stehen begriffliches Denken und Wissen-
schaft exemplarisch fiir die auf Allge-
meingiiltigkeit dringende, das Einzelne
iiberwiltigende Ratio, so wird Kunst in
diesem Zusammenhang zum Organon fiir
das Individuelle, fiir unverstellte Erfah-
rung. Im Kunstforum schrieb Florian
Rétzer: ,Kunst ist verwoben mit der
Bewahrung der Subjektivitit und der Ver-
innerung des ihm Anderen, die aus
den wissenschaftlichen Verfahren der
Erkenntnis ausgeblendet werden und
iberhaupt einen Einspruch gegen das
Fremdwerden der Welt und ihrer Wahr-
Nehmung erheben!? Wolfgang Welsch
spricht von einer besonderen Aktualitit
asthetischen Denkens: ,Die Denker, die
,an der Zeit’ sind, sind dsthetische Den-
ker? Das Besondere dieser Denker ist,
daB siesich von Bildern, Dichtung, Plasti-
ken und Architektur anregen lassen, um

ihre Gedanken zu explizieren. Am Anfang
steht also nicht das Allgemeine des
Begriffs, sondern vielmehr die Einzelbe-
obachtung, dieIntuition, die Vision, letzt-
lich Wahrnehmung’ ,Asthetisches Den-
ken ist eines, fiir das Wahrnehmungen
ausschlaggebend sind. Und zwar sowohl
als Inspirationsquelle wie als Leit- und
Vollzugsmedium.”? Da die Wirklichkeit
vielschichtiger und fiktionaler geworden
ist, da Gegensitzlichkeiten in der Welt
unverbunden nebeneinander stehen, gilt
die Wahrnehmung (,Aisthesis“) noch als
einzige Weise, diese Wirklichkeit, besser:
die Wirklichkeiten als plural strukturierte
verstehbar zu machen. Von hier aus erhilt
der Umgang mit Kunst eine zusitzliche
erkenntnistheoretische Bedeutung: Wer
Kunst wahrnimmt und sie reflektiert, tritt
ins Zentrum des Geschehens; ein Zentrum
freilich, das seinem Wortsinn widerstrei-
tet, weil es — pluralistisch gedacht — kein
solches Zentrum als Sinnmittelpunkt
geben kann.

Fiir Theologie und Kirche ist der veran-
derte Zugang iiber die Asthetik eine aufre-
gende Sache. Dringten Wissenschafts-
und Fortschrittspathos der Moderne die
Religion oft an den Rand oder gar ins
Abseits, so andert sich zur Zeit die Kon-
stellation. Die Geschichte von Kunst und
Kirche erweist sich neuerdings als attrak-
tiv fiir Kiinstler und Theologen. Dabei
gibt es durchaus heterogene Einschitzun-
gen: Manche fiithren an, dem Intellekt und
der Autonomie nierecht vertraut zu haben
und kehren aus der Bibel und der Kirchen-
geschichte den Schatz von Bildern, My-
then und Symbolen hervor, die dem Zeit-
genossen eine fiir ihn niitzliche
Wahrnehmung erméglichen kénnten.

! Rétzer, Kunst und Philosophie, Kunstforum International, Bd. 100, April/Mai 1989, Kunst und Philoso-

phie, 85—134, hier 114.

Welsch, Zur Aktualitit dsthetischen Denkens, Kunstforum International, a. a. O., 135—149, hier 136.

3 Welsch, ebenda, 137.



230

Schwebel / Die Macht der Bilder und die Kirche

Verwiesen wird auf eine — dann aller-
dings oft untergriindige — positive Konti-
nuitat im Verhéltnis von Kunst und Kir-
che. Selbst wenn eshier und dazu Konflik-
ten gekommen sei, so sei der Bezug der
Kirche zur Kunst und zur #sthetischen
Wahrnehmung und Gestalt iiber die Jahr-
hunderte hindurch bis zur Gegenwart hin
aufrechterhalten worden. Es wird sich zei-
gen, ob diese eher traditionell geprigte
Sicht zutreffend ist. Denn die neu in Gang
gesetzte Reflexion iiber die Beziechungen
von Kunst und Religion ist fiir die Religion
keinesfalls beruhigend, scheint doch, wie
bereits ausgefiihrt, die Kunst dabei, sich
Funktionen anzueignen, die zuvor von
der Religion wahrgenommen wurden. Fiir
den, der gewohnt ist, danach zu fragen,
wieund ob iiberhaupt die Kunst in die Kir-
che einbezogen werden kann, muf diese
Situation als Provokation erscheinen,
weil Kunst ein Feld zu besetzen versucht,
dasbisher die Religion, in unserem Fall die
Kirche, besetzt halt.

Diese Entwicklung bahnt sich bereits in
der Frithromantik an. Schon vorher
befanden sich Kunst und Religion in einer
offenen Krise; die Romantik ist die erste
Reaktion auf die Diskursdifferenzierung
von Kunst und Religion. Die frithromanti-
schen Theoretiker entwickelten die Idee
einer poetischen Kunstreligion: die Kunst
tibernimmt _religiése Formen, Andacht,
Verehrung und Spiritualitit. Zugleich
entdeckte Caspar David Friedrich die
Landschaft als spirituelles Ausdrucksfeld
anstelle der christlichen Themen. ,Kunst
statt Religion” — auf diese Formel, Thema
eines ,Kunst und Kirche*Heftes von
Giinter Rombold — 1403t sich diese Beob-
achtung zusammenfassen. Der gebildete
Zeitgenosse scheint gegeniiber der Kunst
eine Erwartung zu hegen, wie sie gew&hn-
lich den Agenturen der Religion entgegen-
gebracht wird. Ursprung dieser Einstel-
lung ist die Romantik.

II. Bildakzeptanz und Bildskepsis

Gibt es angesichts einer solchen Pradomi-
nanz der Kunst nicht auch Gegenstim-
men, Einspriiche, Einwinde?
Bildverweigerung und Bilderstreit beglei-
ten die Kunst von Anfang an, nicht nur in
Zeiten der christlichen Kirche. Die Dis-
kussion iiber den Stellenwert der Kiinste
beginnt mit Platons Verdikt iiber die man-
gelnde Wahrheitsfihigkeit der Kunst und
geht iiber Plotin, der die Idee des Guten
und Schénen mit dem géttlichen Einen
identifizierte, bis hin zu Kunsttheorien des
20. Jahrhunderts, in der die Wertschit-
zung der Wahrheit die der Schénheit der
Kunst iiberlagert — eine Frage, mit der
sich vor allem Giinter Rombold beschif-
tigt hat: Wahrheit gegen Schénheit.
Doch ich méchte jetzt beim Christentum
und seinem Verhiltnis zum Bild bleiben.
Im Unterschied zu anderen Religionen ist
das Verhiltnis des Christentums zum Bild
auBerst differenziert. Wihrend es Religio-
nen gibt, bei denen die Bildlosigkeit ins
Zentrum der Glaubensauffassung gehort
(Judentum, Islam), gibt es andere, bei
denen das Bild Angelpunkt des Kultes ist
(Hinduismus). Demgegeniiber durchlauft
das Christentum beide, scheinbar unver-
einbare, Pole.

Im Bildkult der Ikone wird das Bild dog-
matisch verankert, so daf3 die Priasenz des
Bildes zum Garanten fiir die Erlésung
wird. Im Barock wird versucht, iiber das
Auge eine Sichtweise zu vermitteln, in der
das Sinnlich-Sichtbare zum Triger des
Religiosen wird. Beides sind Beispiele
einer exponierten Bildakzeptanz.

Wollte man jedoch sagen, das Christen-
tum sei primér bilderbejahend, so stehen
dem der bilderlose Anfang und die immer
wieder aufflackernden Bilderkimpfe ent-
gegen. In den ersten beiden Jahrhunderten
war das alttestamentliche Bilderverbot
noch voll in Geltung. Durch Ubernahme
hellenistischer Motive — Hirt, Orans,



Schwebel / Die Macht der Bilder und die Kirche

231

Orpheus — bildete sich allméhlich eine
eigene, schliefflich sogar eine biblische
Bildersprache heraus. Mit der Konstanti-
nischen Wende und mit der Anerkennung
des Christentums als Staatsreligion unter
Theodosius setzte sich allerdings ein vom
Kaiserbild und vom Hofzeremoniell
gepragter Bilderkanon durch, der in sei-
nen Haupttypen durch die Jahrhunderte
beibehalten wurde, wenn auch in Ost und
West unterschiedlich. Trotzdem blieb
unterschwellig Bildskepsis vorhanden. In
Byzanz kam es zum Bilderkrieg, der etwa
200 Jahrelang das Ostrémische Reich auf-
wiihlte. Auch im Mittelalter gab es kriti-
sche Stimmen gegen die Bilder, asketische
Bewegungen und Bildzerstérungen. Dies
kulminierte im Bilderstreit der Reforma-
tion, der nicht nur zur Folge hatte, daf3 ein
nicht unbetrichtlicher Teil der Christen-
heitin Zukunft auf Bilder verzichtete, son-
dern dafB3 das BewuBtsein der Bildskepsis
wiederbelebt wurde, nicht nur im Prote-
stantismus. Luther selbst entwickelte sich
aufgrund der historischen Ereignisse vom
Bildergegner sogar zu einem Befiirworter
der Bilder und erneuerte die biblia-paupe-
rum-Tradition Gregors des GroBen, bei
der Bilder aus didaktischen Griinden fiir
die des Lesens Unkundigen eingesetzt
werden.

Kunst und Kirche hat iiber Jahrhunderte
also mehr verbunden als bloB3e Zeitgenos-
senschaft: siehaben sich gegenseitiginten-
siv beeinfluBt und herausgefordert. Der
kulturelle Einfluf3, den die Kirche ausiib-
te, verschaffte den Glaubigen wichtige
AnstdBe und Anregungen, wihrend er
der Kunst neue Arbeitsfelder erschloB.
Dabei war die Kusnt einerseits Ausdruck
der religiésen Vorstellungswelt, anderer-
seits emanzipierte sie sich zunehmend von
ihr: weite Strecken der Kunstgeschichte
diirften also eher als Ausdruck eines
synchronen Verhiltnisses angesehen wer-
den, wihrend in Zeiten wie etwa der
Renaissance oder der Romantik und der

Gegenwart des Verhiiltnis eher asynchron
erscheint: hier zeigt sich die Fihigkeit der
Kultur, gesellschaftliche Zustinde und
Tendenzen sensibel antizipatorisch zum
Ausdruck zu bringen, wihrend die herr-
schenden Diskurse der Institutionen noch
im Jetzt befangen sind. Historisch finden
wir sowohl eine Linie intensiver Zusam-
menarbeit als auch eine der intensiven
Auseinandersetzung zwischen Kunst und
Religion. Dabei verteilen sich die Intensi-
taten nicht gleichgewichtig.

Inder Gegenwart scheint diese Diskussion
eine neue Qualitét erreicht zu haben: die
Kunst, die nicht linger Ausdrucksmittel
von Ideen ist, stiirzt sich in einen Rausch
der Simulationen: Simulationen des
Schonen, Wahren und Guten, ersatzweise
auch des Heiligen und des Schrecklichen.
Vieles, was Theologie und Kirche an
Sprach- und Gestaltformen zwischenzeit-
lich aufgegeben haben, ist in die moderne
Kunst ausgewandert: Was andernorts
ausgegrenzt, ausgeklammert, entmytho-
logisiert wurde, kehrt in der Kunst auf ein-
mal wieder, wird in Gestalt der Transfor-
mation aufbewahrt — die Wiederkehr des
Ausgegrenzten in transformierter Gestalt!
Ist die Erbschaft der Religion auf die Kunst
iibergegangen? Sind Kirche und Kunst
Konkurrenten geworden in bezug auf
Sinn- und Wahrheitsanspriiche, wobei
vielleicht sogar der Kunst eine héhere
Aktualitit und Authentizitit zufiele?
Der Umgang der Kirche mit der Gegen-
wartskunst belehrt sie, daB3 auch auf3er-
halb der Kirchenmauern Wahrheitsan-
spriiche angemeldet werden, die struktu-
rell vergleichbar sind. Beide, Kirche und
Kunst, sind innerhalb der Gesellschaft zu
Randphidnomenen geworden. Fiir das
ebenfalls an den Rand gedriickte Indivi-
duum sind aber beide Hoffnungstriger,
insofern sie beide Anwalt des Menschen
mit seinen Abgriinden und Sehnsiichten
sind. Kunst und Religion ,fallen aus dem
Rahmen’, insofern sie einer funk-



232

Schwebel / Die Macht der Bilder und die Kirche

tionalisierten =~ Wirklichkeitssicht ein
Anderes entgegenstellen. Beide haben es
mit menschlicher Ganzheit zu tun, auch
wenn die Hoffnung auf Ganzheit auf
unterschiedliche Weise wachgehalten und
unterschiedlich ausgefiillt wird.
Beschiftigt sich die bildende Kunst dabei
mit Themen des Christentums, so muf3
man damit rechnen, daf3 von der Kunst
Wege beschritten werden, die zu neuarti-
gen oder fremdartigen Deutungen christ-
licher Inhalte fiithren. Eine solche Span-
nung ist produktiv fiir beide Seiten.

Der Theologe sollte akzeptieren, daf3 der
Kiinstler bei seiner Suche nach Wahrheit
womdglich einen anderen Weg beschrei-
tet als er. Beide, Kirche und Kunst, sind
grundsitzlich in der gleichen Situation.
Beide sind Fragende und Suchende gegen-
iiber der Wahrheit, die offen ist und nicht
durch Antwortsysteme verstellt werden
darf. Die Offenheit von Wahrheit ist theo-
logisch das einzig Mogliche. Weil wir
Menschen sind und Gott unergriindlich,
kénnen unsere Aussagen trotz aller
Bekenntnisbindung nur als offene und
vorladufige giiltig sein.

II1. Gegenwartsprobleme von Kirche und
Kunst

Ich versuche, bevor ich zu praktischen
Folgerungen im Umgang von Kirche und
Kunst komme, an drei Stichworten meine
Position zu verdeutlichen. Die Stichworte
sind ,Autonomie’, ,Soli Deo gloria” und
,Logos spermatikos”.

1. Autonomie

Jeder Versuch einer Zuordnung von
Kunst, Religion und christlichem Glau-
ben sollte sich dariiber im klaren sein, daf3
er an der Autonomie der Kunst nicht vor-
iibergehen kann. Versuche, an einen
Zustand anzukniipfen, in dem Kunst,
Religion und Christentum noch eine Ein-

heit waren, sind zum Scheitern verurteilt.
Ein solches Nichtwahrhabenwollen der
Differenz fithrte nicht etwa zu einem
neuen Modus von Begegnung, sondern
lediglich zum Biindnis zwischen einer am
Gestern orientierten Kirchlichkeit und
einem gestrigen Kunstverstindnis. Das
Gliick solcher Eintracht wire nur ein
Gliick auf Zeit. Da sich Kirche der Zeitge-
nossenschaft nicht entziehen kann, da
ihre Glieder auch als communio sancto-
rum den geistigen und kulturellen Ent-
wicklungen verbunden sind, wire es
téricht, die Entwicklung zur Autonomie
der Kunst aufgrund falscher Apologetik
in Frage stellen zu wollen. Bezogen auf die
Kunst ist es fiir Religion und Glauben
daher sinnvoll, die neuzeitliche Kunstent-
wicklung seit der Renaissance, seit dem
Paradigmenwechsel der  Romantik
(Caspar David Friedrich) und der Ent-
wicklung zur Moderne (Cézanne, Kubis-
mus, Expressionismus, Abstrakte Malerei
usw.) zur Kenntnis zu nehmen. Fiir alle
weiteren Uberlegungen bleibt die Autono-
mie der Kunst der Ausgangspunkt.

2. Soli Deo gloria

Man kénnte einwenden: Wird damit nicht
auf eine theologische Deutung der Kunst
verzichtet? Sollte nicht alle Kunst im Kon-
text von Kirche Rithmung sein, vergleich-
bar dem ,s.d.g’ (Soli Deo gloria), das
Johann Sebastian Bach unter seine Kom-
positionen schrieb?

Daf alles schépferische Tun — sofern wir
es theologisch verstehen wollen — ein
Rithmen des Schépfers sei, ist als theologi-
scher Satz unbestreitbar. Mit dieser gene-
rellen Bejahung ist allerdings noch nichts
dariiber gesagt, wie man mit einem sol-
chen Satz in konkreten Situationen umge-
hen kénnte. Falsch wiire es auf jeden Fall,
daraus zu schlieBen, eine theologisch
besonders legitimierte Institution habe
daraufhin das Recht, den Kiinstlern vor-



Schwebel / Die Macht der Bilder und die Kirche

233

zuschreiben, was sie zu tun oder zu lassen
hatten. Wer dies tite, hitte den theolo-
gisch richtigen Satz, Kunst sei Rithmung,
dazu miBbraucht, die Autonomie der
Kunst durch die Heteronomie von seiten
einer Institution zu verdriingen. Wenn es
gegeniiber der Autonomie einen ,héheren
Standpunkt” gibt, so wire dies Theono-
mie, nicht aber Heteronomie. Theologi-
sche Heteronomie versucht ihr eigenes
innerweltliches Gesetz — das sie als gott-
lich wihnt — den irdischen Erscheinungs-
formen aufzuzwingen. Theonomie hinge-
gen wahrt das Jenseits von Autonomie
(und Heteronomie), insofern sie alles
menschliche Bilden unter den Vorbehalt,
daB es nicht das Letztgiiltige sei, stellt.
Dies wire soli Deo glorial Hier wiirde
Gott die Ehre gegeben.

Mit der Theonomie wird die klerikale
Heteronomie ebenso in Frage gestellt wie
eine mégliche, unter dem Begriff von
Autonomie zu Unrecht vorgebrachte
Selbstvergotterung der Kunst. Sitze wie
alle Kunst sei eo ipso heilig und die Kiinst-
ler (z. B. Cézanne, van Gogh, Gauguin)
seien ,Goétter in einem sidkularen Pan-
theon”, miBBachten den durch Theonomie
definierten Vorbehalt, da3 das Irdische
irdisch sei. Recht verstanden — also nicht
im Sinne eines Machtanspruchs der Insti-
tution Kirche — erweist sich die Formel
soli Deo gloria als vereinbar mit der Auto-
nomieforderung, die sie aber zugleich kri-
tisiert und transzendiert. Bei strikter
Betonung der Eigenstindig- und Eigen-
gesetzlichkeit der Kunst bewahrt sie den
kiinstlerischen Anspruch vor Selbstver-
gotterung. Die Abfolge Heteronomie,
Autonomie, Theonomie wire die Leitvor-
stellung, nicht hingegen das Zuriick aus
der Autonomie in eine wie auch immer
gestaltete klerikale Heteronomie. Auto-
nomie — Heteronomie — Theonomie
sind Begriffe Paul Tillichs. Die Verbin-
dung ist untergriindig auch in anderen
Ausfithrungen vorhanden.

3. Logos spermatikos

Theonomie als Leitvorstellung ist eine
Vorbehaltsklausel. Wer unter raum-zeitli-
chen Bedingungen iiber die Einbeziehung
oder Nicht-Einbeziehung von Kunstwer-
ken in den Kontext Kirche nachdenkt,
wird an der autonom gewordenen Kunst
anzukniipfen haben. Uberblickt man dar-
aufhin die Kunst unseres Jahrhunderts, so
f3llt auf, daB es innerhalb einer sich auto-
nom verstehenden Kunst bedeutende
Kunstwerke gibt, die die Frage nach Reli-
gion in vielerlei Weise eigens thematisie-
ren. Wir begegnen im 20. Jahrhundert
zum Beispiel Formen visueller Mystik —
Kunstwerken, die auf ein Jenseits des Sag-
und Deutbaren abzielen — und einer
Kunst ekstatischer Expressivitit, die die
abbildhafte Wirklichkeit angesichts eines
1anderen” Sinnes zerbricht; wir begegnen
mannigfachen Formen der Auseinander-
setzung mit biblischen Themen — etwa
der Christusgestalt, der Apokalypse, dem
Thema ,Engel”.

Die Beobachtung solcher Phinomene
macht allerdings bewu3t, da man in
unserem Jahrhundert solchen Erschei-
nungsformen im kiinstlerischen Bereich
seitens der Kirche wenig Beachtung
geschenkt hat. Man kénnte angesichts der
kiinstlerischen Moderne fast von einer
Tradition des Wegblickens und Ausgren-
zens seitens der Kirche sprechen. Bis auf
wenige, angesichts der Vielfalt von Bau-
ten geringfiigige Ausnahmen, haben die
Klassiker der Moderne in den Kirchen
keine Aufnahme gefunden.

Bei Jawlensky, Kandinsky, Nolde, Beck-
mann und anderen war angesichts ihrer
Ernsthaftigkeit die Nichtbeachtung durch
die Kirche menschlich eine grof3e Enttiu-
schung. Aber auch fiir die Kirche war es
ein Verlust.

Wasbei diesen Kiinstlern an Erfahrungen,
Erkenntnissen, Sehnsiichten, Protesten
und Hoffnungen ins Bild gebracht wurde,



234

Schwebel / Die Macht der Bilder und die Kirche

hitte Theologie und Kirche in der ersten
Jahrhunderthilfte vielfiltig befruchten
kénnen. Waren (oder sind) nach dem 2.
Weltkrieg die Gesprichsansitze und
Initiativen zur Einbeziehung der Gegen-
wartskunst in der Kirche intensiver — was
u. a. eine Zeitschrift wie ,Kunst und Kir-
che” stindig unter Beweis stellt —, so ist
die generelle Fremdheit gegeniiber der
unmittelbaren Gegenwartskunst jedoch
~ keineswegs iiberwunden. Die Einbezie-
hung der Kunst orientiert sich nach wie
vor an vorangegangenen Leitbildern,
auch wenn diese jetzt anders sind als zu
Noldes Zeiten. Die In-Dienst-Nahme der
Kunst als ancilla theologiae (Magd der
Theologie) wird nach wie vor praktiziert.
Trotz mancher mutiger Briickenschlige
von Einzelgiangern besteht die Gefahr,
daB sich die Ausgrenzung der Kunst aus
der Kirche weiter fortsetzt. Die geistige
Auseinandersetzung, die man seitens der
Kirche andernorts sucht, findet hier
lingst statt. Man brauchte nur hinzu-
schauen, um im Bereich der Kunst den
eigenen Fragen, Symbolen und Mythen,
wenn auch auf neuartige und verfremdete
Weise, zu begegnen.

DaB Kunst generell Quelle von Erkenntnis
sein kann, ist kein neuer Gedanke. Aber
Kunst kann auch Quelle theologischer
Erkenntnis sein, wenn sie als Erfahrung —
verdichtet und reflektiert — theologisch
relevant wird. Die frithchristlichen Apo-
logeten und die alexandrinischen Theolo-
gen bedienten sich der Lehre vom Logos
spermatikos, um eine Beziehung vom
Geist im griechischen Sinn (als ,ausge-
streutem Samen”) zum Logos in Christus
herzustellen. Diese Vorstellung — in neuer
Form aufgegriffen — erscheint mir als
Folie, vor der sich das Verhiltnis von
Kunst und christlicher Verkiindigung
begreifen lieBe. Bei der Begegnung mit
einem Kunstwerk ist auf den Logos sper-
matikos zu achten, der im Kunstwerk vor-
handen ist, verborgen in Briichen und Ris-

sen und der schlieBlich zum Logos in
Christus in Beziehung zu setzen wire.

IV. Praktische Folgerungen

Um Gemeinden mit Gegenwartskunst in
Verbindung zu bringen, wire zu empfeh-
len, Kunstwerke voriibergehend in Kir-
chenriume (und andere kirchlich verwal-
tete Rdume) zu bringen. Das klassische
Modell ist die zeitlich befristete Kunstaus-
stellung; ein anderes ist die kurzfristige
Einbeziehung eines einzelnen Kunstwer-
kes in die Kirche, wobei dann das Kunst-
werk die Gottesdienste und iibrigen Dien-
stedurchseine Prisenz begleitet. Fiir beide
Typen gibt es Beispiele.

Das gegenwirtig zu beobachtende Inter-
esse an Kunstausstellungen kénnte bei
unsachgemiBer Durchfithrung langerfri-
stig allerdings sogar schidlich sein. Auf-
grund der weitgehenden Ausgrenzung der
Moderne in diesem Jahrhundert ist die
Kirche in der Defensive. Die Nichtwahr-
nehmung von Gegenwartskunst ging zum
Teil Hand in Hand mit der Férderung von
zum groBen Teil kunstgewerblichen,
leicht verdaulichen Produkten — aus der
Sicht der Kunstwelt ein bleibendes Man-
ko. Wenn dann eine Kirchengemeinde,
eine Akademie oder ein katholisches Bil-
dungswerk, eine Kirchenverwaltung oder
gar ein Katholikentag oder Kirchentag
sich zu Kunstausstellungen entschlieBen,
miissen sie sich dieser Hypothek bewuf3t
sein. Dann wird die Autonomie zum Priif-
stein. Wenn man die Kunst fiir die eigenen
(gewiB sehr hohen) Zwecke lediglich
instrumentalisierte, sollte man in einem
solchen Fall auf eine Kunstausstellung lie-
ber verzichten.

Vor diesem Hintergrund ist die Prisenta-
tion eines einzelnen Kunstwerkes oder
eines einzelnen Kiinstlers sogar noch
unproblematischer als die Themenaus-
stellung. Bei der Einzelwerkprisentation
oder der Vorstellung eines einzelnen



Schwebel / Die Macht der Bilder und die Kirche

235

Kiinstlers sind der Instrumentalisierung
Grenzen gesetzt. Die Ausstellung zu
einem biblischen Thema ist demgegen-
iiber schwieriger, weil die Gefahr der
Instrumentalisierung der Kunstwerke
immer prisent ist. So anregend es fiir den
Veranstalter ist, Themen wie ,Christus’,
+~Abendmahl’, ,Schépfung” oder ,Engel”
inmehreren Variationen vorzufiihren, der
Kiinstler kénnte leicht in die Rolle des blo-
Ben Zulieferers und Anregers zuriickge-
drangt werden. Wer mit Gegenwartskunst
im Kontext Kirche zu tun hat, kann nicht
einfach zur Tagesordnung iibergehen.
Zumindest dies konnte Kunst bewirken:
die Unterbrechung, die Irritation.

Zeitgenossische Kunstwerke im
Kirchenraum

Am weitesten geht, wer den Kunstwerken
im Kirchenraum einen dauerhaften Ort
zuweist. Hier trifft die wirkliche Prisenz
des Kunstwerks auf die Prasenz des
Raums und wird mit vielfiltigen Formen
des Gottesdienstes und den anderen
gemeindlichen Diensten dauerhaft ver-
bunden. In der Regel wird der Kirchen-
raum als Schwelle empfunden, hinter der
in der Kunst vieles nicht mehr erlaubt ist,
was andernorts unstreitig moglich ist.
Kiinstler wie Arnulf Rainer, Jiirgen Brod-
wolf und Werner Knaupp werden bei-
spielsweise auf Akademietagungen oft
diskutiert, sind auf Ausstellungen im
Kontext Kirche vertreten — und trotzdem
findet man von diesen Kiinstlern kein
Werk, das in einer zum Gottesdienst
genutzten Kirche auf Dauer seinen Ort
gefunden hitte.

Der Grund hierfiir ist ein doppelter: Zum
einen sind die Kunstwerke im Kirchen-
raum Teil der Kirchenarchitektur, wes-
halb die riaumliche Einbindung —
womdglich sogar in einer historischen
Architektur — zum Problem wird. Zum
anderen stehen die Kunstwerke in Korre-
spondenz zu dem, was in der Kirche Sonn-

tag fiir Sonntag, an Wochen- und Festta-
gen, als Gottesdienst stattfindet. Der Got-
tesdienst in seinem liturgischen Verlauf ist
Wort und Antwort, ist Eucharistie und
Geheimnis und reprisentiert Sinn und
Wert dessen, was die Gemeinde glaubt,
denkt und fiihlt. Des Gottesdienstes
wegen kommt die Gemeinde zusammen,
nicht des Raumes wegen und erst recht
nicht wegen der Kunstwerke.

Solche Vorgaben legen es nahe, da3 man
bei der Einbeziehung eines Kunstwerkes
in die Kirche auf Risiken weitgehend ver-
zichtet und in Sachen Kunst das Unver-
bindliche einer profilierten Aussage vor-
zieht. Man meint, ein Werk miisse mit
demRaumundallenkirchlichen Anlassen
jetzt und fiir alle Zukunft verbunden sein.
Die Dominanz der MittelmaBigkeit der
Kunst im Kirchenraum hat hierin ihre
Ursache; ein fast tragisches Phanomenl
Weil Gottesdienst und Raum ein so hoher
Wert sind, verweigert man anspruchsvol-
ler Kunst den Zutritt. Aber der Preis ist
hoch.

Recht verstanden miif3te es sehr wohl
moglich sein, der Gegenwartskunst inner-
halb des Kirchenraumes ein Existenzrecht
zusichern. Erforderlich ist allerdings, daf3
sich einerseits die autonome Kunst ihrer
spezifischen Ortsgebundenheit bewuf3t
wird und andererseits Architektur, Denk-
malpflege und kirchlich Verantwortliche
ihren Vorstellungshorizont von dem, was
kiinstlerisch moglich wire, erweitern. Ein
zeitgenGssisches aussagetrichtiges Werk
kann auch in alter Architektur zur Gel-
tung kommen, ohne zu verstiimmeln oder
zu zerstoren. Der Gottesdienst wiirde mit
der Gegenwirtigkeit des Geistes konfron-
tiert, gebrochen vielleicht, auf mannigfa-
che Weise herausgefordert, aber immer-
hin konfrontiert mit Geist und Leben.
Hinsichtlich der Einbeziehung von
Gegenwartskunst in Kirchenrdumen wire
Mut zu mehr Wagnis angebracht. Kir-
chen, in denen die Gegenwartskunst —



236

Schwebel / Die Macht der Bilder und die Kirche

aus welchen Griinden auch immer — kei-
nen Ort und kein ,Wort” mehr findet,
haben sich in eine selbstverschuldete Iso-
lation begeben. Nicht das Modernitétsde-
fizit ist daran das Beédngstigende. Schlim-
mer wiegt, daB3 man sich damit von den
Prozessen gegenwartiger geistiger Ausein-
andersetzung ausgrenzt. Das Nichtwahr-
nehmen der in der Kunst erhobenen Frage
nach Sinn, Wert und Transzendenz mag
eine Rolle spielen. Oft ist es auch die
Angst, das eigene proprium nicht mehr
aufrechterhalten zu konnen, also schlicht
Kleinglaube.

Das Ja zum zeitgendssischen Kunstwerk
bedeutet nicht, daf3 an jeder Stelle im Kir-
chenraum jedes qualitativ hohe Kunst-
werk seinen Ort finden kénnte. Im Einzel-
fall wird abzuwigen sein, was sinnvoll
und der Gemeinde zumutbar ist und was
nicht. Nicht jeder Ort in einer Kirche hat

die gleiche Reprasentanz und den gleichen -

Rezeptionsradius. Gleichwohl ist — gera-
de um der Gemeinde willen — zu fordern,
dal3 man der Gegenwartskunst exempla-
risch im Kirchenraum einen dauerhaften
Ort zuerkennt. Dies zu miBbilligen, wire
eine theologische Ohnmachtserklarung.

Die Prasenz von Gegenwartskunst bedeu-
tet die permanente Anwesenheit von zeit-
genossischer religioser Erfahrung und
Weltdeutung. Der ontologische Grund,

weshalb wir uns fiir Kunst im Kirchen-
raum einsetzen, ist ihre Partizipation an
der Wahrheit im Sinne der ErschlieBung
von Existenz auf mannigfache, plurale
Weise. Giinter Rombold schreibt: ,Kunst
bezieht sich auf Wahrheit, sie hat einen
Wahrheitsgehalt. Sie hat nicht blof einen
unverbindlichen dsthetischen Charakter,
sondern sie hat eine existentielle Dimen-
sion. Im Begriff der Wahrheit sehen wir
die verbindende Klammer zwischen Ethik
und Asthetik. Beide sind auf Wahrheit
bezogen, auf Wahrheit verpflichtet. Aller-
dings wird zu priifen sein, was ,Wahrheit’
im Bereich der Kunst bedeutet”* Dieser
Explikation der Wahrheit der Kunst und
deren Uberpriifung hat Giinter Rombold
ein Drittel eines Jahrhunderts, sein
Lebenswerk gewidmet. Wo dem Kunst-
werk soviel Macht zugesprochen wird,
stellt sich naturgemaf die Frage nach der
Grenze. Das ist richtig so. Fiir die Kirche
in ihrer realen Verfassung sollte jedoch
gelten, dal3 man, bevor man die Grenze
markiert, sich erst einmal mit der Kunst
auf den Weg begibt. Mit der Kunst auf
dem Weg, sollte man sich ihrer sanft-poe-
tischen, aber auch ihrer ekstatisch-erupti-
ven Begleitung nicht entziehen und statt-
dessen die Bergpredigt zitieren: ,Und wer
dich nétigt, eine Meile weit zu gehen, mit
dem gehe zweil” (Mt 5, 41).

% G. Rombold, Die Wahrheit der Kunst, in: Kunst und Kirche 48 (1985) 79.

Heinrich Doring
Martin Moritz

DER KREUZWEG

Eine theologische Meditation
von Heinrich Déring

zu einem

gezeichneten Kreuzweg

von Martin Moritz

VERLAG PASSAVIA

8390 Passau 1 @

80 Seiten. 20 X 20 cm.
Mit Wiedergabe der
Originalzeichnung auf
Leporello 102 X 20 cm
als Anhang.
Ganzlinson 19,80 DM




