256

Scheuer / Psychogramm eines Ideals

MANFRED SCHEUER

Psychogramm eines Ideals

Zum neuen Buch von Eugen Drewermann*

Ein Priester bekam zu Weihnachten 1989
von Mitgliedern seiner Gemeinde und von
Freunden gleich sieben Exemplare von
Drewermanns ,Kleriker”. Offensichtlich
ist mit diesem Psychogramm etwas davon
angesprochen, wie priesterliche Existenz
von Priestern selbst, aber auch von ande-
ren erfahren wird.

Worum geht es?

Drewermann versteht unter dem ,Kleri-
ker” Priester, Ordensschwestern und
Ordensbriider, letztlich aber auch kir-
chengeschidigte Laien. Es geht ihm in
diesem Buch um Struktur, Theologie und
Frémmigkeit der katholischen Kirche ins-
gesamt. Der Untertitel (,Psychogramm
eines Ideals) umschreibt die methodische
Auslese: Drewermann geht psychoanaly-
tisch vor, er leistet keine Ordnung des exe-
getischen oder kirchengeschichtlichen
Materials, er macht keine soziologischen
Umfragen oder Erhebungen, er arbeitet
auch nicht dogmengeschichtlich oder
systematisch. Die Psychoanalyse ist dabei
kein Zugangsweg und keine Erkenntnis-
quelle unter anderen; von ihrem Maf3
wird allesanderez. T. polemisch beurteilt.
Eine Differenzierung zwischen psycho-
analytischer Methode und zugrundelie-
gender Anthropologie oder Philosophie
wird nicht vorgenommen. Das Material
fiir sein umfangreiches Opus bezieht er
aus Gesprichen, aus der Literatur, aus
Mirchen, aus der Religions- und aus der
Kirchengeschichte (kirchengeschichtliche

Hauptzeugen sind z. B. Karl-Heinz
Deschner und Uta Ranke-Heinemann).
Schwergewicht des Psychogramm:s ist die
kritische Aufklirung. Drewermann legt
den Finger auf Deformationen, Tabus,
Verdrangungen und Spiritualisierungen
im Zusammenhang mit der priesterlichen
Existenz. Zudem ist bei ihm fast alles zu
finden, was sich in der Vergangenheit und
in der Gegenwart an Vorwiirfen gegen die
Kirche angesammelt hat.

Das Ergebnis des psychoanalytischen
LSchraubstock“verfahrens (343) ist ein-
fach: Der Kleriker, der von Amts wegen
existiert, lebt im Kern nicht richtig, son-
dern entfremdet. Der Mensch, das Ich
Jhinter” dem Priester ist bedeutungslos.
Letztlich ist alles von auflen gesteuert:
Zeitgestaltung, Kleidung, Freundschaf-
ten, Gebet, Dienst, Meinungen, Positio-
nen. So kann der Priester von der Wurzel
her nicht menschlich reifen und zu einer
gesunden Selbstverwirklichung kom-
men. Ursache dafiir ist fiir Drewermann
die Hierarchisierung der Kirche und die
Entwertung des Glaubens zu einer erfah-
rungslosen Lehre (117f). Die Wurzeln fiir
die Entscheidung zum Klerikerstand lie-
gen in psychischen Defekten der frithen
Kindheit. Schuldgefiihle und Angst vor
Liebesentzug der Mutter fiithren zu extre-
mer Anpassung und Hingabebereit-
schaft. Die psychische Grundstruktur des
Klerikers ist depressiv. Die Entscheidung
fiir die Lebensform der evangelischen Rite
griindet in nicht aufgearbeiteten Krisen

" DREWERMANN EUGEN, Kleriker — Psychogramm eines Ideals. (900). Walter, Olten 1989. Ln.

DM 88,—/Fr. 79.—.



Scheuer / Psychogramm eines Ideals

257

und Konflikten der oralen Phase (Armut),
der Analitit (Gehorsam) und der sexuell-
6dipalen Phase (Ehelosigkeit).

Wichtige Anliegen

Es wire zynisch, wollte man das Leid der
persénlichen Schicksale, die hinter dem
Buch stehen, mit einer Handbewegung
wegwischen. Wer gegenwirtig in Mittel-
europa als Priester lebt und arbeitet und
wer es mit Priestern zu tun hat, weil3, daf3
es eine ,déformation professionelle” gibt,
daB die Zisternen oft ausgetrocknet sind
und statt Feuer manchmal nur noch tote
Asche daist. Es gibt — mehr als zugestan-
den wird — Verbitterung, Frustration,
Resignation, Freudlosigkeit, Abstump-
fung der Gefiihle, Ungeistigkeit des Den-
kens, Biirokratie im kirchlichen Betrieb,
Lebensuntiichtigkeit und Bindungsunfi-
higkeit, Fluchtmechanismen und Ersatz-
befriedigungen. Wer kénnte behaupten,
daBsichinnerkirchlich die Spannung zwi-
schen Zentralismus und Subsidiaritit in
einer ausgewogenen Balance befinde?
Nicht wenige Priester leiden darunter, ein
moralisches System vertreten zu miissen,
das Gott eher als einen kategorischen
Imperator présentiert und weniger die
Menschenfreundlichkeit Gottes durch-
scheinen laBt. In der ,real existierenden”
Kirchegibt es viele Verletzungen. Drewer-
mann schreibt aus einer Betroffenheit von
diesen Verwundungen heraus. Von diesen
personlichen Schicksalen diirfen Kirche
und Theologie nicht abstrahieren. Glaub-
wiirdig ist ja weniger eine Institution, eine
Lebensform ansich oder ein geschlossenes
abstraktes System als vielmehr das kon-
kret gelebte Zeugnis.

So ist festzuhalten, daB3 die Auseinander-
setzung mit dem Zélibat nicht oder nur
wenig geleistet wird. Auch die Trias der
Ritekannzum Idol werden und Leben zer-
stéren. Fehlt es nicht an einer Lebenskul-
tur fiir die evangelischen Rate? Aufzugrei-
fenist ferner die Bedeutung der konkreten

Biographie fiir das geistliche Leben. Stir-
ker zu beachten ist der Zusammenhang
zwischen menschlicher Reife und Spiri-
tualitit.

Kritische Anmerkungen

Drewermann sucht die Konfrontation. Er
will offenbar, wie das Umschlagbild zeigt,
die konkrete Gestalt der Kirche zum Ein-
sturz bringen; es geht ihm nicht blo um
die Kur einiger Wehwehchen. Das Buch
liest sich iiber Seiten hinweg wie der Ana-
tomiebericht iiber eine Leiche, dessen
Autor nach und nach nicht ohne Lust fest-
stellt, daf3 wieder ein Teil tot ist. — Die
Reaktion auf Drewermann kann nur in
einer ehrlichen Auseinandersetzung mit
den Problemen der Priester und Ordens-
leute bestehen. Eine Immunisierung wire
keine Lésung, auch nicht der Hinweis, daf3
vermutlich ein Psychogramm iiber einen
Ehemann oder eine Ehefrau, ein Single,
einen Arzt, einen Techniker, einen Sozial-
arbeiter, einen Kiinstler oder iiber einen
Psychotherapeuten nicht viel positiver
aussehen wiirde. Falsch wire aber eine
naive Zustimmung und ein unreflektiertes
Mitsingen im Chor der Verbitterung.

Drewermann nimmt beim Sezieren auch
Widerspriichlichkeiten und schlechte
Alternativen in Kauf. So klagt er die
Bedeutung der Individualitit und Subjek-
tivitit ein, gleichzeitig spannt er aber
jedes konkrete Individuum in sein allge-
meines analytisches System. Er kritisiert
die Funktionalisierung der Religion, defi-
niert aber zugleich die Religion als Funk-
tion fiir das Ich. Dem Priester, der gut i3t,
hilt er den Hunger der Dritten Welt vor.
Jenem, der sich fiir die Uberwindung der
Ungerechtigkeit in der siidlichen Hemi-
sphire einsetzt, will er zeigen, daf3 er sich
zuwenig um das Wohlergehen des Subjek-
tes kiimmert. Er lamentiert dagegen, da3
die Ordensschwestern ,egoistische” Psal-
men beten miissen, zugleich klagt er an,
daB sie nicht in einem guten Sinn ego-



258

Scheuer / Psychogramm eines Ideals

istisch sein diirfen. Sehr seltsam ist der
Vergleich zwischen der menschlichen Per-
son und Autos bzw. mechanischen Geri-
ten, wenn es darum geht, gegen die
Méglichkeit einer verbindlichen Lebens-
entscheidung zu polemisieren. Die Diffe-
renzierung und Nuancierung ist nicht die
Starke Drewermanns. Die Beispiele aus
der Gegenwart, Mirchen, Hinweise auf
Faschismus und Kommunismus, mittelal-
terliche Zustinde gehen oft nahtlos inein-
ander iiber und sollen beim Leser den Ein-
druck erwecken, daf3 die Unrechts-
struktur immer dieselbe war und sich
nichts geiindert hat. So kommt er zu Pau-
schalurteilen und Verzerrungen. Woher
weil er z. B., da3 Ordensschwestern, die
Nichtebei der sterbenden Mutter verbrin-
gen, nicht liebend und aufmerksam sind?
Die Hinweise auf Ignatius von Loyola und
Franz von Assisi (433ff) kann man héch-
stens als Karikatur auffassen.

Wo bleibt der Andere?

Drewermann betontimmerwieder, daf3 es
ihm nicht um systematische Argumenta-
tion gehe. Damit kommt bei ihm unge-
priift eine Doktrin zum Tragen, deren
Schattenseiten nicht mehr reflektiert wer-
den. So ist wohl zu unterstreichen, da3
. Gott ins Eigene ruft und fiihrt (wie auch
Karl Rahner sagt) und daB die Ehre Gottes
der lebendige Mensch ist (Irenius von
Lyon). Eine reine Extrovertiertheit des
Christentums ist eine unzulissige Verkiir-
zung. Bedenkt Drewermann aber die
destruktiven Konsequenzen des dimo-
nisch Einen, wenn Gott nicht mehr das
personale Je-Mehr gegeniiber Mensch
und Welt ist, sondern Gott und Selbst
letztlich verschmelzen? Nicht bloB das
Uber-Ich hat seine Schuldgeschichte,
auch die Identifikation zwischen men-
schlichem und géttlichem Geist, zwischen
dem menschlichen Willen zur Macht und
der gottlichen Vorsehung hat Katastro-
phen ausgelst. Man gewinnt den Ein-

druck; daB3 Drewermann das Selbst bzw.
die Subjektivitit von einem heilen para-
diesischen Kern her entwirft, den Struktu-
ren, Institutionen, Autorititen, dem Amt
und auch dem Sozialen die Destruktivitit
der Siinde zuschiebt. So bleibt bei ihm die
Spannung zwischen Freiheit und Kommu-
nikation bzw. Solidaritit, zwischen Frei-
heit und Form einseitig und ungelost.
Auch das Politische (die Polemik gegen J.
B. Metz durchzieht das Buchl!) steht unter
dem Vorzeichen der subjektlosen und
unpersénlichen Allgemeinheit, des Nicht-
Lebens. Adam Smith wird als Gewihrs-
mann dafiir angefiihrt, da3 die Durchset-

zung eigener Interessen zum Allgemein-

wohl fithre. Geradezu dualistisch wird die
Schattenseite des liberalen Kapitalismus
weggeblendet und die materielle Verelen-
dung als unwesentlich deklariert:
JWesentlich miissen die Menschen nicht
von politischer Ungerechtigkeit, von
sozialer Armut, von ékonomischer Aus-
beutung und dergleichen mehr erlést wer-
den, sondern von der Angst. (671)

Ist nicht gegenwiértig ein verbreiteter Nar-
ziBmus, der sich der Realitit nicht mehr
stellt und sich dem Wachsen und Werden
verweigert, ein ebenso grof3es Problem
wie die Deformation durch die Rolle?
Braucht es da nicht auch die Differenz
zum Ich, dieHerausforderung, das Reiben
an einer Autoritit, damit Selbstwerdung
geschehen kann? Man kann sich des Ein-
drucks nicht erwehren, da3 Drewermann
vor dem Drama der Freiheit und der Gna-
de in den Schof der Subjektivitit und der
Natur fliichtet. — Auch das von Drewer-
mann forcierte Ideal der Ganzheitlichkeit
ist sehr ambivalent. Zum Ideal erhoben
wirkt der Chargon der Ganzheitlichkeit
destruktiv und depressiv. Braucht es nicht
viel mehr den Mut zum Fragment, das
Annehmen seiner selbst in der Gebro-
chenheit menschlicher Existenz? Parolen
wie: ,Ein Priester ist ein integraler
Mensch, oder er ist gar nicht” (734) kén-



Scheuer / Psychogramm eines Ideals

259

nen nicht beanspruchen, lebensgerecht zu
sein. Nicht wenige Priester zerbrechen
auch am unmenschlichen Ideal der totalen
Glaubwiirdigkeit. Das Amtliche ist nicht
blof3 geliehenes Dasein, sondern auch in
einem guten Sinn Entlastung und Relati-
vierung priesterlicher Existenz.

Weil Drewermann die Differenz von
Schépfung und Erlésung einebnet, hal-
biert er die Wirklichkeit der evangelischen
Rite. Es ist ihm zuzustimmen, daB die
Rite jeder Funktionalisierung und Ver-
zweckung zu entziehen sind. Als Thera-
pievorschlagbringt er eine Armut, die frei
macht (674ff), einen Gehorsam, der auf-
schlieB8t, und eine Demut, die aufrichtet
(688ff), und schlief3lich die Keuschheit als
Ziartlichkeit, die Triume weckt, und als
Liebe, die Wege weist (708ff). Bei diesem
~warumlosen und zweckfreien Dasein der
Rose” (Angelus Silesius) wire aber auch zu
beachten, was G. F. W. Hegel schreibt:
JUm die Rose im Kreuz der Gegenwart zu
pfliicken, dazu muf3 man das Kreuz selbst
auf sich nehmen. Die konkrete Unver-
sohntheit der Wirklichkeit, die Kenose in
die Abgriinde des Anderen hin sind in der
drewermannschen Apologetik der Rite
nicht ausgelotet.

Dem Patienten ,Kleriker” und auch der
ganzen Kirche verschreibt Drewermann
die Hinwendung zur Subjektivitit und
eine Mystik der Natur (ohne auf die Span-

nung, die zwischen beiden Rezepten liegt,
einzugehen). Ein neues Verhiltnis zur
Naturist sicher eine Frage des Uberlebens.
Drewermanns Naturmystik ist allerdings
wie seine Kunstauffassung romantisch.
Kann nicht auch die Natur ein Moloch
sein? Eine Rettung des Individuums bringt
sie jedenfalls nicht zustande.

SchlieBlich ist hervorzuheben, daf3 Jesus
Christus und auch der trinitarische Gott
der Liebe (vgl. etwa die abwertende Hal-
tung gegeniiber der Trinitétslehre S. 840)
fir den Kleriker in der Sicht Drewer-
manns nur eine untergeordnete Rolle spie-
len. Auch die Bedeutung von Gemeinde
und Kirche fiir das Amt kommen de facto
nicht vor. Die Vorbilder kommen nicht
aus der jidisch-christlichen Tradition.
Der Schamane, der Kiinstler und der The-
rapeut sind die Leitfiguren.

Die Einwinde gegen Drewermann sind
nicht schon dadurch widerlegt, daf3 er sie
am Beginn seines Buches anfithrt. Um
systematische Fragen und Diskussionen
mub essehr wohlauch gehen. Zur Debatte
stehen zentrale Inhalte des christlichen
Glaubens. Bei dieser notwendigen Aus-
einandersetzung sollte Drewermann nicht
zum Mirtyrer werden. Eine Kritik an ihm
diirfte auch nicht dazu verleiten, die
Augen vor der von ihm aufgezeigten psy-
chischen Wirklichkeit zu verschlief3en.

&

Werkstitte fiir Echt-Antik- und Betonglasfenster
und Mosaiken im Kloster Schlierbach, OO.

Késerei und Glasmalerei Ges. m. b. H.

A-4553 Schlierbach, 00., Tel. (0 75 82) 81 2 82

"

laasmalereid

Margret-Bilger-Galerie gedffnet 1. Mai bis 1. November




