Dogmatik

283

in einem Denkmodell gefunden, das von Gott nur in
einer absolut uniiberbietbaren Weise denken darf, ja
das von Gott als dem unausdenkbar GréBten selbst
transzendiert wird. Das Anliegen Anselms in Cur
deus homo wird gesehen in Auseinandersetzung mit
dem zeitgendssischen Judentum und Islam. Gegen-
iiber den ,Unglaubigen” ist die Erlésung durch die
Menschwerdung Gottes in Jesus Christus als alleini-
ge verniinftige Méglichkeit und daher als notwendig
aufzuweisen aus dem Gottesbegriff, dem eine Erlé-
sung ,sola misericordia” widerstreitet. Gegeniiber
der traditionell juristischen Auslegung der Begriffe
Jsatisfactio” und ,meritum” und der damit verbunde-
nen Denkform gelingt es Vf. zu zeigen, daB hier ein
ontologisches Verstindnis vorliegt, nach dem die
Ehre Gottes in der Wahrung der gesamten Schép-
fungsordnung besteht. Diese ist durch die Siinde zer-
stért und kann daher vom Menschen nicht wieder-
hergestellt werden. Eine Barmherzigkeit Gottes im
landlaufigen Sinne wahrt gerade nicht die Stellung
Gottes, die wesentlich in der absoluten Transzendenz
gegeniiber allem Geschaffenen besteht, wie es dem
Gottesbegriff des Judentums und des Islam ent-
spricht. Die Barmherzigkeit, die Gott in der
Menschwerdung zeigt, ist deshalb ,eine andere
Barmherzigkeit”, die weit iiber das Alltagsverstind-
nis von ,Barmherzigkeit’ hinausgeht. Diese ist
erméglicht durch eine konsequent trinitarische Got-
teskonzeption, die Raum bietet fiir die Sohnesbezie-
hung zum Vater. Dadurch ist aber auch der Mensch,
der durch Teilhabe an den Verdiensten Christi erl6st
ist, hineingenommen in die trinitarische Liebe des
Vaters zum Sohn im HI. Geist. Erst diese vom Men-
schen her ungeschuldete und von Gott her freie Erlé-
sung zeigt Barmherzigkeit, ,wie sie gréBer nicht
gedacht werden kann” und auch mit der Gerechtig-
keit Gottes nicht mehr im Widerspruch steht.

Vf. verbindet genaue Textanalyse mit systemati-
schem ProblembewuBtsein und zeigt in einer gedie-
genen, methodisch z. T. etwas weitschweifigen
Arbeit, nicht nur in den ausdriicklichen Beziigen zur
heutigen Theologie (292ff), da3 Anselms Denken
von Gott als dem héchstméglich Denkbaren gegen-
iiber jeder Trivialisierung und schlechten Univozitat
inder Rede von Gott ein héchst notwendiges Korrek-
tiv darstellt.
Linz Ulrich G. Leinsle
B MULLER BERNHARD, Vernunft und Theolo-
gie. Eine historisch-systematische Untersuchung
zum Verhidltnis von Denken und Glauben bei
Stephan Wiest (1748—1797). (Eichstitter Studien
Bd. XXVI). (536). Verlag Friedrich Pustet, Regens-
burg 1988. Kart. DM 98,—.

Vermehrt erscheinen notwendige Untersuchungen
zur Theologie der Aufklirungszeit, ihrer Quellen
wie ihrer Anliegen und Ertrége. Dazu gesellt sich mit
der hier vorliegenden, von der Kath.-Theol. Fakultit
der Katholischen Universitit Eichstitt angenomme-
nen Dissertation eine weitere wichtige Arbeit. Sie ist
aus theologiegeschichtlichem und systematischem
Interesse verfaB3t, um sich nicht zuletzt auch im Blick
auf heutige theologische Probleme mit der Theolo-
gie der Aufklirungszeit auseinanderzusetzen,

néherhin innerhalb des Bereichs ,philosophischer
Grundfragen der Theologie und der fundamental-
theologischen Vermittlungsproblematik von Den-
ken und Glauben, Vernunft und Offenbarung” (16).
Daswird durchgefiihrt am Beispiel des Zisterzienser-
theologen Stephan Wiest, einem der wichtigsten
Vertreter der systematischen Theologie in Ingolstadt
in der zweiten Halfte des 18. Jahrhunderts, iiber den
es bis jetzt keine entsprechende Untersuchung gab.
Die Absicht war dabei nicht, das gesamte theologi-
sche Werk Wiest's vorzulegen und historisch einzu-
ordnen. Vielmehr sollte es ausdriicklich um das Ver-
hiltnis von Vernunftbegriff und Theologie (als Wis-
senschaft), von Offenbarung und Vernunft gehen, so
némlich, daB3 der Vernunftbegriff der Theologie
einerseits und die Offenbarung als Prinzip der Theo-
logie undihre Begriindung andererseits und auf diese
Weise die Grundlegung der Theologie als Wissen-
schaft herausgearbeitet werden sollten, um von
daher auch die Prinzipien und Methoden, die ver-
schiedenen notwendigen Disziplinen und Hilfswis-
senschaften der Theologie gemif3 damaligem Ver-
stindnis zu begreifen. Alles dies sollte zugleich
bewerkstelligt werden aus aktuell-heutigem Anlie-
gen, nimlich einer Riickschau auf die geschichtli-
chen Grundlagen der gegenwirtigen Theologie.
Deswegen hat sich der Autor auch entschieden, die
umgekehrte Blickrichtung anzuwenden und im Lau-
fe der Arbeit immer wieder wirksam werden zu las-
sen, ndmlich aus dem Zusammenhang der Theologie
bei Wiest (und also in der Aufklidrungszeit) kritische
Bemerkungen und Anfragen an die Gegenwartstheo-
logie (zu) formulieren” (19). So méchte deutlich wer-
den, ,daf3 viele Probleme der Theologie in der Auf-
kldrung auch Probleme heutiger Theologie sind —
wenn auch in anderen historischen und systemati-
schen Konstellationen — und daf3 sich aktuelle Bezii-
geherstellen lassen, gerade da, wo es um die Vermitt-
lungsproblematik von Denken und Glauben geht”
(20).

Dieser Zielsetzung entspricht die Gliederung der
Darstellung. Der erste Teil der Arbeit bringt eine
gediegeneEinfithrungin Leben und Werk Wiest's, die
nicht nur biographische, sondern sogleich auch the-
ologiegeschichtliche Daten und Einordnungen vor-
legt (21—136). — Der zweite Teil arbeitet ,Aspekte
des philosophischen Vernunftbegriffs in theologi-
scher Perspektive’ heraus (137—240). Hier wird
sichtbar, wie Wiest in Anregung und Auseinander-
setzung mit damaligen Bestrebungen und Lésungen
seine philosophischen Grundlagen der Theologie,
die auf der Héhe der Zeit sein mu3/méchte, erarbei-
tet, gewinnt und formuliert. Dabei erscheint die
Gewinnung des rechten Vernunftbegriffs im Blick
nicht zuletzt auf die Mathematik als Muster, wie
dann auch auf die Ethik von besonderem Interesse.
Das Zusammen von Metaphysik und dem Streben
nach Gliick (Metaphysik und Ethik) in der Konzep-
tion Wiest's ist bezeichnend. — Der dritte Teil der
Arbeit wendet sich der ,Offenbarung als Grundprin-
zip der Theologie und ihrem Verhiltnis zur Ver-
nunft’ zu (241—391). Hier liegt der Schwerpunkt
erwartungsgemif auf den fundamentaltheologi-
schen Fragestellungen, wie sie in der damaligen Zeit



284

Dogmatik

aufgrund des Aufklirungsanliegens verhandelt
wurden und bei Wiest die ihm eigene Lésung fanden.
— Der vierte Teil schlieBlich stellt folgerichtig ,das
Verhiltnis von Vernunft und Offenbarung in der
Theologie” nach Wiest dar (391—503). — SchluB3be-
merkungen und ein Ausblick, Abkiirzungs- und
(reichhaltiges) Literaturverzeichnis wie ein Perso-
nenregister beschlieBen das Werk.

Hier kann nicht auf den reichen Inhalt der Arbeit
niher eingegangen werden. Uber Wiest wird eine
gediegene Information geliefert, auf die man sicher
wird zuriickgreifen miissen, soll die Aufklirungs-
theologie begriffen werden. Freilich hat der Autor
alles in einer so nicht unbedingt notwendigen Aus-
fiihrlichkeit, nicht ohne manche Wiederholungen
vorgelegt. Der stidndige Diskurs mit heutiger Theo-
logie in Bemerkungen und Anfragen, so wichtig ein
solches Unterfangen auch ist, erschwert das
Zurkenntnisnehmen der Theologie Wiest's doch
ungebiihrlich. Der Autor hat ohne Zweifel seine
Kenntnis heutiger theologischer Fragestellungen
bewiesen; doch wiren diese nicht unbedingt in einer
Monographie iiber einen einzigen (wenngleich sehr
wichtigen) Aufklidrungstheologen so ausgiebig zur
Sprache zu bringen, weil es auf Kosten der zusam-
menhingenden Erfassung des behandelten Theolo-
gen geht. So ist man dankbar fiir die Darstellung sei-
ner Auffassungen und Lésungsangebote, soweit sie
unter der oben genannten Themenstellung offenge-
legt sind. Der Theologiegeschichte der Aufklarungs-
zeit ist ein wichtiger Baustein geliefert.

Wien Raphael Schulte

B ATHAPPILLY SEBASTIAN, Glaube und Welt.
Eine Studie iiber das Wohl-Heil-Verhiltnis bei Karl
Rahner. (Diss. d. Univ. Graz 70). (318). dbv-Verlag
fiir die Technische Universitit Graz 1987. Kart.
$192.50.

Es ist die Absicht des Verfassers (jetzt Dozent fiir
Christologie und christliche Anthropologie am
Dharmaram College, Bangalore, Indien) jenes
Modell herauszuarbeiten, in dem der fiir die gegen-
wirtige, nachscholastische Theologie so entschei-
dende Denker K. Rahner die Beziehung von irdi-
schem (materiell-6konomisch-gesellschaftlichem)
Wohl des Menschen, seinem (auch meta-6konomi-
schen) Gliick und dem, was das Christentum unter
Heil versteht, gedacht hat. Die in unseren Landen
nach seinem Tode einsetzende, einmal mehr den
einen (= spirituellen) oder anderen (= politischen)
Pol seines Denkens betonende Edition von Text-

sammlungen und ,Lesebiichern’, vor allem aber die’

stiirmische Rezeption dieses Modells durch gewisse
Richtungen der Theologien der ,Dritten Welt“ recht-
fertigen eine eingehende Untersuchung dieser Frage.
Diebesondere Leistung der unter der Patronanz von
K. Lehmann (Mainz) und W. Gruber (Graz) erarbei-
teten Studie liegt nun darin, daf3 es A. gelingt, in der
systematischen Analyse eines immensen Feldes ein-
schligiger Aussagen und deren Umfelder — unver-
kiirzt und verzerrungsfrei — zugleich jene kunstvoll
balancierte Spannungsbreite und doch entschiede-
nen Zielrichtung zu dokumentieren, die das Denken
Rahners in dieser fiir das Handeln des Christen so

grundlegenden Frage auszeichnet. So werden Aussa-
gen zu Themen diskutiert, die sich gegen eine allzu
glatte Harmonie von ,Mystik” und ,Politik” sperren:
wie contemptio mundi oder fuga saeculi, oder der
immer wieder eingemahnte biblische Imperativ:
JSuchet zuerst das Reich Gottes” Demgegeniiber
wird aber auch uneingeschrinkt der weltbejahende
Rahner gezeichnet, der Frommigkeit zu einer politi-
schen Kategorie erklirt, der Gottesliebe und Nich-
stenliebe, das Bejahen innerweltlicher Zukunft und
absoluter Zukunft in eine unauflésliche Einheit
bringt, der Gott nicht jenseits aller Dinge, sondernin
allen Dingen findet, besonders in den scheinbar
nutzlosen und verbrauchten Objekten des alltagli-
chen Lebens. Und schlieBlich auch der sympathisch
oparteiliche’ Rahner, dersich angesichts der dramati-
schen Situation der Dritten Welt noch in seinen letz-
ten Tagen zum Anwalt der umstrittenen Befreiungs-
theologen mit ihrem gesellschaftspolitischen Enga-
gement macht. Es ist aber auch derselbe Rahner, der
unermiidlich gegen alle Unfunktionierungsversu-
che der Kirche in einen humanitiren Wohlfahrtsve-
rein protestiert (220).

Methodischhat A. —nacheinerersten Verhiltnisbe-
stimmung (biblisch als auch in der gegenwirtigen
Theologie) — in konsequenter Entwicklung der
Grundthese, da3 das Heil die ,Vollendung des Men-
schen in Gott ist, welche auch die Vollendung der
Welt miteinschlieBt” (5), seine Untersuchung dreidi-
mensional angelegt: anthropologisch, theologisch
und kosmologisch, wobei er innerhalb dieser drei
Dimensionen jeweils wieder — der Konzeption Rah-
ners von der Selbstmitteilung Gottes folgend — nach
transzendentalen, geschichtlichen und existentiellen
Gesichtspunkten unterscheidet.

Indieserintelligenten und weitausholenden Struktu-
rierung eréffnet sich dem Leser iiber diesen zentralen
Aspekt (obwohl, wie A. in einer FuBnote bemerkt,
Rahner ihm in einem privaten Gesprich verwundert
die Frage stellte, ob er dazu auch etwas geschrieben
habe) eine qualifizierte und empfehlenswerte Ein-
fithrung ins Ganze seiner Theologie, vor allem aber
zu jenen fundamentalen Prinzipien, die sein Denken
immer bestimmt haben: die Welt als Ereignis der
Selbstmitteilung Gottes, der Mensch als Wesen der
Transzendenz, die Leiblichkeit des Heiles, Gnade als
Jibernatiirliches Existential’ des Menschen, die Ein-
heit von Anthropologie und Christologie, von Heils-
geschichteund Weltgeschichteu. a. Von hier aus wer-
den abschlieBend so aktuelle Themen behandelt wie
Christentum und die Zukunft der Welt, Grenzen
menschlichen Handelns, Handeln und Hoffen, Kul-
turauftrag des Christen, Weltgestaltung und Recht-
fertigung, Weltfrémmigkeit des Christen, Kirche
und Revolution.. . .

Interessant wire m. E. die Frage nach einer denkge-
schichtlichen Entwicklung bei Rahner, als Reaktion
auf bestimmte sozio-historische Gegebenheiten, wie
etwa seiner Auseinandersetzung mit dem Neomar-
xismus und den Utopien der 68er Generation, den
Zeitlichkeitsschemata einer immer stérker wissen-
schaftlich-technologisch dominierten Welt, bis hin
zu den Herausforderungen durch das massive Elend
in den Léndern der sogenannten Dritten Welt. Hatte



