Dogmatik

287

Gesprich, aber auch in diesem Metagesprich ent-
steht eine lebendige Verbundenheit zwischen beiden
Gesprichspartnern, namlich der Philosophie und
der Theologie.

Uber das Grundanliegen, nimlich daB Sprache ohne
soziale Beziige gar nicht existieren kann, aber daf3 sie
auch soziale Beziehungen stiftet, haben auch alle
Artikel mit dem Thema Kirche zu tun. Die philoso-
phische Grundlegung von E. Coreth stellt bereits
diesen Zusammenhang her. Er referiert die bekann-
ten Ergebnisse von J. L. Austin und J. R. Searle, da3
Sprechakte nicht nur Information weitergeben, son-
dern ein eigenstindiges Geschehen sind. P. Hiiner-
mann iibertragt diesen Zusammenhang auf die Insti-
tution Kirche: sie ist auch ohne Sprache nicht denk-
bar, weil Offenbarung und Glaubensvermittlung
ohne sie nicht denkbar sind. A. Halder setzt sich mit
der Bedeutung der geprégten Sprache auseinander.
Bereits die Sprache selbst ist ein Instrument der Ein-
deutigkeit und der VerlaBlichkeit; in den gepriigten
Formen ist Erfahrung gespeichert, die nur so und
nicht anders weitergegeben werden kann. Damit ist
eine Lanze fiir geprigte Sprachformeln gebrochen.
Solche Ergebnisse sind nicht zuletzt fiir die Liturgie
von Bedeutung. Es bietet sich fast an, den Zusam-
menhang von Sprache und ihrer Funktion im Leben
des Volkes Israel zu untersuchen. Anhand der Exege-
se des Psalms 18 mit dem Instrumentarium wird
dieser Zusammenhang von E-L. Hossfeld herge-
stellt. Das Spezifische dieser Fragestellung ist der
Hinweis darauf, daB zur Entstehung eines Textes
auch seine Funktion im Leben eines Volkes und einer
Glaubensgemeinschaft gehort und daher in der Aus-
legung beriicksichtigt werden muB. Kirchenge-
schichte im Rahmen einer Kommunikationstheorie
ist nicht Aufzihlung von Fakten, sondern Darstel-
lung einer Absicht, nimlich der Absicht Gottes;
dadurch wird Geschichte zu Kirchengeschichte, fol-
gert N. Brox in seinem Beitrag.

Am Beispiel ,Umkehr und Verséhnung” wird das
Thema nochmals vertieft: Die Dialektik des prakti-
schen Vernunftgebrauchs, nimlich die Dialektik
zwischen allgemeiner Giiltigkeit, die Individualitat
ausschlieBt und der Individualitit, die erst Verant-
wortung ermdglicht, sieht R. Schaefler in Gebet und
Sakrament, also in einer Sprachhandlung aufgeho-
ben. W. Beinert kann mit Versdhnung als wiederher-
gestellter Kommunikation die drei Sakramente Tau-
fe, BuBsakrament und Eucharistie in ihrer spezifi-
schen Wirkung darstellen. K. Demmer sieht die
autonome Moral unterstiitzt durch die Anthropolo-
gie des Glaubens, ihre Vermittlung kann Freiheit nur
erhalten in der Kommunikation, im gemeinsamen
Deuten und Korrigieren. In einem abschlieBenden
Beitrag von F. Courth wird der Grad an Hilfestellung
der modernen Sprachphilosophie fiir die Theologie
reflektiert. Anhand dieses SchluBkapitels kann der
Leser iiberpriifen, ob er das Vorangegangene richtig
verstanden hat.

Einzelne Artikel sind schwierig zu verstehen; oft
auch aufgrund der Engfiihrung auf ,Sprachhand-
lung”. Esist dennoch faszinierend, auf diese Weise ein
sehr dynamisches Kirchenbild vermittelt zu bekom-
men, in dem Kommunikation eine wichtige Stelle

einnimmt. Verwunderlich istim Absatz ,Hilfe fiir die
Praktische Theologie®, daB3 die ,Gemeinde” nicht
erwihnt wird. Gerade Gemeinde ist eine in Kommu-
nikation erlebbare Kirche. — Die Lektiire fordert
anspruchsvolle Leser; diese werden aber fiir dieses
gedruckte Sprachgeschehen dankbar sein.

Linz " Hubert Puchberger

B Der schwarze Christus. Wege afrikanischer
Christologie. (Theologie der Dritten Welt, Band 12).
Herder, Freiburg 1989. (206). Ppb., DM 34.—.

.Bist du einer von uns?“ ,Wir suchen deinen Namen”.
Auf diese Formeln zugespitzt ist die Suche afrikani-
scher Theologen nach einer Antwort auf die Grund-
frage: Wiekénnen wir in unserer Kultur und in unse-
rer Geschichte durch alle Spannungen und Konflikte
hindurch Jesus Christus denken, verstehen und
bekennen?” (14). Dabei geht es ndmlich um die Frage,
.ob es zwischen Evangelium und traditionellen Briu-
chen eine innere Unvereinbarkeit gibt” (13). Eine sol-
che Frage verlangt keine glatte, sondern eine kriti-
sche Antwort. Und das heif3t vor allem, Gott selbst
ernst nehmen. Gott ist und will nicht eine Immun-
spritzesein, dieiiber alle Triibsal hinweg tréstet. Und
er will kein Dekorationsobjekt sein, mit dem man
sich bloB schmiicken kann. Er ist nicht nur eine Ant-
wort, er ist auch eine Frage. Darum will er nicht
unkritisch mit Lippenbekenntnissen bedacht wer-
den. Er ist nicht nur ein Gott des Himmels, mit dem
man nur gliicklich sein kann, sondern auch ein Gott
der Erdemitallihrem Charme, aberauchmitallihrer
Fragwiirdigkeit. Darum: Hiite dich vor dem Men-
schen, dessen Gott (nur) im Himmel ist! ,Der afrika-
nische Gott ist ein auf transzendente Weise imma-
nenter Gott” (38). Die Frage: ,Ihr aber, fiir wen haltet
ihrmich?” verlangt keine abstrakte Theorie, sondern
eine konkrete Antwort von Menschen in konkreten
Lebenssituationen.

Vondieser Sichtist das neue (christliche) BewuB3tsein
der Afrikaner geprigt, das dem Leser des vorliegen-
den Buches begegnet. Die Autoren sprechen nicht
nur Gelerntes nach; sie sagen neue Dinge, bezeugen
die Neuheit dessen, was sie in Jesus Christus leben.
So wenig die Kirche nur ein Unterhaltsmittel sein
kann, so wenig ist Christus bloB eine Konservie-
rungserinnerung. Er ist vielmehr eine konkrete Per-
son, das Leben, das gelebt werden will und gelebt
werden soll, und zwar nicht individualistisch, son-
dern als personale Beziehungsdichte. Der Afrikaner
spricht bekanntlich gern von einem Gott, der seinem
Wesen nach relational, solidarisch und nicht solitar
ist. Es verwundert daher nicht, da die vorliegenden
christologischen Entwiirfe in erster Linie trinitarisch
und ekklesial angelegt sind.

+Der Schwarze Christus” ist nicht jemand anderer als
der Christus der Bibel. Er bekommt aber hier nun
Farbel Mit Hilfe der fiir Afrikaner philosophisch,
sozial, religiés und damit existentiell-personal rele-
vanten Begriffe (wie ,Leben und ,Lebenskraft”)
sowie Vorstellungen und Symbole wird versucht, ein
besseres Verstindnis der Gestalt Jesu Christi im eige-
nen Lebensraum zu erreichen. Dies geschieht aber
nicht nur, damit Christus in den Augen der Afrika-
ner glaubwiirdiger dastehen kann. Der schwarze



288

Kirchengeschichte

Christus 6ffnet vielmehr auch Christen aus anderen
Erdteilen die Chance, etwas Neues iiber diesen Jesus
zulernen und zu erfahren, den man so gut zu kennen
glaubt. Doch geht es hier nicht darum, Christus zu
Lergreifen’, sondern zu ,bekennen”; es geht um das
Bekenntnis seines Geheimnisses jenseitsallerModel-
le. Man erfihrt so greifbar, wie monolithische Denk-
weisen und Ausdrucksformen dem Glauben an Jesus
Christus nur abtréglich sein kénnen. Ungewohnten
Stimmen zu lauschen und in Dialog zu treten bedeu-
tet auch in diesem Kontext, weltweit und zeitgerecht
aufriittelnde Zeichen der Hoffnung zu setzen.

In diesem Sinne ist das vorliegende Buch eine enga-
gierte Wegbeschreibung, eine spannende und anre-
gende Lektiire fiir alle, die sich um ein Verstéindnis
der sogenannten ,jungen Kirchen der Dritten Welt”
bemiihen und an Signalen fiir Spannkraft und Vitali-
tit und damit fiir die Zukunft des Weltchristentums
als Ferment interessiert sind.

Miinster Kossi ], Tossou

B STIRNIMANN HEINRICH, Marjam. Marien-
rede an einer Wende. (XVI, 528). Universititsverlag
Freiburg/Schweiz 1989. Geb. sfr 48,—.

In der Mariologie driingt vieles auf einen Neuent-
wurf hin. Essind nicht nur Anfragen aus der Okume-
ne, der Befreiungstheologie und des Feminismus, die
VE. zu verstirkter Reflexion anregen; mehr noch
dringt ihn hierzu die kritische Selbstbestimmung
auf die Geschichte der abendlidndischen Marienlehre
und -frémmigkeit. Hier sei es zu einer bedenklichen
Isolierung Mariens gekommen; auch hitte unter
dem EinfluB der Scholastik das begrifflich-rationale
Argument sowie der Systemgedanke einen zu star-
ken EinfluB erhalten. Im Gegensatz dazusieht V£. die
Mutter Jesu in Lehre und Frémmigkeit der Orthodo-
xiebesser eingeordnet und auch sprachlich angemes-
sener gefal3t; dort sei die Marien-Rede deutlicher auf
das Mysterium hingeordnet und zugleich begrifflich
offener und bildhafter. Diese Sprechweise fiir den
Westen zuriickzugewinnen ist ein zentrales Anliegen
des Autors. Er méchte Lehre, Verkiindigung und
marianische Praxis wieder stirker an die heilsge-
schichtlichen Daten der Bibel sowie an das Geheim-
nis der Inkarnation zuriickbinden. Es entspricht
diesem geschichtlichen wie sprachlichen Anliegen,
wenn V. die Apokryphenwieder positiver beurteilt,
als bisher iiblich. Er sieht sie als eine Art ntl.
Midrasch. Auch die Transitus-Legenden werden in
dieser Weise gedeutet und auch friiher datiert.

Im Gespréch mit dem Autor sind verschiedene Fra-
gen anzugehen. En détail interessiert den Rez., wes-
halb der Autor urspriinglich eine Betende hinter dem
JUnter deinem Schutz und Schirm” vermutet (24).
Ferner hitte er gerne die These belegt gesehen, da3
die dgyptische Himmelsgéttin Nut ,Gotter-Gebire-
rin” genannt wurde (442, Anm. 10). Lit sich dafiir
auch der griechische Terminus tbkos anfiihren?
Grundsitzlich erscheint dem Rez. die lat. Tradition
zu eingegrenzt beurteilt und die orth. zu global posi-
tiv. Auch wire die Reichweite systematischer Uberle-
gungen zu bedenken; hier hat der Autor Reserven.
Das Gespréach mitihm wird nicht auf theol. Seminare
beschréinktbleiben, die das sprachliche Anliegen mit

weitgehender Zustimmung diskutieren. Weil das
Buch ausgesprochen angenehm zu lesen ist, findet es
gewiB} einen weiten Leserkreis. Und das ist ihm um
der Sache willen zu wiinschen.

Vallendar Franz Courth

KIRCHENGESCHICHTE

M COLLIER-BENDELOW MARGARET, Die
Offenbarung der Juliana von Norwich; Gott ist
unsere Mutter. Ubers. v. Maria-Sibylle Bienentreu.
(144). Herder, Freiburg 1989. Ppb. DM 19,80.

Juliana von Norwich gehérte mit Walter Hilton und
dem anonymen Verfasser der ,Wolke des Nichtwis-
sens” zu den wichtigsten Mystikern, die als Zeitge-
nossen Geoffrey Chaucers und des John Langland
wieder dazubeitrugen, daB im Englischen eine grofSe
volkssprachliche Tradition begriindet wurde. Der
Durchbruch zur theologischen und ,mystisch’-
erbaulichen Prosa war auf dem Kontinent ein Jahr-
hundert zuvor in der sgn. ,deutschen’ Mystik
erfolgt. Es war der Versuch, mit dem Instrumentar
einer teilweise neu geschaffenen Sprache, fern von
den Formeln der lateinischen Scholastikersprache,
ein neues Lebensgefiihl, eine neue Icherfahrung und
eine Gottesbeziehung auszudriicken. Diese ,mysti-
sche” Literatur mit ihren gewagten Wortbildern und
Visionen stellte sicher auch den Versuch dar, einen
alternativen Stil zur analytischen Rationalitit der
Scholastik zu finden.

Juliana verbrachte die letzten 20 Jahre ihres Lebens
als Rekluse (inklaustrierte Einsiedlerin) in Norwich.
Sonst wissen wir sehr wenig von ihrem Leben. Vf.in
versucht aus ihren Schriften Schliisse zu ziehen tiber
ihre innige Beziehung zu ihrer Mutter, iiber ihre
offensichtlich auBergewohnliche Schulbildung im
Umkreis der benediktinischen Tradition, ihre
umfassende Kenntnis der Bibel in der Form der latei-
nischen Vulgata und ihre auffallende Kenntnis der
scholastischen Theologumena. Dabei miiflte man
wohl stiarker bedenken, daB in dieser Zeit vor Erfin-
dung der Buchdruckerkunst begabte Menschen eine
akustische Aufnahmefihigkeit und das entspre-
chende Gedichtnis besaBen, das uns unglaublich
erscheint. Schon der hl. Dominikus soll sich das
geistliche Gesprich mit Reklusen zur téglichen
Gewohnheit gemacht haben.

VE.in macht sich ein Anliegen der feministischen
Theologie zu eigen, indem sie in sehr ansprechender
und lesbarer Form jene Stellen, Vergleiche und Me-
taphern aus den ,Offenbarungen” der Juliana
zusammenstellt, die Gott und Christus in miitterli-
cher Analogie erscheinen lassen. Das bedeutet vor
allem fiir die Gnadenlehre eine Bereicherung durch
personale Modelle. Wenn man davon ausgeht, daf3
eine Theologie so gut ist, als ihre Modelle taugen,
dann kann man diese Bereicherung der Theologie
nur begriiflen.

Vf.in weif3 auch um die Irrwege einer feministischen
Theologie. Sie wei3, daB3 manche ihrer Vertreterin-
nen in ihrem Kampf gegen das Patriarchat nicht den
Gott Abrahams, Isaaks und Jakobsfinden, sondern,



