Philosophie

397

Die Martin Heidegger zum 100. Geburtstag (26. 9.
1989) zugedachte Schrift ,Unterwegs zur Heimat”
vereinigt fiinf Beitrige, die den Denkweg des Philo-
sophen und dessen Riickgang zu der ,Sache selbst”,
dem Sein skizzieren, jenem im Verstehen nie aufzu-
hebenden Ursprung. Heidegger will die traditionelle
Ontologie und Metaphysik iiberwinden, wo der
Mensch nach der Seinsart der Dinge bestimmt wur-
de. Ein Zugang zum Sein fithrt nach Heidegger iiber
das Dasein, dem es in seinem Sein um dieses selbst
geht und das dieses Sein ist. Es steht unter den Bedin-
gungen der Zeit (vgl. die Analysen des Hauptwerks
.Sein und Zeit”, 1926, mit dessen ,Hermeneutik der
Faktizitit’, dem In-der-Welt-sein und der Sorge).
Wenn auch die aristotelische Metaphysik das ,Erste
des Seins” erreiche, verfehle sie dennoch das ,Erste
des Denkens, die Frage nach der Wahrheit, der
Unverborgenheit des Seins, sodaB nur ,wesentliches
Denken” als ,Andenken an das Sein selbst’ die
Geschichte der ,Seinsverbergung und Wahrheitsent-
ziehung” beheben kdnne. Das Sinnziel solchen Den-
kens wire: ,Auf einen Stern zugehen, nur dieses. —
Denken ist die Einschriinkung auf einen Gedanken,
der einst wie ein Stern am Himmel der Welt stehen
bleibt” (M. Heidegger, Aus der Erfahrung des Den-
kens, Pfullingen 1954, 7). Als Benennungen des Ziels
begegnen als ,tema con variazioni® das Denken des
.Seienden im Ganzen’, des ,Seins selbst, der ,Unver-
borgenheit” und ,Wahrheit” des Seins, des Seyns (vgl.
Bérsig-Hover, 22). Von groBem, biographischem
Interesse ist der zweite Beitrag ,Unterscheidung aus
Nabhe: Edith Stein und Martin Heidegger” (von H.-B.
Gerl, 24—37), in der die Stellungnahme E. Steins zu
«Sein und Zeit” zusammengefaBt ist: Heidegger habe
bisherige theologische Qualititen in anthropologi-
sche transportiert; beim Begriff ,Geworfensein” sei
die Frage nach dem Werfer und seinem Wurf ausge-
klammert, d. h. die Theologie ist nicht in die Begriin-
dungaufgenommen; bei der Analyse des,Man" miis-
se das Mitsein als positives Phinomen, als personale
Relation mitbedacht werden; ferner: Wie kénne die
Zukunft als die letztlich entscheidende Ekstase der
Zeit dem Dasein Sinn zusprechen?

Versteht das neuzeitliche Denken den Menschen
unter dem Diktat des begriindenden und berechnen-
denDenkens, sokommt esdarauf an, auf das Zusam-
mengehdren von Sein und Mensch zu achten, wie
dies im Sagen des Dichters und des urspriinglichen
Denkens geschieht. Sein — nicht Seiendes — ,gibt es”
nur, sofern Wahrheit ist, denn beide ,sind” gleichur-
spriinglich. Der Beitrag von W. Hover (,Der Dichter
als Seher und Rufer. Zu den Hélderlin-Interpretatio-
nen Martin Heideggers und Romano Guardinis®,
57—70) wendet sich diesem Thema zu mit der Frage
nach der (méglichen) Epiphanie der Gottheit. Wie-
weit weif} sich der fragende und suchende Mensch
von heute in solch einem Ruf-Geschehen?

Fiir den Theologen interessant wire des weiteren die
theologische Heidegger-Rezeption und dessen Ver-
einnahmung (iiber seine Nietzsche-Interpretation)
fiir die ,Gott-ist-tot-Theologie".

Graz Karl M. Woschitz

B MULLER HANS-PETER (Hg.) Was ist Wahr-
heit? (119). W. Kohlhammer, Stuttgart 1989, Kart.
DM 39,80.

Im vorliegenden Band kénnen die Vortriage nachge-
lesen werden, die im WS 1987/88 im Rahmen einer
Ringvorlesung der Kath. und Evang. Theologischen
Fakultit Miinster gehalten wurden. Wahrheit bedeu-
tet mehr als das ,Sagen der Wahrheit” oder das Ver-
meiden von Tiuschung. Bei genauerem Zusehen
erweist sich die Suche nach ihr als komplexer und
miihevoller ProzeB3, auf den aber auch dann nicht
verzichtet werden kann und darf, wenn in den kon-
kreten Lebensumsténden kein definitives Ende abzu-
sehen wire.

Nach einer klassischen Formel ist Wahrheit die
~Anpassung von Sache und Vernunft’ (adaequatio
rei et intellectus). Dies bedeutet zunéchst die richtige
Wahrnehmung der Dinge, aber zugleich die Anpas-
sung der AuBBenwelt an das MenschengemiBe (an
die Wahrheit des Menschlichen) und die Bewahrhei-
tung des Zugesicherten in der AuBenwirklichkeit.
Wahrheit umfaBt eine verwirrende Vielfalt mégli-
cher Gesichtspunkte, soda3 man einem (von einigen
Autoren zitierten) Nietzsche-Wort nahekommen
kénnte, nach dem Wahrheit die Art von Irrtum ist,
ohne welche eine bestimmte Art von lebendigen
Wesen nicht leben kénnte (105).

Die ,einfache Wahrheit” besteht oft darin, da man
Wirklichkeit auf die Ubereinstimmung mit einem
vordergriindigen Sachverhalt reduziert und das
komplexe Zusammenspiel von persénlichem Erle-
ben, von sprachlichem Ausdruck und von biologi-
scher und duBerer Wirklichkeit auBer Acht laBt.
Wabhrheit ist ein stindiger ProzeB der Assimilation
an die menschliche Innenwelt (108). Die Grenzen
verschieben sich dabei stiindig, da immer wieder ein
Stiick des objektiven Auf3en in das subjektive Innen
integriert wird. Sobald neue Gesichtspunkte ins
BewuBtsein treten und einbezogen werden, kann es
gerade im Dienste der ,alten” Wahrheit notwendig
werden, vertraute und gewohnte Formulierungen in
entsprechender Weise zu verandern.

Die Wahrheitserkenntnis ist nicht einmal in der als
unbestechlich geltenden Naturwissenschaft einfach
und selbstverstiandlich. Neben der subjektiven Kraft
der Motivation gilt iiberraschenderweise auch in
diesem Bereich, daB3 ,wahr ist, woran man sich
gewdhnt hat” (35). Vor der Wahrheit hat man sich zu
fiirchten. Sie darf nie zum Hund des Menschen wer-
den: ,Wehe dem, der ihr pfeift. Man fiihre sie nicht
ander Leine, man fithresie nichtimMunde . . . man
lasse sie in ihrem furchtbaren Frieden wachsen” (E.
Canetti, 99f). Wahrheit ist kein Kristall, den man in
die Tasche stecken kann, sondern eine unendliche
Fliissigkeit, in die man hineinfillt’ (R. Musil, 100).
Die Suche nach der Wahrheit entpuppt sich letztlich
— nicht nurbei Odipus — als Suchenach der eigenen
Identitit und sie ist in der dichterischen (verdichte-
ten) Sprache besser aufgehoben als in der Welt der
Tatsichlichkeiten. Diese diirfen zwar nicht vernach-
lassigt werden, aber sie loten die Bedeutung dessen,
was Wahrheit ist, nicht aus.

Die Wahrheit wird nicht in ihrer Totalitét sichtbar,
sondern in verschiedenen spezifischen Formen, die



398

Heilige Schrift

zum AnstoB werden fiir eine umfassende aber immer
auch verborgen bleibenden Ganzheit. Religidse
Wahrheit bedeutet das Verwiesensein auf eine Gren-
ze, diezwar durch eine zunehmende Sikularisierung
blaB und unbestimmt zu werden droht, die aber
immer noch an der Absolutsetzung vordergriindiger
Wahrheitskonzeptionen Kritik iiben kénnte. Das
inkarnatorische Gestaltwerden der transzendenten
Wahrheit in der begrenzten und geschichtlich ablau-
fenden Welt der Menschen bedeutet nicht, daf3 die
Wahrheit fiir den Menschen verfiigbar wird. Die
Wahrheit der Menschwerdung muf3 zwar von den
Menschen angeeignet werden, aber das wiederho-
lende Feiern ist — nach christlichem Verstiandnis —
nicht ein ,am Leben Erhalten der heilenden géttli-
chen Kraft’, die ohne diese Erinnerung ihre Existenz
verlieren wiirde. Das Nicht-Festhalten-Kénnen der
Wahrheit, das auch in einer die Inhalte offenhalten-
den mythischen Form mancher biblischer Erzéhlun-
gen zum Ausdruck kommt, steht in einer stindigen
Spannung zur definitiven Heilszusage des Keryg-
mas, in dem das im Mythos enthaltene Allgemein-
giiltige zur geschichtlichen Realitit wird.

In den verschiedenen Beitrigen kommt eine Vielfalt
von Gesichtspunkten zur Sprache, die fiir die Frage
nach der Wahrheit von Bedeutung sind. Es geht um
das WahrheitsbewuBtsein in den Religionen (C. H.
Ratschow), um die Wahrheit als Mittel des Uberle-
bens biologischer Gattungen (G. Altner) und um
exakte Naturwissenschaft und Wahrheit (W, Franz).
H. Vorgrimler referiert iiber Wahrheit als Kategorie
derkatholischen Kirche und Theologie, H. P, Miiller
iiber Mythos—Kerygma—Wahrheit, H. Gipper
{iber Wahrheit als Sprachproblem und G. Baumann
iiber Dichtung — Wagnis der Wahrheit. Zuletzt
greift M. Welker die zentralen Aussagen noch einmal
auf und biindelt sie zu einem Ganzen.

Dem Sammelband ist ein gutes Zeugnis auszustellen.
Die Auseinandersetzung, auf die der Leser trifft, fin-
det auf einem beachtlichen Niveau statt und sie
macht Gesichtspunkte und Zusammenhinge deut-
lich, die in der klassischen Diskussion iiber die
Wabhrheitsfrage nicht selbstverstindlich sind.

Linz Josef Janda

B ULKE KARL-DIETER, Vorbilder im Denken. 32
Portriits groBer Philosophen. (224). Késel, Miin-
chen, 1988. Geb. S 232.40/DM 29,80.

Die prignante Vorstellung von 32 bedeutenden Phi-
losophen in Radiovortrigen liegt diesem Buch
zugrunde. Dieses Unternehmen wurde vom Autor
als Vermittlungsversuch . . ., einen charakteristi-
schen ,Zug' des jeweiligen Denkers méglichst plausi-
bel zu umreiflen” (8) und unter ein Millionenpubli-
kum zu bringen, verstanden. Er wollte méglicher-
weise an J. M. Bochenskis erfolgreiche Sendung
Mege zum philosophischen Denken’ von 1959
anschliefSen.

Das Vorhaben ist, soweit es schriftlich vorliegt, inso-
fern gelungen, als es tatsichlich mit Kenntnis und
Gespiir fiir das Wesentliche auf die einzelnen Auto-
ren eingeht, aber auch mit ausfiihrlichen biographi-
schen Details aufwartet (etwa bei B. Pascal). Etwas
undurchsichtig bleibt die Auswahl der Philosophen,

wenn etwa ein durchaus interessanter Denker wie
Christian Thomasius zur Sprache kommt, Aristote-
les und Plato jedoch nicht. In der Folge fallen sehr
positiv die originellen Kurzcharakterisierungen der
Denksysteme in der jeweiligen Uberschrift der ein-
zelnen Kapitel auf, wenn etwa Heraklit mit ,Dunkle
Edelsteine’, Spinoza mit ,Mathematik als Mystik",
Kant mit ,Grenzen machen frei’ oder Wittgenstein
mit ,.Du sollst nicht deuten” iiberschrieben werden.
Diese Titel wie die inhaltlichen Ausfiithrungen tref-
fen die Sache; Detailproblematisierung ist nicht zu
erwarten. Insofern ist dieses Buch kein Nachschlage-
werk oder gar eine Philosophiegeschichte, sondern
ein empfehlenswertes ,Schlaglicht” der Philosophie.
Linz Enrico Savio

B MULLER MAX/HALDER ALOIS (Hg.), Philo-
sophisches Wérterbuch. Neubearbeitung des Klei-
nen Philosophischen Wérterbuches. (399). Herder,
Freiburg, 1988. Kart. DM 19,90.

Das vorliegende Wérterbuch erklirt in sehr kurzer
und verstindlicher Form eine groB3e Zahl an ein-
schlagigen Begriffen. Es handelt sich dabei um eine
Neubearbeitung des Kleinen Philosophischen Wér-
terbuches (Erstauflage 1971). Die Bearbeitung zeigt
sich sowohl in der hin und wieder sprachlichen Ver-
besserung als auch in den neu aufgenommenen bzw.
abgesetzten Begriffen. Dariiber hinaus findet man
als Anhang interessante, philosophiegeschichtlich
geordnete rsichtstafeln von Philosophen mit
skizzierten Querverbindungen. Der Umfang der
Ausfithrung bei den einzelnen Begriffen 1368t den
Interessensschwerpunkt dieses Wérterbuches erken-
nen; so sind z. B. Begriffe wie Gewissen, Sein, Seele,
Gott usw. relativ breit, wihrend solche wie Fiktion,
Hypothese, Kommunikation, Kosmos sehr knapp
ausgefiihrt sind. Esist positiv festzustellen, daf3 neue
Namen mit jeweils kurzer Darstellung aufgenom-
men wurden wie P. Strawson, Th. Kuhn, auch lam-
blichos aus Chalkis, warum aber z. B. Habermas,
Lyotard, Lorenzen keine Erwdhnung finden, bleibt
unverstindlich. Bei manchen Begriffen wire eine
Aktualisierung  wiinschenswert gewesen; so
erschépftsichz. B. dieErkldrung des Begriffes Asthe-
tik mit jener von M. Heidegger. Insgesamt bleibt
dieses Wérterbuch fiir den ersten Griff um Informa-
tion weiterhin empfehlenswert.

Steyr Enrico Savio

HEILIGE SCHRIFT

B KOPP JOHANNA, Das Alte Testament — ein
Buch fiir heute. Zuginge zu den Biichern der
Geschichte Israels. (154). Bonifatius, Paderborn
1989. Kart. DM 18,50.

Vt.infiihrtin vier Teilenin das AT ein. Einleitungund
SchluB weisen auf die Schwierigkeiten beim Verste-
hen und Lesen des AT, aber auch auf die bleibende
Bedeutung des AT fiir die Christen hin.

Den weitaus groBeren Teil bilden die beiden Kapitel
«Die Anfiinge der Welt und der Menschheit” und vor
allem ,Gottes Geschichte mit seinem Volk Israel”. In
gut verstindlicher Sprache spannt sich der Erzihl-



