
Jlossou Inkulturation Afrika

TOSSOU

Chancen und Schwierigkeiten der Inkulturation
in T1

selbst.endem VOon manchen vermute-
Zu den auffälligsten Erscheinungen In Kirche ten und befürchteten dilettantischen
und Theologie gehört gegenwärtig das starke
Interesse wenn uch nicht immer eın Umgang mıit der „Sacra Theologia” geht es

dabei VOTI allem ıM die Haltung vielerKir-angstfreies £ür diee „Dritte-
Welt-Theologie“ und deren unterschiedliche chenmänner selbst einige verantwortli-
Ausprägungen Je nach Kontinenten und Perso- che afrikanische Kirchenmänner nicht
en, die sie betreiben. Fine besondere Ausprä- ausgenommen) z Vereinbarkeit der

davon ist uch die „Afrikanische T heo- Nichtvereinbarkeit afrikanischer Tradi-logi  e, deren Chancen und Schwierigkeiten der
Autor, eın afrıkanischer Theologe, der dzt tiıonen un! religiöser Vorstellungen mıt
einen Lehrauftrag Paderborn, Münster und dem christlichen Glauben
öln innehat, aufzuzeigen versucht. Der Bei- Es ist nicht meiıine Absicht, dazu entweder
Cgeht 1Im wesentlichen aufeın Einführungs-
referat 1M Rahmen ıner  H Gastdozentur apologetisch-gefällig der negierend Stel-

lung zu nehmen. Das halte ich für eineAfrikanischen Theologie der Katholisch-
Theologischen Fakultät der Karl-Franzens- müßige Beschäftigung. Ich möchte viel-
unı versıta) Graz Sommersemester 1990 mehr einige Gedanken ZU: Aufgabe, zZz.u
zurück.

(Redaktion)
den Chancen und rAN den Schwierigkeiten
des Inkulturationsprozesses 1n Afrika
vorlegen.
Der Kontext

Einführung Wenn die Theologie eiıne wissenschaftli-
Verglichen mıit der „Befreiungstheologie“ che Disziplin ist, die der biblischen
lateinamerikanischerHerkuntft, die große Offenbarung gründet, aber ebenso uNnse-
Wellen schlägt, scheint die „Afrikanische I1en Kenntnissen ber den Menschen und
Theologie” immer och rAN eıner Art die Welt Rechnung gen hat, können
Randerscheinung gehören Und doch auch für die Afrikanische Theologie die
ist das Ausma(ß( der Beachtung, die s1e fin- ragen ach dem Afrikanischen Men-
det, es andere als gering on die schen, ach dem Adressaten, SOWIle ach
inzwischen fast unüberschaubar OT- der Art von Christentum, das vermiüttelt
ene Literatur zum Thema „Afrikanische werden soll, und ach der Methode der
Theologie” legt davon eın beredtes Zeug- Vermittlung nicht übergangen werden.
n1ıSs ab Freilich zeug! die Auseinanderset- Schon VO  - seinen Antängen den tfüntzi-
ZUnNn; um diese Theologie nicht NUur Von ger Jahren scheint der Weg der theolo-
ympa  J1e Sie reicht VOnNn kritischer ela- gischen Reflexion Afrika generell VvVon

tivierung ihrer Berechtigung bis Vel- der Negritude-Bewegung gekennzeichnet
steckten der offenen Ablehnung, zu se1in. Diese Bewegung, deren Geist auch
weil Inan ın ihr entweder eine ungeheure 1m heutigen Afrika (freilich ın et{was
Herausforderung kirchliche Struktu- unauffälligerer Weise als 1n den Jahren

und an kirchlicheLehre sieht derviel- ihrer Entstehung) Politik, Wirtschatt,
leicht einen Verrat Evangelium Kunst, Literatur und die Pflege der Reli-

Tossou / Inkulturation in Afrika 49 

KOSSI J. K. TOSSOU 

Chancen und Schwierigkeiten der Inkulturation 
in Afrika 

Zu den auffälligsten Erscheinungen in Kirche 
und Theologie gehört gegenwärtig das starke 
Interesse - wenn auch nicht immer ein 
angstfreies - für die sogenannte .Dritte­
Welt.:fheologie" und deren unterschiedliche 
Ausprägungen je nach Kontinenten und Perso­
nen, die sie betreiben. Eine besondere Ausprä­
gung davon ist auch die .Afrikanische Theo­
logie", deren Chancen und Schwierigkeiten der 
Autor, ein afrikanischer Theologe, der dzt. 
einen Lehrauftrag in Paderborn, Münster und 
Köln innehat, aufzuzeigen versucht. Der Bei­
trag geht im wesentlichen auf ein Einführungs­
referat im Rahmen einer Gastdozentur zur 
Afrikanischen Theologie an der Katholisch­
Theologischen Fakultät der Karl-Franzens­
universität Graz im Sommersemester 1990 
zurück. 

(Redaktion) 

Einführung 

Verglichen mit der "Befreiungstheologie" 
lateinamerikanischer Herkunft, die große 
Wellen schlägt, scheint die "Afrikanische 
Theologie" immer noch zu einer Art 
Randerscheinung zu gehören. Und doch 
ist das Ausmaß der Beachtung, die sie fin­
det, alles andere als gering. Schon die 
inzwischen fast unüberschaubar gewor­
dene Literatur zum Thema "Afrikanische 
Theologie" legt davon ein beredtes Zeug­
nis ab. Freilich zeugt die Auseinanderset­
zung um diese Theologie nicht nur von 
Sympathie. Sie reicht von kritischer Rela­
tivierung ihrer Berechtigung bis zur ver­
steckten oder gar offenen Ablehnung, 
weil man in ihr entweder eine ungeheure 
Herausforderung an kirchliche Struktu­
ren und an kirchliche Lehre sieht oder viel­
leicht sogar einen Verrat am Evangelium 

selbst. Neben dem von manchen vermute­
ten und befürchteten dilettantischen 
Umgang mit der „Sacra Theologia" geht es 
dabei vor allem um die Haltung vieler Kir­
chenmänner (selbst einige verantwortli­
che afrikanische Kirchenmänner nicht 
ausgenommen) zur Vereinbarkeit oder 
Nichtvereinbarkeit afrikanischer Tradi­
tionen und religiöser Vorstellungen mit 
dem christlichen Glauben. 
Es ist nicht meine Absicht, dazu entweder 
apologetisch-gefällig oder negierend Stel­
lung zu nehmen. Das halte ich für eine 
müßige Beschäftigung. Ich möchte viel­
mehr einige Gedanken zur Aufgabe, zu 
den Chancen und zu den Schwierigkeiten 
des Inkulturationsprozesses in Afrika 
vorlegen. 

Der Kontext 

Wenn die Theologie eine wissenschaftli­
che Disziplin ist, die in der biblischen 
Offenbarung gründet, aber ebenso unse­
ren Kenntnissen über den Menschen und 
die Welt Rechnung zu tragen hat, können 
auch für die Afrikanische Theologie die 
Fragen nach dem Afrikanischen Men­
schen, nach dem Adressaten, sowie nach 
der Art von Christentum, das vermittelt 
werden soll, und nach der Methode der 
Vermittlung nicht übergangen werden. 
Schon von seinen Anfängen in den fünfzi­
ger Jahren an scheint der Weg der theolo­
gischen Reflexion in Afrika generell von 
der Negritude-Bewegung gekennzeichnet 
zu sein. Diese Bewegung, deren Geist auch 
im heutigen Afrika (freilich in etwas 
unauffälligerer Weise als in den Jahren 
ihrer Entstehung) Politik, Wirtschaft, 
Kunst, Literatur und die Pflege der Reli-



JTossou Inkulturation Afrika

gion bestimmt, bildet auch die Bas:  15 für bei der Neugestaltung des sozio-politi-
schen und kulturellen Raumes eın Motorden theologischen Diskurs „ l’africaine“;

eın anderer Weg wird mıiıt dem SOgeCNaANN- seıin.
ten „missionarischen Christentum be- Mehr als jede andere gesellschaftliche
schritten. Institution sollten sich die Kirchen Afri-
Viele Menschen assozlieren heute den kas durch die ede Von „Authentizität“,
NamenAfrika mıit „Krisenherd“, „Hunger- „Afrikanität”, „African personality“ USW.,
tal” „Kontinent der Armut, des Elends, die oft bloßen Schlagwörtern rAN Vel-

der Unwissenheit und Rückständigkeit“. kümmern drohen, angesprochen fühlen
Bestimmend scheinen also die medien- und versuchen, Sinn und Bedeutung des
wirksamen Katastrophenmeldungen z.u Verlangens der Menschen, das sich hinter
seın. Darüber hinaus präsentiert sich uns diesen Wörtern verbirgt, herauszustellen
eın Afrikabild voller Widersprüche; ist und arzumachen, dabei die
eın zerrissenes Bild, das sich nicht eın Rückkehr ZUTr eigenen Miıtte geht,
schönes Tableau einfügen will Schät- darum, daß bei den Afrikanern das
zungsweilse sind etwa 25 Millionen Afri- Bewußtsein dafür geschärft wird, S1e
aner ungersno bedroht; dennoch heute wWwI1e der Vergangenheit der Lage
verfügt derSchwarzeKontinentberetwa sind, ihr eigenes Schicksal Zu schmieden.
500 Millionen Hektar fruchtbares Land Die Kirchen können sich der Aufgabe
Es gibt Ressourcen n Boden- nicht entziehen, den Afrikanern den
schätzen unterschiedlicher Art; dennoch Geschmack der Freiheit wiederzugeben
sind unter demach dieses reichen Konti- und ihnen helfen, die Einstellung zZzu
nents die meisten unterentwickelten Län- überwinden, s1e sej]en für die Sklaverei
der der Erde versammelt. Unstreitig ıst, geboren.
da Afrika seit den frühesten Zeiten gute, Eine Skizze des Gesamtbildes derfunktionsfähige, demokratische Struktu-

katholischen Kirche kas1en ur  . Verwaltung und Politik entwickelt
hat; dennoch sind heute mangelnde Kon- ıekatholische Kirche Schwarzafrikas ist
trolle der Öffentlichen Macht SOWIe Folter 1m wahrsten Sinne des Wortes as, S
und Menschenrechtsverletzungen, Vet- INan eine „Junge Kirche“ nennt, blickt
ternwirtschaft und Korruption der doch gaNZ wenigen derzugehörigen

Länder die katholische Kirche auf eınTagesordnung Wo gibt es da och einen
Schimmer VvVon Hoffnung auf Rettung, auf etwa hundertjähriges Bestehen zurück. Es
eine bessere Zukunft? D  hese rage stellt handelt sich also hauptsächlich eiıne
sich nicht ur für die Politiker, Wirt- IC1mM Entstehen und 1n derewegung,
schaftler, Soziologen der Futurologen der die Strukturen und Traditionen der
verschiedener Couleurs, sondern SCNAUSO „alten Kirche: Europas tehlen e eiın-
für die en Afrikas. Denn Afrikas heimische Hierarchie, VOT lem die
Zukunft ist nicht teilbar eine Zukunft Bischöfe, ist Jung und dynamisch, gut
des politisch-wirtschaftlichen Raumes „trainiert”. Aufgrund der Tatsache,
und eiıne Zukunft des kirchlichen Rau- die meisten Bischöfe ihre Ausbildung In
PS, Die Kirchen könnten bei der Gestal- Europa der Nordamerika absolviert

eiıner solchen Zukunft eine nicht aben, sind sS1e weltoffen und für die Zei-
geringe Rolle spielen. Sie könnten chen der Zeit empfänglich. Insgesamt

Zu diesem Ausdruck Metogo, Theologie africaine ethnophilosophie, Paris 1985, 65 —72

50 

gion bestimmt, bildet auch die Basis für 
den theologischen Diskurs "a l'africaine"; 
ein anderer Weg wird mit dem sogenann­
ten "missionarischen Christentum"1 be­
schritten. 
Viele Menschen assoziieren heute den 
Namen Afrika mit "Krisenherd", "Hunger­
tal", "Kontinent der Armut, des Elends, 
der Unwissenheit und Rückständigkeit". 
Bestimmend scheinen also die medien­
wirksamen Katastrophenmeldungen zu 
sein. Darüber hinaus präsentiert sich uns 
ein Afrikabild voller Widersprüche; es ist 
ein zerrissenes Bild, das sich nicht in ein 
schönes Tableau einfügen will: Schät­
zungsweise sind etwa 35 Millionen Afri­
kaner von Hungersnot bedroht; dennoch 
verfügt der Schwarze Kontinent über etwa 
500 Millionen Hektar fruchtbares Land. 
Es gibt enorme Ressourcen an Boden­
schätzen unterschiedlicher Art; dennoch 
sind unter dem Dach dieses reichen Konti­
nents die meisten unterentwickelten Län­
der der Erde versammelt. Unstreitig ist, 
daß Afrika seit den frühesten Zeiten gute, 
funktionsfähige, demokratische Struktu­
ren für Verwaltung und Politik entwickelt 
hat; dennoch sind heute mangelnde Kon­
trolle der öffentlichen Macht sowie Folter 
und Menschenrechtsverletzungen, Vet­
ternwirtschaft und Korruption an der 
Tagesordnung. Wo gibt es da noch einen 
Schimmer von Hoffnung auf Rettung, auf 
eine bessere Zukunft? Diese Frage stellt 
sich nicht nur für die Politiker, Wirt­
schaftler, Soziologen oder Futurologen 
verschiedener Couleurs, sondern genauso 
für die Kirchen Afrikas. Denn Afrikas 
Zukunft ist nicht teilbar in eine Zukunft 
des politisch-wirtschaftlichen Raumes 
und in eine Zukunft des kirchlichen Rau­
mes. Die Kirchen könnten bei der Gestal­
tung einer solchen Zukunft eine nicht 
geringe Rolle spielen. Sie könnten sogar 

Tossou / Inkulturation in Afrika 

bei der Neugestaltung des sozio-politi­
schen und kulturellen Raumes ein Motor 
sein. 
Mehr als jede andere gesellschaftliche 
Institution sollten sich die Kirchen Afri­
kas durch die Rede von „Authentizität", 
"Afrikanität", ,,African personality" usw., 
die oft zu bloßen Schlagwörtern zu ver­
kümmern drohen, angesprochen fühlen 
und versuchen, Sinn und Bedeutung des 
Verlangens der Menschen, das sich hinter 
diesen Wörtern verbirgt, herauszustellen 
und klarzumachen, daß es dabei um die 
Rückkehr zur eigenen Mitte geht, d. h. 
darum, daß bei den Afrikanern das 
Bewußtsein dafür geschärft wird, daß sie 
heute wie in der Vergangenheit in der Lage 
sind, ihr eigenes Schicksal zu schmieden. 
Die Kirchen können sich der Aufgabe 
nicht entziehen, den Afrikanern den 
Geschmack der Freiheit wiederzugeben 
und ihnen zu helfen, die Einstellung zu 
überwinden, sie seien für die Sklaverei 
geboren. 

Eine Skizze des Gesamtbildes der 
katholischen Kirche Afrikas 

Die katholische Kirche Schwarzafrikas ist 
im wahrsten Sinne des Wortes das, was 
man eine „junge Kirche" nennt, blickt 
doch in nur ganz wenigen der zugehörigen 
Länder die katholische Kirche auf ein 
etwa hundertjähriges Bestehen zurück. Es 
handelt sich also hauptsächlich um eine 
Kirche im Entstehen und in der Bewegung, 
der die Strukturen und Traditionen der 
,,alten Kirchen" Europas fehlen. Die ein­
heimische Hierarchie, vor allem die 
Bischöfe, ist jung und dynamisch, gut 
„trainiert". Aufgrund der Tatsache, daß 
die meisten Bischöfe ihre Ausbildung in 
Europa oder Nordamerika absolviert 
haben, sind sie weltoffen und für die Zei­
chen der Zeit empfänglich. Insgesamt 

1 Zu diesem Ausdruck vgl. E. M. Metogo, Theologie africaine et ethnophilosophie, Paris 1985, 65-72. 



lossou Inkulturation 51

handelt es sich im eine Kirche die 11 der gCcNn, welche Bedeutung ıerKirchenpro-
Zeit des Vaticanum 11 und danach ihren zukommt liegt Schwarzafrikagutn
eigeNeNnN Wachstumsprozeß erlebt und Rennen Innerhalb Von zehn Jahren 1ST
durchgemacht und vielleicht SOSar besser aps ohannes Paul II schon ZUI1I sech-
als die ICMIt alteren Strukturen und sten Mal in Afrika SCWESECN ıne siebte
TIraditionen der Lage ist die Ideen und Visite (in den Ländern Jlanzania Burundi
Vorstellungen dieAnregungen und Ir: und Ruanda) tand 1 September 1990

des Konzils realisieren bzw dafür
entscheidende Impulse VAN geben Im folgenden soll hauptsächlich
Ein wel Kennzeichen der afrıkani- theologische Fragen gehen aber STEe{ts
schen Kirche ist die beachtliche Integra- dem Bewußtsein daß das Ausmaß der
t1on der Laien h1e FExistenz und die Vitali- Glaubwürdigkeit der Kirche Nelr auch
tat der KirchenAfrikashängenwesentlich davon abhängt IVV‘[ P1N1e solcheKirchemıt
VvVon der aktiven Mitarbeit der Laien ab den ihr anvertrauten Menschen und deren
die e1ins Jjetz' das Evangelium VIe- Problemen umgeht
len rten des Kontinents verkündet
haben bzw. verkünden. Zu viele Apostel ber ZUu

Propheten?Zum Gesamtbild der 15C. Afrika
gehört aber auch die gewiß betrübliche Das gezeichnete hoffnungsvolle Bild soll

politische Abstinenz Es Ist eben eine aber nicht darüber hinwegtäuschen
Kirche die och nicht kritisch mıiıt auch dieser Jungen katholischen Kirche

och nicht alles harmonisiert Das Wortsich selbst umgeht die daher auch häu-
fig versaumıt eindeutige und richtungs- VOom „missionarischen Christentum IStT
weisende Stellungnahmen Z.Uu Fragen bereits 11n Anfang angeklungen Was
sozio-politischer und ökonomischer er den afrikanischen Theologen mıiıt

diesem Ausdruck bezeichnet wird äßtBelange abzugeben ber das SIN! e
de die Probleme eiNer JUungsen Kirche, die sich 1N WEeNIECN Worten beschreiben Es
erst dabei 1St 1  e  hre CIHENE Identität @I] handelt sich den Versuch den Men-
gen Freilich scheint Jetzt die Zeit gekom- schen auf der Suche ach Gott 1Ur mıiıt
INCN, diesen Problemen größte erk- Appellen und Riten MIt Geboten undVer-
samkeit Z.U widmen Der Kairos darf boten Gottes und der heiligen Kirche Zu

nicht versaumt werden Schätzungen begegnen Religion und Glauben sollen
Sagen VOTaUS, es5 15 ZUI Jahre 2000 Gesetz und Moral“ INSCZOSSEC werden
etwa 100 Millionen Katholiken Afrika VOT allem Fragen der Sexualität und des

Gehorsams Dabei droht die befreiendegeben wird Das bedeutet nicht zah-
JenmäßigesWachstum, sondern auch Botschaft des Evangeliums unterzugehen
große Verantwortung und könnte Wir Vert  welsen diesem Zusammenhang
dem Weltkatholizismus n  en och einmal auf das viel strapazlerte Bei-
Stempel aufdrücken Wenn Papstvisiten spiel der kirchlichen Ehemoral® un!

Aufschluß darüber gebene Fall Afrikas ZaNZ besonders auf die Hal-

hierzu die Ausführungen VC Ela, de I’homme africain. Questions X chretiens aQuxX
Eglises d’Afrique, Paris 1980; Ders.;Ma foi Africain, Paris 1985, insb. 05ff (dt. Üb€l"$ Mein Glaube als

dorf
Afrikaner, Freiburg Bu)Jo, Afrikanische Theologiei ihrem gesellschaftlichen Kontext,1
Als Beispiel hierzu Häring, Ausweglos? Zur Pastoral bei Scheidung und Wiederverheiratung Freiburg
1989 Hier spricht der bekannte Moraltheologe das ‚US, andere vielleicht 1Ur stillen Käm-
merlein denken, und regt ZU) Nachdenken über eue sungswege biblischer Sicht heraus

Tossou / lnkulturation in Afrika 

handelt es sich um eine Kirche, die in der 
Zeit des Vaticanum II und danach ihren 
eigenen Wachstumsprozeß erlebt und 
durchgemacht und vielleicht sogar besser 
als die Kirche mit älteren Strukturen und 
Traditionen in der Lage ist, die Ideen und 
Vorstellungen, die Anregungen und ,;Träu­
me" des Konzils zu realisieren bzw. dafür 
entscheidende Impulse zu geben. 
Ein weiteres Kennzeichen der afrikani­
schen Kirche ist die beachtliche Integra­
tion der Laien. Die Existenz und die Vitali­
tät der Kirchen Afrikas hängen wesentlich 
von der aktiven Mitarbeit der Laien ab, 
die einst wie jetzt das Evangelium an vie­
len Orten des Kontinents verkündet 
haben bzw. verkünden. 
Zum Gesamtbild der Kirche in Afrika 
gehört aber auch die - gewiß betrübliche 
- politische Abstinenz. Es ist eben eine 
Kirche, die noch nicht kritisch genug mit 
sich selbst umgeht, die es daher auch häu­
fig versäumt, eindeutige und richtungs­
weisende Stellungnahmen zu Fragen 
sozio-politischer und ökonomischer 
Belange abzugeben. Aber das sind ja gera­
de die Probleme einer jungen Kirche, die 
erst dabei ist, ihre eigene Identität zu errin­
gen. Freilich scheint jetzt die Zeit gekom­
men, diesen Problemen größte Aufmerk­
samkeit zu widmen. Der „Kairos" darf 
nicht versäumt werden. Schätzungen 
sagen voraus, daß es bis zum Jahre 2000 
etwa 100 Millionen Katholiken in Afrika 
geben wird. Das bedeutet nicht nur zah­
lenmäßiges Wachstum, sondern auch eine 
große Verantwortung und könnte sogar 
dem Weltkatholizismus einen neuen 
Stempel aufdrücken. Wenn Papstvisiten 
einen Aufschluß darüber zu geben vermö-

51 

gen, welche Bedeutung einer Kirchenpro­
vinz zukommt, liegt Schwarzafrika gut im 
Rennen. Innerhalb von nur zehn Jahren ist 
Papst Johannes Paul II. schon zum sech­
sten Mal in Afrika gewesen. Eine siebte 
Visite (in den Ländern Tanzania, Burundi 
und Ruanda) fand im September 1990 
statt. 
Im folgenden soll es hauptsächlich um 
theologische Fragen gehen, aber stets in 
dem Bewußtsein, daß das Ausmaß der 
Glaubwürdigkeit der Kirche immer auch 
davon abhängt, wie eine solche Kirche mit 
den ihr anvertrauten Menschen und deren 
Problemen umgeht.2 

Zu viele Apostel, aber zu wenige 
Propheten? 

Das gezeichnete hoffnungsvolle Bild soll 
aber nicht darüber hinwegtäuschen, daß 
auch in dieser jungen katholischen Kirche 
noch nicht alles harmonisiert. Das Wort 
vom „missionarischen Christentum" ist 
bereits am Anfang angeklungen. Was 
unter den afrikanischen Theologen mit 
diesem Ausdruck bezeichnet wird, läßt 
sich in wenigen Worten so beschreiben: Es 
handelt sich um den Versuch, den Men­
schen auf der Suche nach Gott nur mit 
Appellen und Riten, mit Geboten und Ver­
boten Gottes und der heiligen Kirche zu 
begegnen. Religion und Glauben sollen in 
Gesetz und „Moral" umgegossen werden, 
vor allem in Fragen der Sexualität und des 
Gehorsams. Dabei droht die befreiende 
Botschaft des Evangeliums unterzugehen. 
Wir verweisen in diesem Zusammenhang 
noch einmal auf das viel strapazierte Bei­
spiel der kirchlichen Ehemoral3 und im 
Fall Afrikas ganz besonders auf die Hai-

2 Vgl. hierzu die Ausführungen von /. M. Ela, Le cri de l'homme africain. Questions aux chretiens et aux 
Eglises d'Afrique, Paris 1980; Ders.; Ma foi d' Africain, Paris 1985, insb. 95ff (dt. Übers.: Mein Glaube als 
Afrikaner, Freiburg 1987); B. Bujo, Afrikanische Theologie in ihrem gesellschaftlichen Kontext, Düssel­
dorf 1986. 

3 Als Beispiel hierzu B. Häring, Ausweglos? Zur Pastoral bei Scheidung und Wiederverheiratung, Freiburg 
1989. Hier spricht der bekannte Moraltheologe das mutig aus, was andere vielleicht nur im stillen Käm­
merlein denken, und regt zum Nachdenken über neue Lösungswege aus biblischer Sicht heraus an. 



Tossou Inkulturation In Afrika

tun:derKirchegegenüberder Polygamie- ziert sich eın unter diesen Bedingungen
frage Man kann sich da manchmal aum produzierter Afrikanismus auf eine bloße
och des Eindrucks erwehren, gebe 1in Reaktion die koloniale Gewialt, WEeTl-

der Kirche viele Apostel, aber ZUu den doch der Vergangenheit Afrikas
wenige Propheten. Kulturelemente gesucht und ZUSamı

Nicht Nur der Pastoral ist die Tendenz getragen, die den Augen der Lehrmei-
deutlich spürbar, einmal Erlerntes und In ster des estens Gleichwertigkeit bean-
einer bestimmten Form Sanktioniertes spruchen können und insofern dem Afri-
und Festgelegtes immer wieder nachzusa- aner erkennung seiner urde als

Mensch muıt Kultur und SCNıichHte Vel-gen uch bei den Entwürten rikani-
scher Philosophie und Theologie werden schaffen sollen. Zum anderen eistet aber

die S1IC) nicht ein olcher Afrikanismus der GefälligkeitAnsichten vertreten,
wesentlich VON denen der sogenannten dem Neokolonialismus verschiedenster

Art Vorschub.„Afrika-Experten“ unterscheiden, für die
die Beschäftigung mıit afrikanischer Jenseits der Apologie der „wirkungs-tur als Sprungbrett dienen soll, fähigen o  S und Anknüpfungspunkte“begehrte Universitätslehrstühle und Vel-

gleichbare Positionen anderen Tempeln Es wurde bereits darauf hingewiesen,
das Christentum Afrika Zeit starkder Wissenschaft, der Politik und der

Wirtschaft rAN ergattern.” anwächst. Das ist natürlich e1in interessan-
tes und wichtiges Faktum. Für den afrika-Gewiß können auch ernsthafte und ehrli- nischen Theologen birgt diese Situationche Absichten nicht geleugnet werden. Es aber auch eiıne gewisse ı1gung Ingibt aber auch Motive wIıe Neugierde, sich, enn für stellt sich die Gretchen-Sehnsucht ach Exotik, Ablehnung oder frage, 1€e schon VOT mehr als dreißigAbneigung die Konsumgesellschaft TE formuliert wurde:des Westens und ihren kalten, blutleeren,

positivistischen Rationalismus u. hQese „Ist diese Riesenbewegung Christentum im afri-
Haltungen können U. auch den Afrika- kanischen RKaum wirklich eın HANZEI Erfolg? Ist das,

blühen scheint, der Seele des AfrikanersNnısSmMuUS eines Afrikaners prägen, Venn verwurzelt, derhandelt SIC  hZ ineFrschei-seinen Wissensdurst be nichtafrikani- nungsform des Europäisierungsprozesses 1Im dun-
klen Erdteil? Ist mıit unNnserer Missionsmethode wirk-schen „Experte stillen sucht. Er unter-

liegt dann der Gefahr der „Selbstdisquali- lich alles Ordnung? Ist Christus ım Afrikaner ‚eiN-
gekörpert‘? Wem sind nicht schon diesewirklichfizierung aufgrund einer Entfremdung enttäuschenden Fälle begegnet Da War ıner  > Z  W  Jan-und Heteronomie seinemVerhältnis

afrikanischen Realität“® h1e TUn ZIg, dreißig Jahre lang eın vorzüglicher hrist und
plötzlich zurück den Bräuchen seinerVor-

liegen auf der and Einmal redu- ur

'0Z0, Theologie africaine ethnophilosophie, cıt
Abgesehen davon, ıne bloße Pauschalierung hier fehl Platz m  wäre, gibt ©5 ber Beispiele
und Erfahrungen, die die Meinung des Kamerun stammenden Philosophen Njoh-Mouelle berdie
So:;  n „Afrika-Experten“ bestätigen. Viele Von ihnen „haben einer Zeit, der afrikabezogene
Studien im universitären Bereich noch ziemlich exotisch erschienen, den a-Studien eıne Mög-
lichkeit en, sich ınen Namen mach!  en (Vgl Njoh-Mouelle, Jalons IL, LAfricanisme
aujourd’hui, Yaounde 1975, 10£)

Metogo, Theologie africaine ethnophilosophie, Cit.,
Mulago, ecessite  ä de l’adaptation missionnairechez les Bantu du Congo, Des retres Noirs s’interro-

gent, Paris1957, 21; vgl diesem Fragenkomplexauch Kommer, ArteigeneAufbauwerteder
schen Kirche, ZMR 35 (1951) 256—279; Evers, Naturreligionen und dieChrist! Morgens
ZUT Messe, abends Zauberer, Publik-Forum (1990)

52 

tung der Kirche gegenüber der Polygamie­
frage. Man kann sich da manchmal kaum 
noch des Eindrucks erwehren, es gebe in 
der Kirche zwar viele Apostel, aber zu 
wenige Propheten. 

Nicht nur in der Pastoral ist die Tendenz 
deutlich spürbar, einmal Erlerntes und in 
einer bestimmten Form Sanktioniertes 
und Festgelegtes immer wieder nachzusa­
gen. Auch bei den Entwürfen afrikani­
scher Philosophie und Theologie werden 
Ansichten vertreten, 4 die sich nicht 
wesentlich von denen der sogenannten 
„Afrika-Expertenu unterscheiden, für die 
die Beschäftigung mit afrikanischer Kul­
tur als Sprungbrett dienen soll, um 
begehrte Universitätslehrstühle und ver­
gleichbare Positionen in anderen Tempeln 
der Wissenschaft, der Politik und der 
Wirtschaft zu ergattern.5 

Gewiß können auch ernsthafte und ehrli­
che Absichten nicht geleugnet werden. Es 
gibt aber auch Motive wie Neugierde, 
Sehnsucht nach Exotik, Ablehnung oder 
Abneigung gegen die Konsumgesellschaft 
des Westens und ihren kalten, blutleeren, 
positivistischen Rationalismus u. ä. Diese 
Haltungen können u. U. auch den Afrika­
nismus eines Afrikaners prägen, wenn er 
seinen Wissensdurst bei nichtafrikani­
schen „Expertenu zu stillen sucht. Er unter­
liegt dann der Gefahr der „Selbstdisquali­
fizierung aufgrund einer Entfremdung 
und Heteronomie in seinem Verhältnis zur 
afrikanischen Realität". 6 Die Gründe 
dafür liegen auf der Hand. Einmal redu-

Tossou / lnkulturation in Afrika 

ziert sich ein unter diesen Bedingungen 
produzierter Afrikanismus auf eine bloße 
Reaktion gegen die koloniale Gewalt, wer­
d~n doch in der Vergangenheit Afrikas 
Kulturelemente gesucht und zusammen­
getragen, die in den Augen der Lehrmei­
ster des Westens Gleichwertigkeit bean­
spruchen können und insofern dem Afri­
kaner Anerkennung seiner Würde als 
Mensch mit Kultur und Geschichte ver­
schaffen sollen. Zum anderen leistet aber 
ein solcher Afrikanismus der Gefälligkeit 
dem Neokolonialismus verschiedenster 
Art Vorschub. 

Jenseits der Apologie der "wirkungs­
fähigen Bild- und Anknüpfungspunkte0 

Es wurde bereits darauf hingewiesen, daß 
das Christentum in Afrika zur Zeit stark 
anwächst. Das ist natürlich ein interessan­
tes und wichtiges Faktum. Für den afrika­
nischen Theologen birgt diese Situation 
aber auch eine gewisse Beunruhigung in 
sich, denn für ihn stellt sich die Gretchen­
frage, die schon vor mehr als dreißig Jah­
ren so formuliert wurde: 

,.Ist diese Riesenbewegung zum Christentum im afri­
kanischen Raum wirklich ein ganzer Erfolg? Ist das, 
was so zu blühen scheint, in der Seele des Afrikaners 
verwurzelt, oder handelt es sich nur um eine Erschei­
nungsform des Europäisierungsprozesses im dun­
klen Erdteil? Ist mit unserer Missionsmethode wirk­
lich alles in Ordnung? Ist Christus im Afrikaner ,ein­
gekörpert'7 ... Wem sind nicht schon diese wirklich 
enttäuschenden Fälle begegnet: Da war einer zwan­
zig, dreißig Jahre lang ein vorzüglicher Christ und 
plötzlich kehrt er zuriickzu den Bräuchen seiner Vor­
fahren:'7 

4 Vgl. E. M. Metogo, Theologie africaine et ethnophilosophie, op. cit. 58. 
5 Abgesehen davon, daß eine bloße Pauschalierung hier fehl am Platz wäre, gibt es aber genug Beispiele 

und Erfahrungen, die die Meinung des aus Kamerun stammenden Philosophen E. Njoh-Mouelle über die 
sogenannten .Afrika-Experten• bestätigen. Viele von ihnen .haben zu einer Zeit, in der afrikabezogene 
Studien im universitären Bereich noch ziemlich exotisch erschienen, in den Afrika-Studien nur eine Mög­
lichkeit gesehen, sich einen Namen zu machen" (Vgl. E. Njoh-Mouelle, Jalons II, I.:Africanisme 
aujourd'hui, Yaounde 1975, lOf). 

6 Vgl. E. M. Metogo, Theologie africaine et ethnophilosophie, op. cit., 24. 
7 V. Mulago, Neoessitede l'adaptation missionnairechezles Bantu du Congo, in: Des Pretres Noirs s'interro­

gent, Paris 1957, 21; vgl. zu diesem Fragenkomplex auch B. Kammer, Arteigene Aufbauwerte der afrikani­
schen Kirche, in: ZMR35 (1951) 256-279; G. Evers, Afrikas Naturreligionen und die Christen. Morgens 
zur Messe, abends zum Zauberer, in: Publik-Forum 19 (1990) 26. 



1l1ossou Inkulturation in Afrika

Wie ommt an diesem Dilemma chehat predigenhören entscheidendkam
heraus? Jeder Versuch Lösung hat es darauf unmehr jeder mıiıt den
notwendigerweise schwerwiegende Fol- Worten dieser se1IiNer CIHCNEN Sprache und
gCcn hinsichtlich derArbeit und des orge- mıiıt dem Reichtum der menschlichen
ens bei der Evangelisierung Afrikas Erfahrung, die sich da äaußert die völ-
Anzustreben 1St sowohl bei der prakti- lig eue Wirklichkeit se1iNner mkehr auch
schen Arbeit als auch bei der eN- ZUIN Ausdruck brachte“.u,; Das ist ZL
schaftlichen Erfassung afrikanischer auch der eigentliche steinıge Acker der
turschätze Methode der aDO- afrikanischen Theologie
logetischen Rede „‚wirkungsfähigen
Bild- und Anknüpfungspunkten die Die Herausforderungsogenannten „PICITES d’attente“) Lange
Zeit hatte INa  } die einung Zahlreich sind die Sachfragen mMIiıt denen
der afrikanischen Traditiongäbe es VIie- sich die afrikanische Theologie ause1inan-
leWerteundochnicht genutzteMöglich- derzusetzen hat Schon CINIESEC Jahre VOT

keiten denen mman das (providentiell dem Erscheinen des epochemachenden
vorbereitete) Material für den ufbau der Buches Des Pretres No  1rSs Interrogent LO

Kirche Afrika sehen hätte Dazu schrieb aps 1US XII SC1IiNer Enzyklika
zählte INa  - eım rikaner den Sinn für Evangelii Praecones (vom Juni
das Sakrale den Respekt VOTLT dem Leben diese Worte u Stammbuch der remden
die spontan praktizierte Gastfreund- und einheimischen Missionare
schaft die Bande unverbrüchlichen Die Kirche geht nicht W  W  /7  ( jemand der rück-Brüderlichkeit den Sinn für Gemein- sichtslos wuchernden Wald nieder-
schaft KY'  W lauter ‚verborgene christliche schlägt ausplündert und vernichtet sondern
Elemente also, die 1LUFr darauf warten gleicht vielmehr dem Gärtner, der3 edies Reis auf

die Wildlinge pflanzt damit diese lages köstli-schienen, erkannt und anerkannt zu chere und süußere Früchte hervorbringenwerden
berlassen sich 1ese kulturellen Elemen- Dies tun bedeutet heute für die Afrika-
te der afrikanischen Tradition „‚ohne nische Theologie der Erfüllung der
Gewalt das Gebäude ihrer Erwartungen des Afrikanischen Men-
Bestimmung einfügen 78 Muß D  ıI} 1e schen mitzuarbeiten und dafür MI1tZUSOTN-
Dinge wirklich nicht VOoOnNn Grund auf nNeu gn die religiöse raxis des Evangeli-
überdenken? nicht die Tiefe der 3 Jesu Chrristi tatsächlich ein ÖOrt ZUr
Erde 1e das Samenkorn aufnehmen soll Erfahrung VON wirklicher Befreiung 1n

überprüft werden? Denn auch erste: Afrik. seıin kann, das VOomn außen
Pfingsttag g1INg nicht arum, daß und ınen er och ausgebeutet
jeder der versammelten Menschen- wird (nicht NUur wirtschaftlich) und der

1e Apostel se1iner Mutterspra- Sklaverei unterworten ist

Luneaqau ı SsSPeiNner Einführung Sanon, Das Evangelium verwurzeln, Freiburg 1985, 13

Deutsche Übersetzung: Diop ), Schwarze Priester melden sich, Frankfurt/M 19  3
11 Angesichts dieses Zieles mahnte PiusXII der Enzyklika (vgl 1951} 497—528) einNne breite ange-

legteAusbildung derMissionare Sie soll reichen Von der Spiritualität über das Studium der Sprachen,
medizinische Kenntnisse, Kenntnisse Landwirtschaft Ethnographie, Geschichte Erdkunde SOWIE
Nachbarwissenschatten bis ZU) Verständnis und Forschung der einheimischen Kunst und anderen
kulturellen Traditionen

Mongo Beti, UV! Christ de Bomba explique, in Peuples Noirs Peuples Africains,
1981 —13

Tossou / Inkulturation in Afrika 

Wie kommt man aus diesem Dilemma 
heraus7 Jeder Versuch einer Lösung hat 
notwendigerweise schwerwiegende Fol­
gen hinsichtlich der Arbeit und des Vorge­
hens bei der Evangelisierung Afrikas. 
Anzustreben ist sowohl bei der prakti­
schen Arbeit als auch bei der wissen­
schaftlichen Erfassung afrikanischer Kul­
turschätze eine Methode jenseits der apo­
logetischen Rede von "wirkungsfähigen 
Bild- und Anknüpfungspunktenu (die 
sogenannten "pierres d'attenteu). Lange 
Zeit hatte man die Meinung vertreten, in 
der afrikanischen Tradition gäbe es so vie­
le Werte und noch nicht genutzte Möglich­
keiten, in denen man das (providentiell 
vorbereitete) Material für den Aufbau der 
Kirche in Afrika zu sehen hätte. Dazu 
zählte man beim Afrikaner den Sinn für 
das Sakrale, den Respekt vor dem Leben, 
die spontan praktizierte Gastfreund­
schaft, die Bande einer unverbrüchlichen 
Brüderlichkeit, den Sinn für Gemein­
schaft usw., lauter "verborgene christliche 
Elemente" also, die nur darauf zu warten 
schienen, erkannt und anerkannt zu 
werden. 
Aber lassen sich diese kulturellen Elemen­
te der afrikanischen Tradition ,,ohne 
Gewalt in das Gebäude ihrer neuen 
Bestimmung einfügenu78 Muß man die 
Dinge wirklich nicht von Grund auf neu 
überdenken7 Muß nicht die Tiefe der 
Erde, die das Samenkorn aufnehmen soll, 
überprüft werden7 Denn auch am ersten 
Pfingsttag ging es nicht nur darum, daß 
jeder aus der versammelten Menschen­
menge die Apostel in seiner Mutterspra-

53 

ehe hat predigen hören; entscheidend kam 
es darauf an, Aaß nunmehr jeder mit den 
Worten dieser seiner eigenen Sprache und 
mit dem Reichtum der menschlichen 
Erfahrung, die sich darin äußert, die völ­
lig neue Wirklichkeit seiner Umkehr auch 
neu zum Ausdruck brachteu. 9 Das ist nun 
auch der eigentliche steinige Acker der 
afrikanischen Theologie. 

Die Herausforderung 

Zahlreich sind die Sachfragen, mit denen 
sich die afrikanische Theologie auseinan­
derzusetzen hat. Schon einige Jahre vor 
dem Erscheinen des epochemachenden 
Buches "Des Pretres Noirs s'interrogentulO 
schrieb Papst Pius XII. in seiner Enzyklika 
Evangelii Pmecones (vom 2. Juni 1951) 
diese Worte ins Stammbuch der fremden 
und einheimischen Missionare: 

.Die Kirche geht nicht vor wie jemand, der rück­
sichtslos einen üppig wuchernden Wald nieder­
schlägt, ausplündert und .vernichtet, sondern sie 
gleicht vielmehr dem Gärtner, der ein edles Reis auf 
die Wildlinge pflanzt, damit diese eines Tages köstli­
chere und süßere Früchte hervorbringen,,,,.1 

Dies zu tun bedeutet heute für die Afrika­
nische Theologie, an der Erfüllung der 
Erwartungen des Afrikanischen Men­
schen mitzuarbeiten und dafür mitzusor­
gen, daß die religiöse Praxis des Evangeli­
ums Jesu Christi tatsächlich ein Ort zur 
Erfahrung von wirklicher Befreiung in 
einem Afrika sein kann, das von außen 
und von innen immer noch ausgebeutet 
wird (nicht nur wirtschaftlich) und der 
Sklaverei unterworfen ist.12 

8 Vgl. R. Luneau in seiner Einführung zu A. T. Sanon, Das Evangelium verwurzeln, Freiburg 1985, 13f. 
9 Ebd. 
10 Deutsche Übersetzung: A. Diop (Hg.), Schwarze Priester melden sich, Frankfurt/M 1960. 
11 Angesichts dieses Zieles mahnte Pius XII. in der Enzyklika (vgl. AAS 43 [1951) 497-528) eine breite ange­

legte Ausbildung der Missionare an. Sie soll reichen von der Spiritualität über das Studium der Sprachen, 
medizinische Kenntnisse, Kenntnisse in Landwirtschaft, Ethnographie, Geschichte, Erdkunde sowie in 
Nachbarwissenschaften bis hin zum Verständnis und Forschung der einheimischen Kunst und anderen 
kulturellen Traditionen. 

12 Vgl. Mango Beti, Le pauvre Christ de Bomba explique, in: Peuples Noirs - Peuples Africains, Heft 19, 
1981, 104-132. 



Tossou nkulturation Afrika

Damit soll bereits deutlich ausgesprochen eigentliche ens- und Überlebensfrage.
werden, die Afrikanische Theologie ist PeTr definitionem kein 'es
cht bloß eine solche seın kann, die man „depositum“. Daher kann sich die „Rück-
als „kulturalistische Theologie“ bezeich- kehr Zl den 'urzeln“ keineswegs der
net und die leicht und bequem von Macht- strengung erschöpfen, einen Katalog
ernlerchtungenzu vereinnahmen VCd AhnlichkeitenZ erstellen der bloße
ist Klar ausgesprochen heißt das Nicht Anschlußmöglichkeiten zwischen einem
NUur das vielen bevorzugte Bild Katechismus scholastischer ragung und

lachenden eger, voller Lust, Naivi- afrikanischer Iraditionen hervorzuzau-
tat und kindlicher Unbekümmertheit, bern. Die ragen hinsichtlich der Verwur-
sondern VOT allem auch das Bild des nle- zelung des christlichen Glaubens 1n Afri-

ka zielen vielmehr auf eine vertieftedergeknüppelten schwarzen Menschen,
der VOT korrupten und blutrünstigen Regi- anthropologische und theologische efle-
inen auf Knien gehen muß, ** muß seinen X10N. In diesem Zusammenhang zählt
Platz 1m theologischen Denken ftinden weniger das Symbolische als vielmehr das
Täuschen WITr uns nicht Die Unschuld, Symbol selbst, das heißt, 1m Mittelpunkt
auch des Theologen, ist ohnehin schon sollen der geNaAUE Inhalt der überlieferten
Jlängst verloren!“* Vorstellungen und eıne eue Begegnung
Das rechte erstandnıs VO  > Tradition und mıt ihnen ıIn der heutigen Situation Afri-

kas stehen. Es soll nicht versucht werden,Kul:; eıne nicht mehr re-produzierbare ergan-
Wasll das Bild eines PriestersJ genheit frikas WIe ruhmvoll S1e auch
der 1m Häuptlingsgewand ın die Kirche SCWESEN sSein MNag mıit Hilfe einer VeTl-

einzieht, ZUIN Altar schreitet, begleitet geblichen Bluttransfusion aQus versicker-
Von Speerträgern, die traditionelle Krie- ten Quellen beleben! So mMussen Z..

gertanze nachahmen? die Attribute des afrikanischen Gottes
Es gibt sicherlich ıIn der rikanischen Kir- nicht unbedingt mıit denen der Scholastik
che zahlreiche Grundsatzfragen, die auf gleichlauten, etwa Ens der
eine Antwort Die Aufgaben Esse, Substantia, Essentia, Immuitabilitas
betreffen nicht 11Ur die Liturgie, sondern [aV" All das gibt sicherlich auch den
umfassen genauso Fragen der gesell- afrikanischen Gottesvorstellungen. ber
schaftlichen und kirchlichen Strukturen, wichtiger für die Afrikaner War und ist
derÖkumene, der richtigen Auseinander- doch immer eın Gott, der versteht, In

mıit denafrikanischen Religionen, den verschiedenen Lebenssituationen den
mıiıt dem Islam, ragen der sozialen ÖOrd- Menschen nahe sein und verschiede-

und des Lebens jeder Hinsicht. Gestalten und Rollen schlüpfen. Das
Über diese Grundsatzfragen besteht weit- ist konkrete, afrikanische Gotteserfah-
gehend auch eın Grundkonsens. Der Weg rung, mıiıt der aber keineswegs un:
rAN ihrer Lösung aber ist umstritten 1e gemeınt wird, der Gott se1 dadurch
Frage ach dem „W:  ie”, die Methodenfrage schon erta(ßit und erlebt.
also, ist für die afrikanische Theologie die 1Nne eue und aktualisierte Betrachtungs-

DieseHerausforderung scheint Bimwenyi-Kweshi übersehen haben. Denn plädiert Ja sel-
nem „Discours theologique negro-africain. Problemes des tondements“ (Paris einseitig für „Uun dis-
COUFTFS de Jangage d’ontologie“. Gerade davor aber ist eindringlich WalITl!| vgl hierzu B. Eboussi,

14
Crise du Muntu. Authenticite africaine philosophie, Paris 1977,

die bedenkenswerten Ausführungen vVvVon Boesak, Unschuld, die schuldig macht. Eine sozio-ethi-
sche Studie über Schwarze Theologie und Schwarze Macht, Hamburg 19  N

54 

Damit soll bereits deutlich ausgesprochen 
werden, daß die Afrikanische Theologie 
nicht bloß eine solche sein kann, die man 
als "ktilturalistische Theologie" bezeich­
net und die leicht und bequem von Macht­
habern aller Richtungen zu vereinnahmen 
ist. Klar ausgesprochen heißt das: Nicht 
nur das - von vielen bevorzugte - Bild 
vom lachenden Neger, voller Lust, Naivi­
tät und kindlicher Unbekümmertheit, 
sondern vor allem auch das Bild des nie­
dergeknüppelten schwarzen Menschen, 
der vor korrupten und blutrünstigen Regi­
men auf Knien gehen muß, 13 muß seinen. 
Platz im theologischen Denken finden. 
Täuschen wir uns nicht. Die Unschuld, 
auch des Theologen, ist ohnehin schon 
längst verlorenl14 

Das rechte Verständnis von Tradition und 
Kultur 

Was will das Bild eines Priesters aussagen, 
der im Häuptlingsgewand in die Kirche 
einzieht, zum Altar schreitet, begleitet 
von Speerträgern, die traditionelle Krie­
gertänze nachahmen? 
Es gibt sicherlich in der afrikanischen Kir­
che zahlreiche Grundsatzfragen, die auf 
eine Antwort warten. Die Aufgaben 
betreffen nicht nur die Liturgie, sondern 
umfassen genauso Fragen der gesell­
schaftlichen und kirchlichen Strukturen, 
der Ökumene, der richtigen Auseinander­
setzung mit den afrikanischen Religionen, 
mit dem Islam, Fragen der sozialen Ord­
nung und des Lebens in jeder Hinsicht. 
Über diese Grundsatzfragen besteht weit­
gehend auch ein Grundkonsens. Der Weg 
zu ihrer Lösung aber ist umstritten. Die 
Frage nach dem "Wie", die Methodenfrage 
also, ist für die afrikanische Theologie die 

Tossou / Inkulturation in Afrika 

eigentliche Lebens- und Überlebensfrage. 
Kultur ist per definitionem kein starres 
,,depositum". Daher kann sich die "Rück­
kehr zu den Wurzeln" keineswegs in der 
Anstrengung erschöpfen, einen Katalog 
von Ähnlichkeiten zu erstellen oder bloße 
Anschlußmöglichkeiten zwischen einem 
Katechismus scholastischer Prägung und 
afrikanischer Traditionen hervorzuzau­
bern. Die Fragen hinsichtlich der Verwur­
zelung des christlichen Glaubens in Afri­
ka zielen vielmehr auf eine vertiefte 
anthropologische und theologische Refle­
xion. In diesem Zusammenhang zählt 
weniger das Symbolische als vielmehr das 
Symbol selbst, das heißt, im Mittelpunkt 
sollen der genaue Inhalt der überlieferten 
Vorstellungen und eine neue Begegnung 
mit ihnen in der heutigen Situation Afri­
kas stehen. Es soll nicht versucht werden, 
eine nicht mehr re-produzierbare Ve,xan­
genheit Afrikas - wie ruhmvoll sie auch 
gewesen sein mag - mit Hilfe einer ver­
geblichen Bluttransfusion aus versicker­
ten Quellen zu beleben! So müssen z. B. 
die Attribute des afrikanischen Gottes 
nicht unbedingt mit denen der Scholastik 
gleichlauten, etwa summum Ens oder 
Esse, Substantia, Essentia, Immutabilitas 
usw. All das gibt es sicherlich auch in den 
afrikanischen Gottesvorstellungen. Aber 
wichtiger für die Afrikaner war und ist 
doch immer ein Gott, der es versteht, in 
den verschiedenen Lebenssituationen den 
Menschen nahe zu sein und in verschiede­
ne Gestalten und Rollen zu schlüpfen. Das 
ist konkrete, afrikanische Gotteserfah­
rung, mit der aber keineswegs gesagt und 
gemeint wird, der ganze Gott sei dadurch 
schon erfaßt und erlebt. 
Eine neue und aktualisierte Betrachtungs-

13 Diese Herausforderung scheint 0. Bimwenyi-Kweshi ganz übersehen zu haben. Denn er plädiert ja in sei­
nem .Discours theologique negro-africain. Problemes des fondements• (Paris 1981) einseitig für .un dis­
cours de langage et d'ontologie". Gerade davor aber ist eindringlich zu warnen; vgl. hierzu F. B. Eboussi, 
La Crise du Muntu. Authenticite africaine et philosophie, Paris 1977, 37. 

14 Vgl. die bedenkenswerten Ausführungen von A. Boesak, Unschuld, die schuldig macht. Eine sozio-ethi­
sche Studie über Schwarze Theologie und Schwarze Macht, Hamburg 1977. 



Jlossou Inkulturation in Afrika 55

weilse derTradition muß dazu führen, not- Dem Bekehrten wurde esagt, die Kir-
wendige Unterscheidungen und Korrek- che sel von se1ıne eue Familie und
uren vorzunehmen, wobei aber alsche Gemeinschaft, seine neue Erde und sein
Antinomien überwunden werden MUS- Himmel. ıne Geographie
sen‚_n, etw: zwischen Tradition und Moder- wurde gelehrt und gelernt, der die
NeEC, Materialismus und Spiritualismus Namen Von ruhmvollen heiligen ÖOrten
und äahnlichen Gegensätzen. Die Tradi- obenan stehen: Rom, Jerusalem, Byzanz
tion verliert ihren Wert als sporn USW. Und auch die Zeitrechnung folgt
Kreativität, sS1e einfach ZUT Ideolo- nicht mehrdem Rhythmus VOon onneund
gıe der „guten alten Zeit“ hochstilisiert Mond, Jahreszeiten und Regierungs-
wird. Tradition ist vielmehr wachsames zeıtenVon Königen und Häuptlingen. Ent-
un waches edächtnis, kreativer Elan, scheidend sind ANnun die Feste der heiligen
utopischer Dynamismus. Daher gibt es Kirche, 1e christliche heilsgeschichtli-
auch eıne gute Tradition ohne Bruch che Ereignisse erinnern.
Versuchen WITF, das Gesagte eispie ber die gepriesenen Ideale greifen iIm
der „afrikanischen Spiritualität“ eın wenig Leben des Bekehrten nicht Warum? Er ist
ZU verdeutlichen. L, SCZWUNZEN, sich einer Form Von

„Spiritualität“ bedeutet Jer nicht den Liturgie anzuschließen, die ıT_ f  ur den
gensatz Z Materialismus. Sie Kirchenraum bestimmt ZUu sSeıin scheint.
bezeichnet vielmehr die Gesamtheit der Das eil istSein „Seelenheil“. Die Seele
Beziehungen des rikaners ZUr Welt, Zu nicht der Mensch soll VOT der Strafe
den Lebenden, den loten und den künfti- der Hölle und der ewl1gen Verdammung
gen Generationen. Sie ist nicht der Gegen- bewahrt werden. Und das ist umscd siche-
satz ZuUur Aktion und nicht der Rückzug 1n nZbewerkstelligen, Je individueller1e
individuelle Innerlichkeit. Vor allem die Bemühungen arum erfolgen! Individua-
„Afrikanischen nabhängigen rche: lismus, Lehrgläubigkeit, Bigotterie,

heben diese Aspekte der afriıkani- Gesetzestormalismus scheinen die ober-
schen Spiritualität hervor. sten Prinzipien der Religion sein.
Wie wurde INan früher zu Christen Fragen des alltäglichen ens scheinen
gemacht In den katholischen und prote- dagegen wenig Platz darin zZzu haben
stantischen Missionskirchen 1n Afrika? Die Gründung VvVon AUK ist eiıne Reaktion
Um In den heiligen Büchern der kirchli- und eın Protest diesen Zustand. Es

ist das Verdienst dieser Kirchen, die Not-chen Verwaltung als Christ registriert Zzu

werden, mußte derAfrikanerbestimmten wendigkeit der Verwurzelung des lau-
Auflagen nachkommen: Verzicht auf ens un! des Gläubigen in Familien- und
seine traditionelle Lebensweise, auch Stammesgemeinschaft durch eine effekti-
-sS1ie in ke:  ıner Weise dem christlichen Solidarität 1m Alltag betont zı haben
Glauben entgegenstand; erzZliCc auf die Sie haben entschieden ZUu Hinwendung
traditionellen Riten und Symbole, auf 1€e zZu den Ahnen aufgefordert. Die Ahnen
traditionellen Wertvorstellungen und ın sind Ja ıIn den afrikanischen Gesellschaf-
manchen Fällen auf die Familien- ten die „Säule und Grundfeste“? der
und Stammesbindungen. Vieles Von der Sozialordnung. Die AUK haben auch auf
Lebenswelt des Afrikaners wurde eintfach die physische Dimension des Heils hinge-
als Aberglaube und Teutelswerk bgetan wlesen. eil gibt nichtb1 Jenseits,

15 den Ausdruck „.columna firmamentum“ ıIn Tim 3,15; uch

Tossou / Inkulturation in Afrika 

weise der Tradition muß dazu führen, not­
wendige Unterscheidungen und Korrek­
turen vorzunehmen, wobei aber falsche 
Antinomien überwunden werden müs­
sen, etwa zwischen Tradition und Moder­
ne, Materialismus und Spiritualismus 
und ähnlichen Gegensätzen. Die Tradi­
tion verliert ihren Wert als Ansporn zur 
Kreativität, wenn sie einfach zur Ideolo­
gie der "guten alten Zeit° hochstilisiert 
wird. Tradition ist vielmehr wachsames 
und waches Gedächtnis, kreativer Elan, 
utopischer Dynamismus. Daher gibt es 
auch keine gute Tradition ohne Bruch. 
Versuchen wir, das Gesagte am Beispiel 
der "afrikanischen Spiritualität" ein wenig 
zu verdeutlichen. 
"Spiritualität" bedeutet hier nicht den 
Gegensatz zum Materialismus. Sie 
bezeichnet vielmehr die Gesamtheit der 
Beziehungen des Afrikaners zur Welt, zu 
den Lebenden, den Toten und den künfti­
gen Generationen. Sie ist nicht der Gegen­
satz zur Aktion und nicht der Rückzug in 
individuelle Innerlichkeit. Vor allem die 
"Afrikanischen Unabhängigen Kirchen" 
(AUK) heben diese Aspekte der afrikani­
schen Spiritualität hervor. 
Wie wurde man früher zum Christen 
gemacht in den katholischen und prote­
stantischen Missionskirchen in Afrika? 
Um in den heiligen Büchern der kirchli­
chen Verwaltung als Christ registriert zu 
werden, mußte der Afrikaner bestimmten 
Auflagen nachkommen: Verzicht auf 
seine traditionelle Lebensweise, auch 
wenn sie in keiner Weise dem christlichen 
Glauben entgegenstand; Verzicht auf die 
traditionellen Riten und Symbole, auf die 
traditionellen Wertvorstellungen und in 
manchen Fällen sogar auf die Familien­
und Stammesbindungen. Vieles von der 
Lebenswelt des Afrikaners wurde einfach 
als Aberglaube und Teufelswerk abgetan. 

55 

Dem neu Bekehrten wurde gesagt, die Kir­
che sei von nun an seine neue Familie und 
Gemeinschaft, seine neue Erde und sein 
neuer Himmel. Eine neue Geographie 
wurde gelehrt und gelernt, in der die 
Namen von ruhmvollen heiligen Orten 
obenan stehen: Rom, Jerusalem, Byzanz 
usw. Und auch die Zeitrechnung folgt 
nicht mehr dem Rhythmus von Sonne und 
Mond, von Jahreszeiten und Regierungs­
zeiten von Königen und Häuptlingen. Ent­
scheidend sind nun die Feste der heiligen 
Kirche, die an christliche heilsgeschichtli­
che Ereignisse erinnern. 
Aber die so gepriesenen Ideale greifen im 
Leben des Bekehrten nicht. Warum? Er ist 
z. B. gezwungen, sich einer Form von 
Liturgie anzuschließen, die nur für den 
Kirchenraum bestimmt zu sein scheint. 
Das Heil ist nur ein „Seelenheil". Die Seele 
- nicht der Mensch - soll vor der Strafe 
der Hölle und der ewigen Verdammung 
bewahrt werden. Und das ist umso siche­
rer zu bewerkstelligen, je individueller die 
Bemühungen darum erfolgen! Individua­
lismus, Lehrgläubigkeit, Bigotterie, 
Gesetzesformalismus scheinen die ober­
sten Prinzipien der neuen Religion zu sein. 
Fragen des alltäglichen Lebens scheinen 
dagegen wenig Platz darin zu haben. 
Die Gründung von AUK ist eine Reaktion 
und ein Protest gegen diesen Zustand. Es 
ist das Verdienst dieser Kirchen, die Not­
wendigkeit der Verwurzelung des Glau­
bens und des Gläubigen in Familien- und 
Stammesgemeinschaft durch eine effekti­
ve Solidarität im Alltag betont zu haben. 
Sie haben entschieden zur Hinwendung 
zu den Ahnen aufgefordert. Die Ahnen 
sind ja in den afrikanischen Gesellschaf­
ten die "Säule und Grundfeste"15 der 
Sozialordnung. Die AUK haben auch auf 
die physische Dimension des Heils hinge­
wiesen. Heil gibt es nicht nur im Jenseits, 

15 Vgl. den Ausdruck ,,columna et finnamentum" in 1 Tim 3,15; auch LG 8. 



56 Tossou Inkulturation Afrika

beginnt bereits Diesseits eil Gott S1| nicht vulgarisiert damit
bedeutet auch sundheit Frieden der INan ihm Besitz ergreift und
Familie und mıt den Nachbarn Erfolg bei benutzt Er bleibt Gegenteil derjenige

der dem Menschen 1imMmer VOTaus ist undUnternehmungen Das Natürliche und
Übernatürliche sind trotz bestehender ZU) Leben ruft und auf dem Lebens-
Unterschiede nah beieinander Die We2 begleitet

SIN! die Partei der Heilssolidarität
Fine Methode Ur Überwindung der theo-in  - Alltag Die Kranken und Armen

werden Von den Gemeindemitgliedern logischen Unterentwicklung
betreut und versorgt Es erfolgt ein wirkli- Mit l  .  hren Bemühungen haben die
ches Teilen der materiellen Güter SO  v bei lerKritik die INa manchen Vor-
der Verantwortung, der Charismen 1e gehensweisen ben kann) einen Weg
Bibel nicht die Dogmatik bildet die Basis die Entwicklung der Afrikanischen Theo-
des Glaubens logie S5ie haben gezeigt die
en!: den anderen Kirchen eın  D Vasal- Aufgabe der Theologie darin besteht die
lentum gegenüber den Zentralen Uro- Spannung zwischen der Autorität des

droht sinddie wirklich unabhän- Wortes Gottes und der geschichtlichen
SIgE Kirchen und z  ar inanziell JUTr1- Dimension des Glaubens für die Men-
stisch und natürlich auch Was die Lehre schen fruchtbar Z machen Anders aus-
betrifft Hier stehen B nicht die Bestra- gedrückt Es geht darum, die Lektüre des
fung und die Verdammung des sündigen biblischen Zeugnisses mıt ragenundPro-
Menschen 1 Vordergrun: sondern das blemen des heutigen Menschen zu verbin-
Liebesangebot Gottes und se1n Erbarmen den ÖOhne eiNne solche erDindung bleibt
Diese Haltung ze1g' sich z auch arın jeder theologische Diskurs theoretisch

die AUK die Sexualität cht als den unpersönlich und mystifizierend Was
„geometrischen Von Schuld und Sün- diese Verbindung iM afrikanischen Kon-
de ansehen und definieren Und das text bedeutet darauf wurde bereits den
schlecht ist keAlibi fürdieVer- vorhergehenden Ausführungen hinge-
WEISCTUNG ONn Amtern Ganz Gegen- WIeS€E dieser Stelle sel och dies
teil Männer und Frauen sind gleicherma- nachgetragen
Ben Gemeindevorsteher der Kirchen- Um die theologische Unterent-
gründer wicklung überwinden braucht die
Das SIN! Nn Aspekte der rikani- afrikanische Theologie nicht IUr e 11 Stu-
schen Spiritualität die die AUK in 1  s  hre 1UmM der TIraditionen und eine geNnaue
AuffassungSChristsein zu integriıeren Kenntnis der Lebenssituationen der afri-
versuchen Siemachen deutlich diese kanischen Menschen Sie braucht auch

eine tiefe Kenntnis der Geschichte desSpiritualität den metaphysischen Dualis-
I111US zwischen Geist und Leib Jenseits und Christentums, derogmenund derkirch-
Diesseits, Heiligem und Protanem lichen Institutionen
ebenso ablehntWIe die Heilsangst Mit der Wenn eine solche tiefe Kenntnis fehlt
Betonung der Immanenz des Göttlichen dann 1St befürchten daß-übereilte

Weltlichen be gleichzeitiger Unter- Einführung VOnNn traditionellen Vorstellun-
streichung der Iranszendenz Gottes gCcn V1I€E die der Ahnen der des rikani-
macht die afrikanische Spiritualität klar, schen Häuptlings eher als Stärkung und

Diese Auffassung ist Von den „Kleinen Christlichen Gemeinschaften“ aufgegriffen worden und gehört Zu
den Grundelementen ihrer Gemeindepraxis.

56 

es beginnt bereits im Diesseits. Heil 
bedeutet auch Gesundheit, Frieden in der 
Familie und mit den Nachbarn, Erfolg bei 
Unternehmungen. Das Natürliche und 
Übernatürliche sind - trotz bestehender 
Unterschiede - nah beieinander. Die 
AUK sind die "Partei" der Heilssolidarität 
im Alltag.16 Die Kranken und Armen 
werden von den Gemeindemitgliedern 
betreut und versorgt. Es erfolgt ein wirkli­
ches Teilen der materiellen Güter sowie 
der Verantwortung, der Charismen. Die 
Bibel, nicht die Dogmatik, bildet die Basis 
des Glaubens. 
Während den anderen Kirchen ein Vasal­
lentum gegenüber den Zentralen in Euro­
pa droht, sind die AUK wirklich unabhän­
gige Kirchen, und zwar finanziell, juri­
stisch und natürlich auch was die Lehre 
betrifft. Hier stehen z. B. nicht die Bestra­
fung und die Verdammung des sündigen 
Menschen im Vordergrund, sondern das 
Liebesangebot Gottes und sein Erbarmen. 
Diese Haltung zeigt sich u. a. auch darin, 
daß die AUK die Sexualität nicht als den 
"geometrischen Ort" von Schuld und Sün­
de ansehen und definieren. Und das 
Geschlecht ist für sie kein Alibi für die Ver­
weigerung von Ämtern. Ganz im Gegen­
teil. Männer und Frauen sind gleicherma­
ßen Gemeindevorsteher oder Kirchen­
gründer. 
Das sind nur einige Aspekte der afrikani­
schen Spiritualität, die die AUK in ihre 
Auffassung vom Christsein zu integrieren 
versuchen. Sie machen deutlich, daß diese 
Spiritualität den metaphysischen Dualis­
mus zwischen Geist und Leib, Jenseits und 
Diesseits, Heiligem und Profanem usw. 
ebenso ablehnt wie die Heilsangst. Mit der 
Betonung der Immanenz des Göttlichen 
im Weltlichen bei gleichzeitiger Unter­
streichung der Transzendenz Gottes 
macht die afrikanische Spiritualität klar, 

Tossou / Inkulturation in Afrika 

daß Gott sich nicht vulgarisiert, damit 
man von ihm Besitz ergreift und ihn 
benutzt. Er bleibt im Gegenteil derjenige, 
der dem Menschen immer voraus ist und 
ihn zum Leben ruft und auf dem Lebens­
weg begleitet. 

Eine Methode zur Überwindung der theo­
logischen Unterentwicklung 

Mit ihren Bemühungen haben die AUK 
(bei aller Kritik, die man an manchen Vor­
gehensweisen üben kann) einen Weg für 
die Entwicklung der Afrikanischen Theo­
logie gewiesen. Sie haben gezeigt, daß die 
Aufgabe der Theologie darin besteht, die 
Spannung zwischen der Autorität des 
Wortes Gottes und der geschichtlichen 
Dimension des Glaubens für die Men­
schen fruchtbar zu machen. Anders aus­
gedrückt: Es geht darum, die Lektüre des 
biblischen Zeugnisses mit Fragen und Pro­
blemen des heutigen Menschen zu verbin­
den. Ohne eine solche Verbindung bleibt 
jeder theologische Diskurs theoretisch, 
unpersönlich und mystifizierend. Was 
diese Verbindung im afrikanischen Kon­
text bedeutet, darauf wurde bereits in den 
vorhergehenden Ausführungen hinge­
wiesen. An dieser Stelle sei noch dies 
nachgetragen: 
Um die jetzige theologische Unterent­
wicklung zu überwinden, braucht die 
afrikanische Theologie nicht nur ein Stu­
dium der Traditionen und eine genaue 
Kenntnis der Lebenssituationen der afri­
kanischen Menschen. Sie braucht auch 
eine tiefe Kenntnis der Geschichte des 
Christentums, der Dogmen und der kirch­
lichen Institutionen. 
Wenn eine solche tiefe Kenntnis fehlt, 
dann ist zu befürchten, daß eine übereilte 
Einführung von traditionellen Vorstellun­
gen wie die der Ahnen oder des afrikani­
schen Häuptlings eher als Stärkung und 

16 Diese Auffassung ist von den .Kleinen Christlichen Gemeinschaften" aufgegriffen worden und gehört zu 
den Grundelementen ihrer Gemeindepraxis. 



Tossou Inkulturation in Afrik:

igung VonN autorıtären kirchlichen schung und daraus resultierende esigna-
Strukturen mißverstanden wird. tion vieler engaglerter afrikanischer Chri-
Gerade das aber ware eti{was ganz anderes sten, die 1n der Lenkung in römische Bah-
alsdie Perspektiven, dieVO'Vaticanumd 11  - einen Beweis für das den Kir-
erofmne! wurden. chen Afrikas se1t jeher befohlene stief-

mütterliche Dasein sehen werden.
Die Schwierigkeiten der Afrikanisierung Der Rhythmus von Irommeln, Balafon
Es gibt also einige Fallstricke auf dem Weg und Kastagnetten bei Gottesdiensten ın

Afrika darf uns nicht blind und taub fürderAfrikanisierung. ine erste Schwierig-
keit besteht In der „gestohlenen Kindheit“”. 1e Bedrohung machen, die aus einer
Die offene Wunde des Kolonialismus, In Situation der „ewigen nterwerfung ent-
der auch mancherMissionarbewußt der stehen könnte. arf man uch In Afrika
unbewußt herumgestochert hat, bleibt nur wıe eın Thomas Von Aquin und seine
auch für die afrikanische Theologie eın modernen Epigonen argumentieren,
schweres Erbe und eın Prüfstein auf dem ZU!T Kirche ZU gehören und Theologe zZz.u

Weg 1n eine zukünftige Entwicklung. Für sein? Die afrikanische Theologie heute
und MOTgSeCN wird VO afrikanischendiese Theologie 1st eS das Gebot der Stun-

de, die bei der ers Evangelisierung Volk, WI1e PS lebt, kommen und AUs des-
gestohlene Zeit mıt Besonnenheit aufzu- sen Quellen trinken, der S1e wird nicht
arbeiten. seın. Manch einer sähe PS gerne,
uchheute ist dieTendenz stark, denAfri- das theologische Bemühen derAfri-
kanern Von außen vorzuschreiben, WdSs kaner sich in einem unproduktiven ult
sS1e Zu tun haben und WIie s1e derVergangenheit einschließen ließe Das
haben Ein Beispiel unseTrTer Tage ist die aber ware die größte Gefahr auf dem Weg

der jetzıigen Entwicklung.Frage eines gesamtafrikanischen Konzils,
das vVon vielen Seiten des Kontinents Soll das ganze Unternehmen aber nicht
Eefurworte! und gefordert wird. och NU) eın Leerlauf ach Bräuchen, Iraditio-
VO  - höchster Stelle wurde diese orde- und Weisen des äußeren Scheins seın

nachdem S1e lange Zeit halb 12N0- und unfruchtbare 'Orme liefern, und
ert und halb abgelehnt wurde, nun_n doch sollte die SHANZC angestrengte, schmerzli-

che Suche nicht 1Ur einem banalenaufgegriffen. ber soll eın Afrikani-
sches Konzil geben, sondern eine „afrika- Trachten ach Exotik enden, annn darf PS
nische Synode‘  M4 unter der Aufsicht höch- bei der Inkulturation nicht (1UT darum
ster kirchlicher Repräsentanten, die auch gehen, daß .das Christentum für Afrika
dieThemen und die Spielregeln 1ın derDis- bedeutsam wird, sondern Christus

den Gliedern se1nes Leibes selbst Afrika-kussion festlegen.
u 1'Seit der offiziellen Ankündigung der Nner WITLr

Synode durch den Papst Januar Diese afrikanische Dynamik wird sich
1989 ist Funkstille ber die Vorbereitun- auch als weltkirchliche Dynamik
SCn ist aum eiwas zZzu erfahren. uch eın bewähren haben Denn schließlich geht
Termin steht och nicht fest kines aber darin auch {l das Schicksal der Univer-

salkirche.steht Jetzt schon fest, nämlich die Enttäu-

die Ansprache Von Papst Johannes Paul IL ındie Bischöfe von Kenia Mai 1980; Verlautba-
des Apostolischen Stuhls, Nr. 18, Vom Sekretariat der Deutschen Bischofskonferenz, Bonn

1980,

Tossou / Inkulturation in Afrika 

Festigung von autoritären kirchlichen 
Strukturen mißverstanden wird. 
Gerade das aber wäre etwas ganz anderes 
als die Perspektiven, die vom Vaticanum II 
eröffnet wurden. 

Die Schwierigkeiten der Afrikanisierung 

Es gibt also einige Fallstricke auf dem Weg 
der Afrikanisierung. Eine erste Schwierig­
keit besteht in der "gestohlenen Kindheit". 
Die offene Wunde des Kolonialismus, in 
der auch mancher Missionar bewußt oder 
unbewußt herumgestochert hat, bleibt 
auch für die afrikanische Theologie ein 
schweres Erbe und ein Prüfstein auf dem 
Weg in eine zukünftige Entwicklung. Für 
diese Theologie ist es das Gebot der Stun­
de, die bei der ersten Evangelisierung 
gestohlene Zeit mit Besonnenheit aufzu­
arbeiten. 
Auch heute ist die Tendenz stark, den Afri­
kanern von außen vorzuschreiben, was 
sie zu tun haben und wie sie es zu tun 
haben. Ein Beispiel unserer Tage ist die 
Frage eines gesamtafrikanischen Konzils, 
das von vielen Seiten des Kontinents 
befürwortet und gefordert wird. Doch 
von höchster Stelle wurde diese Forde­
rung, nachdem sie lange Zeit halb igno­
riert und halb abgelehnt wurde, nun doch 
aufgegriffen. Aber es soll kein Afrikani­
sches Konzil geben, sondern eine „afrika­
nische Synode" unter der Aufsicht höch­
ster kirchlicher Repräsentanten, die auch 
die Themen und die Spielregeln in der Dis­
kussion festlegen. 
Seit der offiziellen Ankündigung der 
Synode durch den Papst am 9. Januar 
1989 ist Funkstille. Über die Vorbereitun­
gen ist kaum etwas zu erfahren. Auch ein 
Termin steht noch nicht fest. Eines aber 
steht jetzt schon fest, nämlich die Enttäu-

57 

schung und daraus resultierende Resigna­
tion vieler engagierter afrikanischer Chri­
sten, die in der Lenkung in römische Bah­
nen einen neuen Beweis für das den Kir­
chen Afrikas seit jeher befohlene stief­
mütterliche Dasein sehen werden. 
Der Rhythmus von Trommeln, Balafon 
und Kastagnetten bei Gottesdiensten in 
Afrika darf uns nicht blind und taub für 
die Bedrohung machen, die aus einer 
Situation der "ewigen Unterwerfung" ent­
stehen könnte. Darf man auch in Afrika 
nur wie ein Thomas von Aquin und seine 
modernen Epigonen argumentieren, um 
zur Kirche zu gehören und Theologe zu 
sein? Die afrikanische Theologie heute 
und morgen wird vom afrikanischen 
Volk, so wie es lebt, kommen und aus des­
sen Quellen trinken, oder sie wird nicht 
sein. Manch einer sähe es nur zu gerne, 
wenn das theologische Bemühen der Afri­
kaner sich in einem unproduktiven Kult 
der Vergangenheit einschließen ließe. Das 
aber wäre die größte Gefahr auf dem Weg 
der jetzigen Entwicklung. 
Soll das ganze Unternehmen aber nicht 
nur ein Leerlauf nach Bräuchen, Traditio­
nen und Weisen des äußeren Scheins sein 
und unfruchtbare Formeln liefern, und 
sollte die ganze angestrengte, schmerzli­
che Suche nicht nur in einem banalen 
Trachten nach Exotik enden, dann darf es 
bei der Inkulturation nicht nur darum 
gehen, daß wdas Christentum für Afrika 
bedeutsam wird, sondern daß Christus in 
den Gliedern seines Leibes selbst Afrika­
ner wird".17 

Diese afrikanische Dynamik wird sich 
auch als weltkirchliche Dynamik zu 
bewähren haben. Denn schließlich geht es 
darin auch um das Schicksal der Univer­
salkirche. 

17 Vgl. die Ansprache von Papst Johannes Paul II. an die Bischöfe von Kenia am 7. Mai 1980; vgl. Verlautba­
rungen des Apostolischen Stuhls, Nr. 18, hg. vom Sekretariat der Deutschen Bischofskonferenz, Bonn 
1980, 91. 


