
Außermair Ikone

AUSSERMAIR

Zum theologischen Verständnis der Ikone

Der Ikonograph steht unter dem gleichen
Das griechische Wort „Ikone“ bedeutet nichts Anspruch wIıe der christliche Prediger. Er
anderes als einfach „Bild“, und die üunst- muß sich den Dienst nehmen lassen und
ler dieser Bilder werden Ikonographen

handelt sich hierun Bilder, die für der Botschaft uneingeschränkt den Vor-
Ta überlassen. Maßstab ist und bleibt„geschrieb.  en  44 wurden Diese „Bilder-

schrift“ als solche verstanden und gelesen f  ur ihn das Wort Gottes, das ihm vorgeBE-
werden. Ihnen geht es primär ein! Bot- benist. Erdarfsich dabeinicht seiınen eijge-sch; Aus diesem runde weisen s]ıe uch nen Stimmungen ausse
eine große= Wort Gottes auf. Dies Die Ikone zielt 1m runde auf den Kernlegt der Verfasser, Assistent Institut
ÖOkumenische Theologie und Fundamental- der christlichen Botschaft. Sie 11 die
theologie der Kath.-Theol Fakultät der unendliche Liebe und Zärtlichkeit Gottes
Universität Salzburg, im folgenden klar. dem Menschen gegenüber und das Em-

porgehobenwerden des Menschen iıim
Die Ikonen sind bildhaftes Wort und kön- Prozeß seiner Vergöttlichung“ zZzu Aus-

a  ckbringen. Sie ist also Zeugnis VvVon der
men daher mıit dem bildhaften Reden Von geistlich-körperlichen Verklärung desDichtern verglichen werden. diesen Menschen und zugleich muıiıt ihm die derZusammenhangWIes auch Chr. Suttner
1N: sichtbaren Welt Sie nımmt außer-

dem 1e Zukunft des Reiches Gottes und
„Wie der Dichterprediger alle Möglichkeiten der die Offenbarung der Herrlichkeit Christi
Sprache, schöpft der Ikonograph die der bilden- 1m Menschen sichtbar vorweg.“ Heden unst UusSs, den Adressaten die Botschaft
schöner und gut faßlicher Form nahezubringen. Die ästhetische Perspektive ist also zweitran-
Schönheit derÜbermittlung kannnämlich die Hörer g1g ine1Urkunstgeschichtliche Betrach-
der Betrachter zZzu innerer Ruhe führen; sie kann tungsweise verftehlt das innere Wesen der
ihnen ein! erlebnishafte Vorahnung VO)  3 der heilen- Ikoneden der an Ss1Ie gerichteten Botschaft Ver-
mitteln “*

Die one ıIn künstlerischer HinsichtDa die bildhafte Redeeichter als Abstrak-
tes erfaßt werden kann, gelingt ihr eher, uch In der abendländischen Christen-
auf das ıne und Ausschlaggebende hin- heit en Bilder im kirchlichen Leben

eiıne große Rolle gespielt. Trotzdem mußzuwelsen: auf die unmittelbare personale
Begegnung mıit der Botschaft Das Ich zwischen einer Ikone und einem Gemälde
wird eiıner persönlichen Antwort mıt einem religiösen ema sauber unter-
herausgefordert.“ schieden werden.“ Wir stoßen Jer unmlıiıt-

Chr. Suttner, Das Evangelium Farbe Glaubensverkündigung durch Ikonen, Regensburg 1982, T— |
Vgl eb

Kor 5,16 8 uch WEe') WIL früher Christus ach menschlichen Maßstäben eingeschätzt haben,
jetzt schätzen WILr chtmehr eın (Hervorhebung Vert. )I vgl uch Chr. S5Suttner, Evangelium,
8 —10

Ouspensky, Symbolik des orthodoxen Kirchengebäudes und der Ikone, Hammerschmidt
d.,. (Hg.), Symbolik des orthodoxen und orientalischen Christentums Symbolik der Religionen,

10), Stuttgart 1962,

58 Außermair / Ikone 

JOSEF AUSSERMAIR 

Zum theologischen Verständnis der Ikone 

Das griechische Wort .Ikone" bedeutet nichts 
anderes als ganz einfach .Bild", und die Künst­
ler dieser Bilder werden Ikonographen 
genannt. Es handelt sich hier um Bilder, die für 
uns .geschrieben" wurden. Diese .Bilder­
schrift" will als solche verstanden und gelesen 
werden. Ihnen geht es primär um eine Bot­
schaft. Aus diesem Grunde weisen sie auch 
eine große Nähe zum Wort Gottes auf. Dies 
legt der Verfasser, Assistent am Institut für 
Ökumenische Theologie und Fundamental­
theologie an der Kath.-Theol. Fakultät der 
Universität Salzburg, im folgenden klar. 

Die Ikonen sind bildhaftes Wort und kön­
nen daher mit dem bildhaften Reden von 
Dichtern verglichen werden. Auf diesen 
Zusammenhang wies auch E. Chr. Suttner 
hin: 

.Wie der Dichterprediger alle Möglichkeiten der 
Sprache, so schöpft der Ikonograph die der bilden­
den Kunst aus, um den Adressaten die Botschaft in 
schöner und gut faßlicher Form nahezubringen. Die 
Schönheit der Übermittlung kann nämlich die Hörer 
oder Betrachter zu innerer Ruhe führen; sie kann 
ihnen eine erlebnishafte Vorahnung von der heilen­
den Kraft der an sie gerichteten Botschaft ver­
mitteln."1 

Da die bildhafte Rede leichter als Abstrak­
tes erfaßt werden kann, gelingt es ihr eher, 
auf das Eine und Ausschlaggebende hin­
zuweisen: auf die unmittelbare personale 
Begegnung mit der Botschaft. Das Ich 
wird so zu einer persönlichen Antwort 
herausgefordert. 2 

Der Ikonograph steht unter dem gleichen 
Anspruch wie der christliche Prediger. Er 
muß sich in den Dienst nehmen lassen und 
der Botschaft uneingeschränkt den Vor­
rang überlassen. Maßstab ist und bleibt 
für ihn das Wort Gottes, das ihm vorgege­
ben ist. Er darf sich dabei nicht seinen eige­
nen Stimmungen aussetzen. 
Die Ikone zielt im Grunde auf den Kern 
der christlichen Botschaft. Sie will die 
unendliche Liebe und Zärtlichkeit Gottes 
dem Menschen gegenüber und das Em­
porgehobenwerden des Menschen im 
Prozeß seiner Yergöttlichung" zum Aus­
druck bringen. Sie ist also Zeugnis von der 
geistlich-körperlichen Verklärung des 
Menschen und zugleich mit ihm die der 
ganzen sichtbaren Welt. Sie nimmt außer­
dem die Zukunft des Reiches Gottes und 
die Offenbarung der Herrlichkeit Christi 
im Menschen sichtbar vorweg. 3 Die 
ästhetische Perspektive ist also zweitran­
gig. Eine nur kunstgeschichtliche Betrach­
tungsweise verfehlt das innere Wesen der 
Ikone. 

1. Die Ikone in künstlerischer Hinsicht 

Auch in der abendländischen Christen­
heit haben Bilder im kirchlichen Leben 
eine große Rolle gespielt. Trotzdem muß 
zwischen einer Ikone und einem Gemälde 
mit einem religiösen Thema sauber unter­
schieden werden. 4 Wir stoßen hier unmit-

1 E. Chr. Suttner, Das Evangelium in Farbe. Glaubensverkündigung durch Ikonen, Regensburg 1982, 7-8. 
2 Vgl. ebd., 8. 
3 Vgl. 2 Kor 5,16: •... auch wenn wir früher Christus nach menschlichen Maßstäben eingeschätzt haben, 

jetzt schätzen wirihn nicht mehr so ein" (Hervorhebung vom Verf .); vgl. auch E. Chr. Suttner, Evangelium, 
8-10. 

4 Vgl. L. Ouspensky, Symbolik des orthodoxen Kirchengebäudes und der Ikone, in: E. Hammerschmidt 
u. a. (Hg.), Symbolik des orthodoxen und orientalischen Christentums(= Symbolik der Religionen, 
Bd. 10), Stuttgart 1962, 76. 



Außermair Ikone

telbar auf eın Verständnis VO  j religiöser Unterschied zwischen einem Kunstwerk
und einer Ikone verdeutlichen.Kunst, das sich 1m orientalischen Chri-

stentum anders darstellt „D  he Ikone mıit ihrem sakramentalen Charakter ZeI-
Die religiöse Kunst des estens hat VOTI- bricht das Dreieck und selbst ihre Innerweltlichkeit.
nehmlich die Aufgabe, der Religion 1n Sieerweılst sichunabhängigsowohlONKünstlerals

uch Va Zuschauer, indem s1e nicht Ergriffenheitihrer geistigen und emotionalen Aneig-
Nung durch den Menschen dienstbar erweckt, sondern eın viertes Element ın bezug auf

das Dreieck offenbar werden läßt Die Erscheinungse1n SsOoweıt eine allgemeine Feststel- desTIranszendenten, das seineAnwesenheit bezeugt.
lung überhaupt haltbar ist. Es wird in Der Künstler verschwindet hinter der Tradition, die
erster ınıe das äasthetische Erleben der allein das Wort hat; das Kunstwerk wird Quelle

derAnwesenheitKunst angestrebt. Der Vollzug des Erleb- F VOLr der nicht Zuschauer
bleiben kann, sondern s1e anzubeten hat “n1sSses erweckt religiöse Gefühle bzw. Vel-

stärkt bereits vorhandene. Paul Evdoki-
INOV veranschaulicht diesen Sachverhalt Die Ikone als Offenbarwerden von

SC Schönheit
„Jedes Kunstwerk 1äßt sich mit einem geschlossenen Es ware eın großes Fehlurteil, Zu meıinen,
Dreieck vergleichen: Künstler Kunstwerk
Zuschauer. Der Künstler führt dasWerkaus undVel-

die Ikone entbehre jeglicher Schönheit
der versuche gar, S1ie zu vermeiden. jel-mittelt dem Zuschauer eın Gefühl der Ergriffenheit. mehr kann s1e ZL einem vertieften Ver-Das Ganze bewegt sich ıner ‚eschlossenen Inner-

eltlichkeit. Wenn das der Ergriffenheit ständnis Von Schönheit überhaupt füh-
einer religiösen Erfahrung wird, geht dies allein 1eln. So ist  . S1e für den orthodoxen Christen
auf die subjektive Fähigkeit dieses der jenes der Inbegriff und das Abbild jener STEets
Zuschauers zurück, der diese Erfahrung macht und
uch SONStWO machen würde“ euen Schönheit, die keiner nachträgli-

chen Rechtfertigung und AnerkennungIn der Ikonenmalerei sind solche Auffas- bedarf.® Hier steht die Schönheit des Ewi-
Von vornherein ausgeschlossen, gen 1m Vordergrund.denn Religion und unst stehen nicht

nebeneinander, indem die Religion das Die Welt des Unvergänglichen bleibt dem
menschlichen Verstehen verschlossen, sS1eMotiv und die Kunst die Ausführung 1e-

fert In der Ikone S1IN! beide untrennbar kann aber erlebt und erschaut werden.
ıe Ikone sollte dieser Vermittlung die-verschmolzen, denn das Herstellen eıner

Ikone und Betrachten ist gleichsam en, indem s1e das Unsichtbare sichtbar
und das Verborgene ans Licht ring Sieeine gottesdienstliche Handlung. Der

besondere Wert der one besteht darin, äßtu in eine Wirklichkeit vordringen,
die nicht VOon dieser Welt ist. 1e ist somitdaß sS1e das Mysterium des christlichen

Glaubens gegenwärtig Setz’ und somıit niemals MNur religiöse Darstellung, SON-
dern eın Bild, das von einem geheimnis-sakramentalen arakter besitzt.®

Mit Hilfe des geschlossenen Dreiecks 11 vollen eın erfüllt ist.
Paul Evdokimov den grundlegenden Bei der künstlerischen Ausgestaltung ist

Zit nach Nikolaou, Die Stellung der Ikone Ihre Bedeutung 1m liturgischen Leben der orthodoxen Kir-
che, kumenische nformation, Nr. 4 / November 1983, bei dem „Zuschauer“ handelt
sich höchstwahrscheinlich den Betrachter der Ikone und nicht ‚gl den äahrend ihrer Entstehung
„Zusehenden“).

ebd.,

Walter, Einige Wesensmerkmale der Ikonenmalerei, 1n: Ein Leib Ein Geist Finblicke die
Welt des christlichen Ostens, ng V, der Abtei St Joseph ZU Gerleve, Münster O. ]I 112

Hackel, Ikonen Zeugen ostkirchlicher unst und Frömmigkeit, Freiburg 1951,

Außermair / Ikone 

telbar auf ein Verständnis von religiöser 
Kunst, das sich im orientalischen Chri­
stentum anders darstellt. 
Die religiöse Kunst des Westens hat vor­
nehmlich die Aufgabe, der Religion in 
ihrer geistigen und emotionalen Aneig­
nung durch den Menschen dienstbar zu 
sein - soweit eine so allgemeine Feststel­
lung überhaupt haltbar ist. Es wird in 
erster Linie das ästhetische Erleben der 
Kunst angestrebt. Der Vollzug des Erleb­
nisses erweckt religiöse Gefühle bzw. ver­
stärkt bereits vorhandene. Paul Evdoki­
mov veranschaulicht diesen Sachverhalt 
so: 

.Jedes Kunstwerk läßt sich mit einem geschlossenen 
Dreieck vergleichen: Künstler - Kunstwerk -
Zuschauer. Der Künstler führt das Werk aus und ver­
mittelt dem Zuschauer ein Gefühl der Ergriffenheit. 
Das Ganze bewegt sich in einer geschlossenen lnner­
weltlichkeit. Wenn das Gefühl der Ergriffenheit zu 
einer religiösen Erfahrung wird, so geht dies allein 
auf die subjektive Fähigkeit dieses oder jenes 
Zuschauers zurück, der diese Erfahrung macht und 
auch sonstwo machen würde."5 

In der Ikonenmalerei sind solche Auff as­
sungen von vornherein ausgeschlossen, 
denn Religion und Kunst stehen nicht 
nebeneinander, indem die Religion das 
Motiv und die Kunst die Ausführung lie­
fert. In der Ikone sind beide untrennbar 
verschmolzen, denn das Herstellen einer 
Ikone und ihr Betrachten ist gleichsam 
eine gottesdienstliche Handlung. Der 
besondere Wert der Ikone besteht darin, 
daß sie das Mysterium des christlichen 
Glaubens gegenwärtig setzt und somit 
sakramentalen Charakter besitzt.6 

Mit Hilfe des geschlossenen Dreiecks will 
Paul Evdokimov den grundlegenden 

59 

Unterschied zwischen einem Kunstwerk 
und einer Ikone verdeutlichen. 

.Die Ikone mit ihrem sakramentalen Charakter zer­
bricht das Dreieck und selbst ihre Innerweltlichkeit. 
Sie erweist sich unabhängig sowohl vom Künstler als 
auch vom Zuschauer, indem sie nicht Ergriffenheit 
erweckt, sondern ein viertes Element in bezug auf 
das Dreieck offenbar werden läßt: Die Erscheinung 
des Transzendenten, das seine Anwesenheit bezeugt. 
Der Künstler verschwindet hinter der Tradition, die 
allein das Wort hat; das Kunstwerk wird zur Quelle 
der Anwesenheit ... , vor der man nicht Zuschauer 
bleiben kann, sondern sie anzubeten hat."7 

2. Die Ikone als Offenbarwerden von 
Schönheit 

Es wäre ein großes Fehlurteil, zu meinen, 
die Ikone entbehre jeglicher Schönheit 
oder versuche gar, sie zu vermeiden. Viel­
mehr kann sie uns zu einem vertieften Ver­
ständnis von Schönheit überhaupt füh­
ren. So ist sie für den orthodoxen Christen 
der Inbegriff und das Abbild jener stets 
neuen Schönheit, die keiner nachträgli­
chen Rechtfertigung und Anerkennung 
bedarf. 8 Hier steht die Schönheit des Ewi­
gen im Vordergrund. 

Die Welt des Unvergänglichen bleibt dem 
menschlichen Verstehen verschlossen, sie 
kann aber erlebt und erschaut werden. 
Die Ikone sollte dieser Vermittlung die­
nen, indem sie das Unsichtbare sichtbar 
und das Verborgene ans Licht bringt. Sie 
läßt uns in eine Wirklichkeit vordringen, 
die nicht von dieser Welt ist. Sie ist somit 
niemals nur religiöse Darstellung, son­
dern ein Bild, das von einem geheimnis­
vollen Sein erfüllt ist.9 

Bei der künstlerischen Ausgestaltung ist 

5 Zit. nach Th. Nikolaou, Die Stellung der Ikone. Ihre Bedeutung im liturgischen Leben der orthodoxen Kir­
che, in: KNA-Ökumenische Information, Nr. 49, 30. November 1983, 8 (bei dem .Zuschauer" handelt es 
sich höchstwahrscheinlich um den Betrachter der Ikone und nicht um den während ihrer Entstehung 
.Zusehenden"). 
Vgl. ebd., 8. 
Ebd., 8. 

8 Vgl. R. v. Walter, Einige Wesensmerkmale der Ikonenmalerei, in: Ein Leib / Ein Geist - Einblicke in die 
Welt des christlichen Ostens, hg. v. der Abtei St. Joseph zu Gerleve, Münster o. J., 112. 

• A. A. Hackei, Ikonen - Zeugen ostkirchlicher Kunst und Frömmigkeit, Freiburg 1951, 13. 



Außermair Ikone

auf eıne Ausgewogenheit zwischen sche- ıe one vermeidet zwel Extreme: Sie
matischer Symbolkunst und Porträtcha- gleicht sich nicht dieser Welt an, indem s1e
rakter achten. Einerseits kommt der das Heilige ıIn rein irdischen Formen aus-
Ikone eın gewisser Porträtcharakter zudrücken versucht, och vollzieht s1e
der niemals verschwinden da eine völlige Irennung VonNn der Welt, SOT[-
auch Christus nicht einfach allge- dern S1e verweist ımmer wieder auf die
meın Menschliches annahm, sondern Verklärung der Materie und des Men-

schen als das Ziel der WeltkonkreterMenschwurde. Keine Iko-
Nne darf um einer symbolischen Aussage Diese Sichtweise ist einem vertieften

Verständnis Jesu Chrristiwillen die CNSEC Beziehung ZU Urbild, begründet.
zımenschgewordenen Wort Gottes VerTr- Durch die Menschwerdung wurde der
lieren. Mensch wieder mıit sich und mıiıt Gott Vel-

IndenPersonen, dieaufden Ikonen darge- söhnt Das einstige Urbild des Menschen
stellt werden, begegnen WIT immer uNnse- In dam ist 1mM Ada:  m,  u nämlich
TE eigenen menschlichen Natur in ihrer Christus, wiederaufgerichtet Es zeigt sich
verklärten Form Nicht eine Porträtähn- 1n denHeiligen, welche die Ikone darstellt.
ichkeit soll erreicht werden, sondern das urch die Menschwerdung ist dem
Ziel besteht darin, durch korrektes Malen Menschen möglich geworden, heilig ZUu

des Abbildes dem Urbild näherzu- werden. Die Ikone zeigt die Realisierung
kommen. der Heiligkeit. Sie „erklärt s1e durch das
Die Ikone ist etwa mıiıt dem Leib des Bild Die Ikone ist as, Was WIT seıin MUS-
Menschen ZUu vergleichen. Wie der sen und S WIr einst seıin werden
Mensch 1Im verklärten Zustand seinen zumindest ach Mserer Möglichkeit. ”
Leib nicht verliert, sondern seine körperli- Aus diesem Grunde darf dem onenma-

ler nicht Unfähigkeit ZUuU realistischer Dar-che und geistige Verfassung verwandelt
und selbst durch die Gnade gleichsam stellung vorgeworfen werden, wWenn die

Jebendigen Ikone Gotteswerdenkann, Heiligen 1n ihrem verherrlichten Antlitz
deutet die Ikone VonNn außen auf diese wiedergibt. „D.  1€e Ikone ist demnach eın

Verklärung hin. e Ikone ist eiıne Dar- Lebensweg und eın Mittel; S1e ist celbst
Gebet412stellungderGottheit sich, denn si1e zeigt

nicht das Unfaßbare, sondern welst auf Die Darstellungsform des Künstlers ist
davon stark betroffen. Er kann ber diedie Teilhabe des betreffenden Menschen

göttlichen Leben n  in, welche sich Form se1ines künstlerischen Gestaltens
nicht verfügen, wWwIıe der Verkünder derunüberbietbar 1n Christus vollzogen hat

Damit überschreitet die Ikone das sinnlich Schrift nicht ber dem Text steht 1es
verlangt Vom Ikonenmaler eın völligesZugängliche.
Zurücktreten hinter se1ıne Aufgabe als

„Ein bloßes Portrait 1mM gewöhnlichen Sinn ist also Künstler. Denn einzig der Inhalt der Bot-
noch keine Ikone, denn zeigtUrdas Menschliche. schaft, nicht der Ruhm des Künstlers ist
Um Ikone se1ın, mul eın ‚o  S gleichzeitig mıiıt der bedeutsam. Das Bild ist nicht se1ıne Kon-geschichtlichen Wirklichkeit ıner  + Person der Ines

Wirklichkeit wIıe- zeption, sondern gibt weiter, Wa Gene-Ereignisses die
u10

göttliche
dergeben ratiıonen VOT ihm überliefert haben

10 QOuspensky, Symbolik,11 Ouspensky, Essaji SUuLT la Theologie de IIconeans l’Eglise Orthodoxe ecueil d’Etudes Orthodo-
X55 Editions de l’Exarchat Patiarcal Russe), Paris 1960, 194

12 Ouspensky Lossky, Der Sinn der Ikonen, Bern-Olten 1952, 41, zit. nach: Thon, Ikone und
Liturgie (Sophia. Quellen östlicher Theologie 19), Tı  rier  S, 1979, 81

60 

auf eine Ausgewogenheit zwischen sche­
matischer Symbolkunst und Porträtcha­
rakter zu achten. Einerseits kommt der 
Ikone ein gewisser Porträtcharakter zu, 
der niemals ganz verschwinden darf, da 
auch Christus nicht einfach etwas allge­
mein Menschliches annahm, sondern 
ganz konkreter Mensch wurde. Keine Iko­
ne darf um einer symbolischen Aussage 
willen die enge Beziehung zum Urbild, 
zum menschgewordenen Wort Gottes ver­
lieren. 
Inden Personen, die auf den Ikonen darge­
stellt werden, begegnen wir immer unse­
rer eigenen menschlichen Natur in ihrer 
verklärten Form. Nicht eine Porträtähn­
lichkeit soll erreicht werden, sondern das 
Ziel besteht darin, durch korrektes Malen 
des Abbildes dem Urbild näherzu­
kommen. 
Die Ikone ist in etwa mit dem Leib des 
Menschen zu vergleichen. Wie der 
Mensch im verklärten Zustand seinen 
Leib nicht verliert, sondern seine körperli­
che und geistige Verfassung verwandelt 
und er selbst durch die Gnade gleichsam 
zur lebendigen Ikone Gottes werden kann, 
so deutet die Ikone von außen auf diese 
Verklärung hin. Die Ikone ist keine Dar­
stellung derGottheit an sich, dennsiezeigt 
nicht das Unf aßbare, sondern weist auf 
die Teilhabe des betreffenden Menschen 
am göttlichen Leben hin, welche sich 
unüberbietbar in Christus vollzogen hat. 
Damit überschreitet die Ikone das sinnlich 
Zugängliche. 

.Ein bloßes Portrait im gewöhnlichen Sinn ist also 
noch keine Ikone, denn es zeigt nur das Menschliche. 
Um Ikone zu sein, muß ein Bild gleichzeitig mit der 
geschichtlichen Wirklichkeit einer Person oder eines 
Ereignisses die göttliche Wirklichkeit wie­
dergeben."10 

10 L. Ouspensky, Symbolik, 74. 

Außennair / Ikone 

Die Ikone vermeidet zwei Extreme: Sie 
gleicht sich nicht dieser Welt an, indem sie 
das Heilige in rein irdischen Formen aus­
zudrücken versucht, noch vollzieht sie 
eine völlige Trennung von der Welt, son­
dern sie verweist immer wieder auf die 
Verklärung der Materie und des Men­
schen als das Ziel der Welt. 
Diese Sichtweise ist in einem vertieften 
Verständnis Jesu Christi begründet. 
Durch die Menschwerdung wurde der 
Mensch wieder mit sich und mit Gott ver­
söhnt. Das einstige Urbild des Menschen 
in Adam ist im "neuen Adamu, nämlich in 
Christus, wieder aufgerichtet. Es zeigt sich 
in den Heiligen, welche die Ikone darstellt. 
Durch die Menschwerdung ist es dem 
Menschen möglich geworden, heilig zu 
werden. Die Ikone zeigt die Realisierung 
der Heiligkeit. Sie ~rklärt sie0 durch das 
Bild. Die Ikone ist das, was wir sein müs­
sen und was wir einst sein werden -
zumindest nach unserer Möglichkeit.11 

Aus diesem Grunde darf dem Ikonenma­
ler nicht Unfähigkeit zu realistischer Dar­
stellung vorgeworfen werden, wenn er die 
Heiligen in ihrem verherrlichten Antlitz 
wiedergibt. ,,Die Ikone ist demnach ein 
Lebensweg und ein Mittel; sie ist selbst 
Gebet.uU 
Die Darstellungsform des Künstlers ist 
davon stark betroffen. Er kann über die 
Form seines künstlerischen Gestaltens 
nicht verfügen, so wie der Verkünder der 
HI. Schrift nicht über dem Text steht. Dies 
verlangt vom Ikonenmaler ein völliges 
Zurücktreten hinter seine Aufgabe als 
Künstler. Denn einzig der Inhalt der Bot­
schaft, nicht der Ruhm des Künstlers ist 
bedeutsam. Das Bild ist nicht seine Kon- · 
zeption, sondern er gibt weiter, was Gene­
rationen vor ihm überliefert haben. 

11 Vgl. L. Ouspensky, Essai sur la Theologie de 11cone dans l'Eglise Orthodoxe ( = Recueil d'Etudes Orthodo­
xes - Editions de !'Exarchat Patiarcal Russe), Paris 1960, 194. 

12 L. Ouspensky - W. Lossky, Der Sinn der Ikonen, Bem-Olten 1952, 41, zit. nach: N. Thon, Ikone und 
Liturgie (Sophia. Quellen östlicher Theologie 19), Trier 1979, 81. 



Außermair Ikone 61

Zeitlos wIe die Heilstaten, die Gott an den Ikone aufssmiteinander verknüpft
Menschen jeder Generation wirkt, sind Wenn Gott eın Gott relPersonen ist,
auch die Ikonen dem Evangelium Vel- ist ©5 das große Anliegen der Dreifaltig-
gleichbar. Wie der Ausleger der Schrift keitsikone, das Problem der Einheit 1n der
bleibt der Ikonenmaler die Norm des- Verschiedenheit lösen. 1e zeigt 1es 1mM

Bild der GemeinschaftsemN gebunden, <  z ihm vorgegeben ist Er
verzichtet auf seıne individuelle Aus- Es entspricht der menschlichen Erfah-
gestaltung und Kreativität und wird SO ITung, Gemeinschaft ausgesprochen
Zz.u  1ın betenden und schweigenden Diener personal ist, S1e wesentlich Freund-
der Geheimnisse des Glaubens. E  ıne Ikone schaftbzw. Liebeshaltung ıst, daß ZUu einer
zı signıeren stellt somıiıt schon einen Bruch Gemeinschaft wenigstens zwel gehören,mıt der TIradition dar. die durch ihre Liebe der Freundschaft

Das Beispiel der Dreifaltigkeitsikone miteinander verbunden sind, daß S1e
Alle Ereignisse der Heilsgeschichte, die In eine NnNeUue, gemeinsame Identität erhalten,

ohne der jeweils eigenen verlustigeiner Ikone ausgestaltet werden, welsen gehen Gemeinschaft meınt sowohl „Ich“auf Christushin Sie konzentrieren sich als auch „Du” und „W.  r. Sie ist somıtihm, dem Wort Gottes Christus ermöÖg- wesentlich Einheit in Vielfaltlicht dem Menschen den Zugang gött-
lichen Gemeinschaft. Diese Wesenszüge VvVon Gemeinschaft sind
Gottes Heilswirken aber ist trinitarisch. der Dreifaltigkeitsikone finden Die
So muß ede christliche Theologie auf den drei Personen auf der Ikone bilden ın ihrer
dreifaltigen Gott ausgerichtet seın. Wenn Zugeneigtheit zueinander den Kreis, das
auch Gottes Heilswirken VO' Vater ausSs- Symbol der Einheit Gottes
geht, sich durch den Sohn realisiert und 1mM „S5ie sind wirkliche Einheit in ihren Beziehungen.Geist aktualisiert, nımmt € ın hri- uch die Bewegungsströme der Ikone lassen die
SEIUS Gestalt freilich eine uneinholba- drei Personen ineinander gehen, Ssa| Wer-

und unbegreifbare. ott ist auf dem den muß Der dreieinige Gott hat nicht Gemein-
schaft als twas Hinzukommendes, sondern selberAngesicht Jesu Christi aufgeleuchtet. So
ist Gemeinschaft415kann der Mensch durch Christus, dem

menschgewordenen Wort Gottes, der ıe göttlichen Personen fließen 1n ihren
göttlichen Gemeinschaft teilnehmen. Die Beziehungen ineinander. Sie „stehen nicht
wirkliche Teilnahme des Menschen nebeneinander, sondern ineinander, weil
trinitarischen Leben, diese Ermöglichung sıe, Aaus dem Ursprungsgrund des Vaters
der Gemeinschaft muıit Gott, geht mıiıt dem hervorgehend, sich STEeLs aufeinander
Erkennen seines dreipersönlichen Wesens beziehen und In göttlicher Durchflossen-
and In Han Gott als Dreieiniger WIT!  d heit [ deshalb gerade S1e selber sind 1m
1n der Erfahrung se1nes Heilswirkens Selbstbestand, weil 61e auch einander
erkannt. Erkennen annn Gott Ur, wer ın zugeordnet sind“ ** Als eıne biblische
die Gemeinschaft Christi eintritt, wWer sein Grundlage annn das Hohepriesterliche
Heilsangebot annımmt Gebet werden, In dem
Das Heilswirken Gottes und die immer heißt JJ * wıe du, Vater in mMIr ist und
Geheimnis bleibende Erschließung se1nes ich in dir bin, Joh 17,21; Hervorhe-
dreipersönlichen Wesens sind ıIn dieser bung VOIN Vf£.)

Suntinger, Die „Dreifaltigkeit“ von Andre;j Rublev. Eine theologische Deutung Theol Diplomarbeit,
masch., Salzburg 1986,

14 Iyciak, Theologische Perspektiven der byzantinischen Liturgie, Irier 1973,

Außermair / Ikone 

Zeitlos wie die Heilstaten, die Gott an den 
Menschen jeder Generation wirkt, sind 
auch die Ikonen - dem Evangelium ver­
gleichbar. Wie der Ausleger der Schrift 
bleibt der Ikonenmaler an die Norm des­
sen gebunden, was ihm vorgegeben ist. Er 
verzichtet auf seine nur individuelle Aus­
gestaltung und Kreativität und wird so 
zum betenden und schweigenden Diener 
der Geheimnisse des Glaubens. Eine Ikone 
zu signieren stellt somit schon einen Bruch 
mit der Tradition dar. 

3. Das Beispiel der Dreifaltigkeitsikone 

Alle Ereignisse der Heilsgeschichte, die in 
einer Ikone ausgestaltet werden, weisen 
auf Christus hin. Sie konzentrieren sich in 
ihm, dem Wort Gottes. Christus ermög­
licht dem Menschen den Zugang zur gött­
lichen Gemeinschaft. 
Gottes Heilswirken aber ist trinitarisch. 
So muß jede christliche Theologie auf den 
dreifaltigen Gott ausgerichtet sein. Wenn 
auch Gottes Heilswirken vom Vater aus­
geht, sich durch den Sohn realisiert und im 
HI. Geist aktualisiert, nimmt es in Chri­
stus Gestalt an - freilich eine uneinholba­
re und unbegreifbare. Gott ist auf dem 
Angesicht Jesu Christi aufgeleuchtet. So 
kann der Mensch durch Christus, dem 
menschgewordenen Wort Gottes, an der 
göttlichen Gemeinschaft teilnehmen. Die 
wirkliche Teilnahme des Menschen am 
trinitarischen Leben, diese Ermöglichung 
der Gemeinschaft mit Gott, geht mit dem 
Erkennen seines dreipersönlichen Wesens 
Hand in Hand. Gott als Dreieiniger wird 
in der Erfahrung seines Heilswirkens 
erkannt. Erkennen kann Gott nur, wer in 
die Gemeinschaft Christi eintritt, wer sein 
Heilsangebot annimmt. 
Das Heilswirken Gottes und die immer 
Geheimnis bleibende Erschließung seines 
dreipersönlichen Wesens sind in dieser 

61 

Ikone aufs engste miteinander verknüpft. 
Wenn Gott ein Gott in drei Personen ist, so 
ist es das große Anliegen der Dreifaltig­
keitsikone, das Problem der Einheit in der 
Verschiedenheit zu lösen. Sie zeigt dies im 
Bild der Gemeinschaft. 

Es entspricht der menschlichen Erfah­
rung, daß Gemeinschaft ausgesprochen 
personal ist, daß sie wesentlich Freund­
schaft bzw. Liebeshaltung ist, daß zu einer 
Gemeinschaft wenigstens zwei gehören, 
die durch ihre Liebe oder Freundschaft 
miteinander so verbunden sind, daß sie 
eine neue, gemeinsame Identität erhalten, 
ohne der jeweils eigenen verlustig zu 
gehen. Gemeinschaft meint sowohl „Ich" 
als auch „Du" und „Wir". Sie ist somit 
wesentlich Einheit in Vielfalt. 

Diese Wesenszüge von Gemeinschaft sind 
in der Dreifaltigkeitsikone zu finden. Die 
drei Personen auf der Ikone bilden in ihrer 
Zugeneigtheit zueinander den Kreis, das 
Symbol der Einheit Gottes. 

.Sie sind wirkliche Einheit in ihren Beziehungen. 
Auch die Bewegungsströme in der Ikone lassen die 
drei Personen so ineinander gehen, daß gesagt wer­
den muß: Der dreieinige Gott hat nicht Gemein­
schaft als etwas Hinzukommendes, sondern er selber 
ist Gemeinschaft."13 

Die göttlichen Personen fließen in ihren 
Beziehungen ineinander. Sie „stehen nicht 
nebeneinander, sondern ineinander, weil 
sie, aus dem Ursprungsgrund des Vaters 
hervorgehend, sich stets aufeinander 
beziehen und in göttlicher Durchflossen­
heit [ ... ] deshalb gerade sie selber sind im 
Selbstbestand, weil sie auch einander 
zugeordnet sind".14 Als eine biblische 
Grundlage kann das Hohepriesterliche 
Gebet genommen werden, in dem es 
heißt: ,, ... wie du, Vater in mir bist und 
ich in dir bin, .. :' (Joh 17,21; Hervorhe­
bung vom Vf.). 

13 J. Suntinger, Die .Dreifaltigkeit" von Andrej Rublev. Eine theologische Deutung. Theo!. Diplomarbeit, 
masch., Salzburg 1986, 72. 

14 J. Tyciak, Theologische Perspektiven der byzantinischen Liturgie, Trier 1973, 26. 



62 Außermair Ikone

Daniel Ange veranschaulicht diese Dyna-
mik des dreifaltigen Gottes in seinemD Werk ber die Dreifaltigkeitsikone
Der Ausgangspunkt der Linie liegt dort,
WO drei Farbtönungen zusammentreffen:)  V das Blau des Mantels, das Rot der Albe,
das Gold der Stola( K& Nach einem ersten ogen der
stromt das Blut der geöffneten Seite
den des Sohnes entlang. Im Kelch
aufgefangen, beginnt C5, Von neuem auf-N zusteigen.— Vom ewigen Sohn dUSSCRANKCN, mnm>YZ Lamm „VETgOSSCNH, VON Mari durch den
Geist gereinigt, fließt Blut durch
diesen selben Geist ZUum Vater zurück /f\ *

Vater und Sohn wohnen einander inne. In ähnliche, sondern eineund dieselbeTätigkeit der
drei Personen Denn WIr erkennen eiınen Gott417diesem Zusammenhang ennt Paul Evdo-

kimov den Geist ‚Geist der Gemein- Die göttliche Gemeinschaft bleibt aber
schaft“ und spricht damit das Ineinan- nicht 1n sich und für sich. urch die
derwohnen der göttlichen Personen all,. Menschwerdung des Sohnes wird der
„In seinem Hauchgeht derVater seinem Mensch und mıt ihm die Welt in die
Sohn, empfängt der Sohn den Vater, Gemeinschaft Gottes hineingenommen.
erton das ewige Wort416 1e Welt in ihrer gaNnzen kosmischen We:  1-
In dieser tiefen Umschlungenheit kann { rag somuit den schon anfanghaften
eiıne getrennte Betrachtung V Einheit erlösenden Zug Christi.}!®
und Dreiheit Gottes geben So schreibt So solltesich das SaANZE menschliche Leben
Johannes Von Damaskus: ach dem Vorbild der Dreieinigkeit A US-

richten uch 1e menschliche Gemein-„Denn handelt sich eine Wesenheit, Ine Güte,
eine t, ınen Willen, Ine Wirksamkeit, eine cschaft kann Ur 1n der liebevollen Verwie-
Macht, eıne und dieselbe, nicht drei einander senheit des einzelnen auf den anderen

15 Ange, L’Entreinte de Feu Licöne de la Trinit:  e  ‚A de Roublov, Paris 1980 215 (Übersetzung VC Vf.)
Vgl uch Mainka, Andrej Rublev’s Dreifaltigkeitsikone. Geschichte, unst und Sinngehalt des Bildes,

16
Ettal“ 1986, 36 —40

Evdokimov, Die Ikone der heiligsten Dreifaltigkeit Andrej Rublev, In: Geist und Leben (1984)
183—192; 191
Johannes Damascenus, De fide orthodoxa, 94, 827 und 829 „Una enım est essentia, Doni-
tas, potestas, voluntas, acultas, auctoritas; inquam, eadem, NO  j inter Ss;:c S1IMI-
les, sed MNa plane et eademque trıium PerSoONarum motio Unum quıppe Deum COognoscimus. Deutsche

nach: ohannes UÜon Damaskus, Genaue Darlegung des orthodoxen Glaubens, (Bibliothek
der Kirchenväter, München 1923,

Iyciak, Theologische Denkstile 1Im Morgenland undAbendland, Iy:  anka u. A, and-
buch der Ostkirchenkunde, Düsseldorf 1971, 239—331;

62 

Vater und Sohn wohnen einander inne. In 
diesem Zusammenhang nennt Paul Evdo­
kimov den HI. Geist „Geist der Gemein­
schaff und er spricht damit das Ineinan­
derwohnen der göttlichen Personen an. 
„In seinem Hauch geht der Vater zu seinem 
Sohn, empfängt der Sohn den Vater, 
ertönt das ewige Wort."16 

In dieser tiefen Umschlungenheit kann es 
keine getrennte Betrachtung von Einheit 
und Dreiheit Gottes geben. So schreibt 
Johannes von Damaskus: 

.Denn es handelt sich um eine Wesenheit, eine Güte, 
eine Kraft, einen Willen, eine Wirksamkeit, eine 
Macht, eine und dieselbe, nicht um drei einander 

Außermair / Ikone 

Daniel Ange veranschaulicht diese Dyna­
mik des dreifaltigen Gottes in seinem 
Werk über die Dreifaltigkeitsikone so: 
Der Ausgangspunkt der Linie liegt dort, 
wo drei Farbtönungen zusammentreffen: 
das Blau des Mantels, das Rot der Albe, 
das Gold der Stola. 
Nach einem ersten Bogen (der Aorta) 
strömt das Blut von der geöffneten Seite 
den Arm des Sohnes entlang. Im Kelch 
aufgefangen, beginnt es, von neuem auf­
zusteigen. 
Vom ewigen Sohn ausgegangen, vom 
Lamm „vergossen, von Maria durch den 
Geist gereinigt, fließt unser Blut durch 
diesen selben Geist zum Vater zurück."15 

ähnliche, sondern um eine und dieselbe Tätigkeit der 
drei Personen ... Denn wir erkennen einen Gott."17 

Die göttliche Gemeinschaft bleibt aber 
nicht in sich und für sich. Durch die 
Menschwerdung des Sohnes wird der 
Mensch und mit ihm die Welt in die 
Gemeinschaft Gottes hineingenommen. 
Die Welt in ihrer ganzen kosmischen Wei­
te trägt somit den schon anfanghaften 
erlösenden Zug Christi.18 

So sollte sich das ganze menschliche Leben 
nach dem Vorbild der Dreieinigkeit aus­
richten. Auch die menschliche Gemein­
schaft kann nur in der liebevollen Verwie­
senheit des einzelnen auf den anderen 

15 D. Ange, L'Entreinte de Feu. I.:icone de la Trinit@de Roublov, Paris 1980, 215 (Übersetzung vom Vf.). 
Vgl. auch R. Mainka, Andrej Rublev's Dreifaltigkeitsikone. Geschichte, Kunst und Sinngehalt des Bildes, 
Ettal2 1986, 36-40. 

16 P. Evdokimov, Die Ikone der heiligsten Dreifaltigkeit von Andrej Rublev, in: Geist und Leben 57 (1984) 
183-192; 191. 

17 Johannes Damascenus, De fide orthodoxa, PG 94, 827 C.D. und 829 A. .,Una enim est essentia, una boni­
tas, una potestas, una voluntas, una facultas, una auctoritas; una, inquam, et eadem, non tres inter se simi­
les, sed una plane et eademque tri um personarum motio ... Unum quippe Deum cognoscimus.• Deutsche 

. Übersetzung nach: Johannes von Damaskus, Genaue Darlegung des orthodoxen Glaubens, (Bibliothek 
der Kirchenväter, Bd. 44), München 1923, 24. 

18 Vgl. J. Tyciak, Theologische Denkstile im Morgenland und Abendland, in: E. v. Ivanka u. a. (Hg.), Hand­
buch der Ostkirchenkunde, Düsseldorf 1971, 239-331; 312. 



Außermair Ikone

gelingen. Der dreifaltige Gott ıst das wieder einzuströmen den Urgrund der rüunde
Urbild und die Zielursache der und stet erneuter Bewegung die unausdenk-

bare Schönheit und Kostbarkeit der göttlichenSchöpfung. Gemeinschaft bilden “
‚Geheimnisvoll hat sich ihr abgebildet und alles Man darf jedoch nicht vergeSSsen, daß
auf sich hin geschaffen: allen seinen Werken hat
das Herz des Menschen, dieses Herz mıit seinem

sich 1er ıIIN Bilder handelt, die das letzte
heimnis immer Aur andeuten können,Keichtumundseinem Sehnen, nach seinem, des drei-

faltigen Gottes, o  A und Gileichnis geformt. Gott ohne Je erschöpfend darzustellen .“
seinem dreipersönlichen Leben ıst das Urbild des
Menschen “

Die Ikone im Diensfe der Glaubensver-Das Leben ıIn Fülle ist für den Menschen kündigungUT möglich, weniı] ach dem Bild des
dreifaltigen Gottes auf allen Ebenen der Die Ikonen waren für 1€e orthodoxe Kir-

che immer auch Lehrmittel und hattenBeziehung eın Leben der Hingabeführt In
ihrer Gottesebenbildlichkeit sind die eine wichtige und STEets aktuelle erzieheri-
Menschen einer umfassenden Gemein- sche Aufgabe. In gewisser Hinsicht sind
schaft berufen mıt Gott und unter- S1e eine weiterentwickelte Form altchristli-
einander.“ cher Symbole. D  h1ese Symbole Waren Von

So geht jede ewegung 1n der Ikone VC jeher durch einen ezug
Vater Aus und kehrt erfüllt dorthin Schrift gekennzeichnet. Darüber hinaus
zurück. Die griechischen Kirchenväter spiegeln S1e die Taten Gottes ZUI eil des

Menschen wider. ImMittelpunkt steht dieverstehen 1e Trel göttlichen Personen
einem dreifaltigen Kreislauf. Der Vater ist Person und das Werk Jesu Chrristi. Sie

erinnern an den Inhalt der chrift, kom-die geheimnisvolle Urtiefe des ens Er
schenkt das eiıne göttliche Wesen dem mentieren und veranschaulichen ihn Es
Sohn und dem Geist .“} Die Bewegung ist deshalb eın Zufall, daß 1€e Malerei,
In der one, das ständige Fließen, stellt die die frühchristlichen Symbole ersetzt
dem Menschen 1e dynamische Auffas- und weiterführt, 1n erster ınıe Erzählcha-
SUNg der heiligen Dreifaltigkeit VOT rakter hat Szenen, die ın der Bibel

beschrieben sind, werden Gegenstand derugen, wIı1e Tyciak ausdrückt:
„Wie im Leben der Rhythmus kreisförmig strömt, Malerei Der Ikonenmaler wird ebenfalls

rer des Glaubens. 1e Ikonen habenschlie(ßt und Öffnet sich der dreifaltige Rhyth-
INUS r ater ZU)] Sohn und ZU Heiligen Geist, bis ZUuUr Mitte des Jahrhunderts fast AauUuUs-

Mainka, Rublev’s Dreifaltigkeitsikone,
Vgl Lossky, Die mystische Theologie der Morgenländischen Kirche aus dem Kuss. übers. V, Pra-
ger), Graz 1961, 1583; vgl uch Z/weites Vatikanisches Konzil, Dogmatische Konstitution über die Kirche
„Lumen gentium“”, Nr.

Tyciak, Denkstile, 30421 Ebd. 205
Die Kirche ist nach dem Il Vatikanum nicht irgendeine beliebige Ansammlung Von Personen, sondern
Gemeinschaft in der Gemeinschaft des dreifaltigen Gottes. Diese Verbindung Gottes mit dem Menschen
findet der Eucharistie ihren Ausdruck und ihre Verwirklichung. gibt keine wirkliche Gemeinschaft,
die nicht durch Christus Gemeinschaft mıiıt Gott ware, wIıe si1e der Kirche anzutreffen ist Die Gemein-
schaft der Kirche ist ber wıe die Dreifaltigkeitsikone darstellt letztlich eucharistisch begründet.
Kirche kann VonNn der FEucharistie her verstanden werden, indem sj1ie Kirche der Gemeinschaft des
dreifaltigen Gottes konstituiert.
Wichtige Grundzüge über die Dreifaltigkeitsikone verdanke ich der unveröffentlichten Diplomarbeit vVon
Josef Suntinger, die 1986 unter dem Titel :  he ‚Dreifaltigkeit‘ VO'!  » Andrej Rublev. Eine theologische Deu-
tungmInstitut fürÖOkumenische Theologieund Fundamentaltheologie derUniversität SalzburgTo-
b:  jert worden ist.

Außermair / Ikone 

gelingen. Der 
Urbild ·und 
Schöpfung. 

dreifaltige Gott ist das 
die Zielursache der 

,.Geheimnisvoll hat er sich in ihr abgebildet und alles 
auf sich hin geschaffen: In allen seinen Werken hat er 
das Herz des Menschen, dieses Herz mit seinem 
Reichtum und seinem Sehnen, nach seinem, des drei­
faltigen Gottes, Bild und Gleichnis geformt. Gott in 
seinem dreipersönlichen Leben ist das Urbild des 
Menschen."19 

Das Leben in Fülle ist für den Menschen 
nur möglich, wenn er nach dem Bild des 
dreifaltigen Gottes auf allen Ebenen der 
Beziehung ein Leben der Hingabe führt. In 
ihrer Gottesebenbildlichkeit sind die 
Menschen zu einer umfassenden Gemein­
schaft berufen: mit Gott und unter­
einander. 20 

So geht jede Bewegung in der Ikone vom 
Vater aus und kehrt erfüllt dorthin 
zurück. Die griechischen Kirchenväter 
verstehen die drei göttlichen Personen aus 
einem dreifaltigen Kreislauf. Der Vater ist 
die geheimnisvolle Urtiefe des Lebens. Er 
schenkt das eine göttliche Wesen dem 
Sohn und dem HI. Geist. 21 Die Bewegung 
in der Ikone, das ständige Fließen, stellt 
dem Menschen die dynamische Auffas­
sung von der heiligen Dreifaltigkeit vor 
Augen, wie es J. Tyciak ausdrückt: 

.Wie im Leben der Rhythmus kreisförmig strömt, so 
schließt und öffnet sich stets der dreifaltige Rhyth­
mus vom Vater zum Sohn und zum Heiligen Geist, 

19 R. Mainka, A. Rublev's Dreifaltigkeitsikone, 59. 

63 

um wieder einzuströmen in den Urgrund der Gründe 
und so in steter erneuter Bewegung die unausdenk­
bare Schönheit und Kostbarkeit der göttlichen 
Gemeinschaft zu bilden."22 

Man darf jedoch nicht vergessen, daß es 
sich hier um Bilder handelt, die das letzte 
Geheimnis immer nur andeuten können, 
ohne es je erschöpfend darzustellen.23 

4. Die Ikone im Dienste der Glaubensver­
kündigung 

Die Ikonen waren für die orthodoxe Kir­
che immer auch Lehrmittel und hatten 
eine wichtige und stets aktuelle erzieheri­
sche Aufgabe. In gewisser Hinsicht sind 
sie eine weiterentwickelte Form altchristli­
cher Symbole. Diese Symbole waren von 
jeher durch einen engen Bezug zur HI. 
Schrift gekennzeichnet. Darüber hinaus 
spiegeln sie die Taten Gottes zum Heil des 
Menschen wider. Im Mittelpunkt steht die 
Person und das Werk Jesu Christi. Sie 
erinnern an den Inhalt der Schrift, kom­
mentieren und veranschaulichen ihn. Es 
ist deshalb kein Zufall, daß die Malerei, 
die die frühchristlichen Symbole ersetzt 
und weiterführt, in erster Linie Erzählcha­
rakter hat. Szenen, die in der Bibel 
beschrieben sind, werden Gegenstand der 
Malerei. Der Ikonenmaler wird ebenfalls 
Lehrer des Glaubens. Die Ikonen haben 
bis zur Mitte des 4. Jahrhunderts fast aus-

20 Vgl. W. 1.Dssky, Die mystische Theologie der Morgenländischen Kirche (aus dem Russ. übers. v. M. Pra­
ger), Graz 1961, 158; vgl. auch Zweites Vatikanisches Konzil, Dogmatische Konstitution über die Kirche 
.Lumen gentium", Nr. 1. 

21 Vgl. /. Tyciak, Denkstile, 304. 
22 Ebd., 305. 
23 Die Kirche ist nach dem II. Vatikanum nicht irgendeine beliebige Ansammlung von Personen, sondern 

Gemeinschaft in der Gemeinschaft des dreifaltigen Gottes. Diese Verbindung Gottes mit dem Menschen 
findet in der Eucharistie ihren Ausdruck und ihre Verwirklichung. Es gibt keine wirkliche Gemeinschaft, 
die nicht durch Christus Gemeinschaft mit Gott wäre, wie sie in der Kirche anzutreffen ist. Die Gemein­
schaft der Kirche ist aber - wie es die Dreifaltigkeitsikone darstellt - letztlich eucharistisch begründet. 
Kirche kann ganz von der Eucharistie her verstanden werden, indem sie Kirche in der Gemeinschaft des 
dreifaltigen Gottes konstituiert. 
Wichtige Grundzüge über die Dreifaltigkeitsikone verdanke ich der unveröffentlichten Diplomarbeit von 
Josef Suntinger, die 1986 unter dem Titel .Die ,Dreifaltigkeit' von Andrej Rublev. Eine theologische Deu­
tung• am Institut für Ökumenische Theologie und Fundamentaltheologie der Universität Salzburg appro­
biert worden ist. 



Außermair Ikone

schließlich diesen Kommentar- und Lehr- und unumschreibbar“.“$ Die Theologie
charakter. der one betrachtet diese Aussage,
So vergleicht Basilius der Große den Gott unbeschreibbar ist, für verbindlich
Geschichtsschreiber mıit dem Maler und und unumgänglich. Denn „niemand hat
stellt beide auf die gleiche Stute: „Denn Gott je gesehen. Der einziggeborene
das, Was das Wort der Geschichtserzäh- Sohn, der Gott ist un!| Herzen des
lung durch das Hören vorführt, stellt die Vaters ruht, hat Kunde gebracht“ Joh
Malerei durch Nachahmung schweigend 1,18) Diese Kunde, die Offenbarung
©Sowohl der Geschichtserz  er als Christi, bezieht sich nicht auf die
auch der Maler ehrten insotern, als sS1Ie gängliche und unbegreifbare Wesenheit
die Ereignisse erinnern und somuıit „ZUTr Gottes Da Christus nicht den dreieinigen
Nachahmung” aNSPOTNECN. uch Gregor Gott sichtbar gemacht hat, ıst deshalb
VONn Naz:  1anz unterstreicht 1e pädago- nicht gestatterl, Bilder des unsichtbaren
gische Bedeutung der alerei.” Gottes anzufertigen. Ausnahmen bilden

1Ur Ikonen muıit symbolischem Gehalt, wıe
Die Ikone ihrer liturgischen Ein- L, das astma. bei Abraham Genesis

bettung 18), da s1e muıt dem lext der Schrift
„Das Gebet ist der Tat das eigentliche

u2|
übereinstimmen und der Anbetung Got-

Wesen jeder Religion Dieser Aus- tes „im Geist und In der Wahrheit“ nicht
spruch Newmans macht deutlich, widersprechen. eOffenbarung Jesus

sich das Wesen der verschiedenen Christus ist hauptsächlich Botschaft der
Religionen der Gestalt ihres Betens unendlichen Menschenliebe Gottes Jesus
offenbare. Christuskann deshalb dargestelltwerden,
Wenn sich 1Im Gebet der tiefste Gehalt weil er als Mensch lebte und ım vollen
jeder Religion ausspricht, wird das Ausmaß die menschliche Natur aNnge-
Gebet insbesondere das Christentum 1enhat Die DarstellungJesu Chrristi
ZUm einzigen Kriterium; denn wI1ı1e Jesus unterstreicht somıt dieWahrheit, „das
Christus uns versichert, „die Stunde Wort Fleisch geworden ist und unter
kommt und sj1e ist schon da, zu der die gewohnt hat und WIFr seine Herrlichkeit
wahren Beter den Vater anbeten werden gesehen habe:  n Joh 1,14)
1m Geist und der Wahrheit:; denn will Nicht Nur die Christusikone, sondern
derVater angebetet werden. Gott ist Geist, auch diejenige Mariens und der Heiligen
un: alle, die ihn anbeten, mussen 1mM Geist stehen 1in Zusammenhang mıiıt dem
und ın der Wahrheit anbeten“ Joh Geheimnis des Glaubens. D  1ese Ikonen
4,23-24) offenbaren unmittelbar und zugleich
Inhalt dieser Anbetung ist 1ın erster ınıe  H+ anschaulich den gelebten Glauben. In
der Glaube den dreieinigen Gott Er ist ihnen kommt nicht eine philosophische
„das Dogma der eologie Diesem ent- Wahrheit ZU Durchbruch, sondern das
sprechend ist ‚Gott unendlich und unbe-

ul
gelungene Leben 1n Christus. Da aber das

greifbar und ‚völlig unertaßbar eil des Menschen nicht von der Kirche

Basilius Caesariensis, Hom 19, sSanctos quadraginta martyres, 2, 31,
25 Vgl Gregorius Nazianzenus, Or. 2 A In laudem Cypriani, 2/ 3 f 1172

Newman, Die katholische Marienverehrung, Ders., Ausgewählte Werke, IV, hg. Laros
U, Becker, Mainz 1959,
ohannes Damascenus, De tide ort! 4, 94, OC B.A Theodor Studites, Antirh L1, In: 99, 270

64 

schließlich diesen Kommentar- und Lehr­
charakter. 
So vergleicht Basilius der Große den 
Geschichtsschreiber mit dem Maler und 
stellt beide auf die gleiche Stufe: ,.Denn 
das, was das Wort der Geschichtserzäh­
lung durch das Hören vorführt, stellt die 
Malerei durch Nachahmung schweigend 
vor."24 Sowohl der Geschichtserzähler als 
auch der Maler lehrten insofern, als sie an 
die Ereignisse erinnern und somit ,.zur 
Nachahmung" anspornen. Auch Gregor 
von Nazianz unterstreicht die pädago­
gische Bedeutung der Malerei.25 

5. Die Ikone in ihrer liturgischen Ein­
bettung 

„Das Gebet ist in der Tat das eigentliche 
Wesen jeder Religion."26 Dieser Aus­
spruch J. H. Newmans macht deutlich, 
daß sich das Wesen der verschiedenen 
Religionen in der Gestalt ihres Betens 
offenbare. 
Wenn sich im Gebet der tiefste Gehalt 
jeder Religion ausspricht, so wird das 
Gebet insbesondere für das Christentum 
zum einzigen Kriterium; denn wie Jesus 
Christus uns versichert, ,.die Stunde 
kommt und sie ist schon da, zu der die 
wahren Beter den Vater anbeten werden 
im Geist und in der Wahrheit; denn so will 
der Vater angebetet werden. Gott ist Geist, 
und alle, die ihn anbeten, müssen im Geist 
und in der Wahrheit anbeten" (Joh 
4,23-24). 
Inhalt dieser Anbetung ist in erster Linie 
der Glaube an den dreieinigen Gott. Er ist 
,,das Dogma der Theologie". Diesem ent­
sprechend ist ,,Gott unendlich und unbe­
greifbar"27 und „völlig unerf aßbar . . . 

Außermair / Ikone 

und unumschreibbar". 28 Die Theologie 
der Ikone betrachtet diese Aussage, daß 
Gott unbeschreibbar ist, für verbindlich 
und unumgänglich. Denn „niemand hat 
Gott je gesehen. Der einziggeborene 
Sohn, der Gott ist und am Herzen des 
Vaters ruht, er hat Kunde gebracht" (Joh 
1,18). Diese Kunde, die Offenbarung 
Christi, bezieht sich nicht auf die unzu­
gängliche und unbegreifbare Wesenheit 
Gottes. Da Christus nicht den dreieinigen 
Gott sichtbar gemacht hat, ist es deshalb 
nicht gestattet, Bilder des unsichtbaren 
Gottes anzufertigen. Ausnahmen bilden 
nur Ikonen mit symbolischem Gehalt, wie 
z. B. das Gastmahl bei Abraham (Genesis 
18), da sie mit dem Text der HI. Schrift 
übereinstimmen und der Anbetung Got­
tes „im Geist und in der Wahrheit" nicht 
widersprechen. Die Offenbarung in Jesus 
Christus ist hauptsächlich Botschaft der 
unendlichen Menschenliebe Gottes. Jesus 
Christus kann deshalb dargestellt werden, 
weil er als Mensch lebte und i:r:n vollen 
Ausmaß die menschliche Natur ange­
nommen hat. Die Darstellung Jesu Christi 
unterstreicht somit die Wahrheit, daß ,,das 
Wort Fleisch geworden ist und unter uns 
gewohnt hat und wir seine Herrlichkeit 
gesehen haben" (Joh 1,14). 
Nicht nur die Christusikone, sondern 
auch diejenige Mariens und der Heiligen 
stehen in engem Zusammenhang mit dem 
Geheimnis des Glaubens. Diese Ikonen 
offenbaren unmittelbar und zugleich 
anschaulich den gelebten Glauben. In 
ihnen kommt nicht eine philosophische 
Wahrheit zum Durchbruch, sondern das 
gelungene Leben in Christus. Da aber das 
Heil des Menschen nicht von der Kirche 

24 Basilius Caesariensis, Hom. 19, In sanctos quadraginta martyres, 2, in: PG 31,509 A. 
25 Vgl. Gregorius Nazianzenus, Or. 24, In laudem S. Cypriani, 2, in: PG 35, 1172 B. 
26 J. H. Newman, Die katholische Marienverehrung, in: Ders., Ausgewählte Werke, Bd. IV, hg. v. M. Laros 

u. W. Becker, Mainz 1959, 49. 
27 Johannes Damascenus, De fide orth. 4, in: PG 94, 800 B. 
28 Theodor Studites, Antirh. 1,1, in: PG 99, 329 C. 



Außermair Ikone 65

bzw. ihrer Liturgie rennen ist, bleibt Ireue der ÖOrthodoxie z.u ihrem symboli-
die Ikone muıt dem Gottesdienst untrenn- schen Gottesdienst, sondern das Wissen
bar verbunden. Die Ikone bezieht den arum, daß durch diese Bilder eineans!

sten unsichtbare Wirklichkeit faßbar undMenschen immer wieder auf das iturgi-
sche schehen der Kirche 1e ring greitbar wird. Nicht mehr unNnseTre Vor-
gleichsam eın Stück Gottesdienst jeden stellung wird angesprochen, sondern WITr
Ort, dem sS1e sich beftindet29 sehen VOTI u das Heilshandeln Gottes
Die Ikone darf also VO gottesdienstli- So wird ıIn der orthodoxen Theologie das
chen Vollzug nicht getrenn werden. Ist Kirchengebäude selbst als Ikone der Kir-

che verstanden. Die IC ist eın irdi-doch Liturgie nichts anderes als gelebter
Glaube des gesamten Gottesvolkes. Die sches Gebäude, sondern durch die Gegen-
Ikone ist für den orthodoxen Gottesdienst wart Chrristi ist sS1ie VOT allem „die Versöh-
unerläßlich VOoNn außerordentlichen Nung zwischen Himmel un:! Erde, die

Dies Osmose des Himmlischen und des Irdi-Umständen einmal abgesehen.
beweist klar, da sS1e 1 Gesamten schen 1edie Ikone ist auch die Kirche
des Gottesdienstes nicht als Dekoration eiıne Ergänzung des eucharistischen ebe-
gedacht ist Da sowohl die Ikone als auch tes und bildet einen wesentlichen eil der

sdie Liturgle aus derselben Wurzel leben Liturgi
und beide die „Fleischwerdung“ des rech-
ten Glaubens ‚verkörpern“ die eine in Die rage der erehrung \V Ikonen
Form un Farbe, die andere 1n Wort und

Manchmal taucht in diesem Zusammen-Bewegung wird daraus die tiefe und
letztlich unlösbare Verbindung VOI Ikone hang die rage auf, ob die Verehrung
und Liturgie einsichtig. So ist keine Ikonen theologisch verantwortet werden
Übertreibung, 1€e orthodoxe iturgie ann. Wird doch der Ikone eıne „Anbe-
celbst als eine „lebende Ikone”, eın aus tung‘ zuteil, die ausschließlich und allein
lebendigen Menschen geformtes Abbild Gott zukommt. Hier dart freilich Vereh-

n  himx;1;lischer Herrlichkeit ZU bezeich- rung nicht mıit Anbetung verwechselt
werden. Schon ohannes Von Damaskus

Nicht eın Festhalten schon längst unterscheidet mehrere Formen der
erstarrte: Formen  31 ist der rund tür die Anbetung.

die Schr: Romano Guardinis „Kultbild und Andachtsbild“, der durch eıne Gegenüberstellung
unausgesprochen der theologische Gehalt der Ikone Vorschein kommt: „Das Kultbild geht nicht VO'
menschlichen Erleben, sondern VO objektiven Sein und Walten Gottes Das Andachtsbild geht
Om Innenleben des gläubigen Einzelnen a US des Künstlers und des Auftraggebers, die selbst wiederum
für den Einzelnen überhaupt stehen Wir sind gewöhnt, das Religiöse mıiıt der Innerlichkeit gleichzuset-

solange WIr das t! können WITr mıit dem echten Kultbild nichts anfangen, denn das hat keine ‚Inner-
lichkeit‘. Wieder geNauUET gesagt. keine menschliche, psychologische hat Wirklichkeit, Wesenheit,
Macht. Hiergibt nichtszu analysieren und zu ‚verstehen‘ sondernein Waltendes tut sich kund undın
der Mensch richtig vernimmt, dann verstumm:! eT, schaut, betet Der Sinn des Kultbildes ist,
Gott gegenwärtig werde ] enthält twas Unbedingtes. Es steht 1mM Zusammenhang mit dem Dogma,
dem Sakrament, der objektiven Wirklichkeit der Kirche“

Guardini, Kultbild und Andachtsbild Brief einen Kunsthistoriker, Würzburg o.J (1939), 8 —10
H.-J. Schulz, Zumgeschichtlichen Werden der byzantinischen Liturgie, Hornykiewitsch Vor-
grimler (Hg.), Die Eucharistiefteier der tkirche 1Im byzantinischen Ritus, Graz-Wien-Köln 1962, XXIX

31 So zeugt VOoO ıner Unkenntnis der orthodoxen Theologie, wenn Z.. Adolf Harnack (Das Wesen
des Christentums, Leipzig“ 1900, 135) schreibt: „Nichts 1st traurıger sehen als diese Umwandlung der
christlichen Religion Q us inem Gottesdienst Im Geist und der Wahrheit inem Gottesdienst der Zei-
chen, Formeln und Idole Um dieseArt vVvVon Religion aufzulösen, hat sichJesus Christus anıs Kreuzschla-
gCcn lassen!“

32 Gheorghiu, Von fünfundzwanzig Uhr bis Ewigkeit, Fribourg 1967,

Außermair / Ikone 

bzw. ihrer Liturgie zu trennen ist, bleibt 
die Ikone mit dem Gottesdienst untrenn­
bar verbunden. Die Ikone bezieht den 
Menschen immer wieder auf das liturgi­
sche Geschehen der Kirche. Sie bringt 
gleichsam ein Stück Gottesdienst an jeden 
Ort, an dem sie sich befindet. 29 

Die Ikone darf also vom gottesdienstli­
chen Vollzug nicht getrennt werden. Ist 
doch Liturgie nichts anderes als gelebter 
Glaube des gesamten Gottesvolkes. Die 
Ikone ist für den orthodoxen Gottesdienst 
unerläßlich - von außerordentlichen 
Umständen einmal abgesehen. Dies 
beweist ganz klar, daß sie im Gesamten 
des Gottesdienstes nicht als Dekoration 
gedacht ist. Da sowohl die Ikone als auch 
die Liturgie aus derselben Wurzel leben 
und beide die "Fleischwerdungu des rech­
ten Glaubens "verkörpern° - die eine in 
Form und Farbe, die andere in Wort und 
Bewegung-, wird daraus die tiefe und 
letztlich unlösbare Verbindung von Ikone 
und Liturgie einsichtig. So ist es keine 
Übertreibung, die orthodoxe Liturgie 
selbst als eine „lebende Ikoneu, ein aus 
lebendigen Menschen geformtes Abbild 
himmlischer Herrlichkeit zu bezeich­
nen. 30 

Nicht ein Festhalten an schon längst 
erstarrten Formen31 ist der Grund für die 

65 

Treue der Orthodoxie zu ihrem symboli­
schen Gottesdienst, sondern das Wissen 
darum, daß durch diese Bilder eine anson­
sten unsichtbare Wirklichkeit faßbar und 
greifbar wird. Nicht mehr nur unsere Vor­
stellung wird angesprochen, sondern wir 
sehen vor uns das Heilshandeln Gottes. 
So wird in der orthodoxen Theologie das 
Kirchengebäude selbst als Ikone der Kir­
che verstanden. Die Kirche ist kein irdi­
sches Gebäude, sondern durch die Gegen­
wart Christi ist sie vor allem udie Versöh­
nung zwischen Himmel und Erde, die 
Osmose des Himmlischen und des Irdi­
schen ... Wie die Ikone ist auch die Kirche 
eine Ergänzung des eucharistischen Gebe­
tes und bildet einen wesentlichen Teil der 
Liturgie0

• 
32 

6. Die Frage der Verehrung von Ikonen 

Manchmal taucht in diesem Zusammen­
hang die Frage auf, ob die Verehrung von 
Ikonen theologisch verantwortet werden 
kann. Wird doch der Ikone eine kbe­
tung" zuteil, die ausschließlich und allein 
Gott zukommt. Hier darf freilich Vereh­
rung nicht mit Anbetung verwechselt 
werden. Schon Johannes von Damaskus 
unterscheidet mehrere Formen der 
Anbetung. 

29 Vgl. die Schrift Romano Guardinis .Kultbild und Andachtsbild", in der durch eine Gegenüberstellung 
unausgesprochen der theologische Gehalt der Ikone zum Vorschein kommt: .Das Kultbild geht nicht vom 
menschlichen Erleben, sondern vom objektiven Sein und Walten Gottes aus ... Das Andachtsbild geht 
vom Innenleben des gläubigen Einzelnen aus - des Künstlers und des Auftraggebers, die selbst wiederum 
für den Einzelnen überhaupt stehen ... Wir sind gewöhnt, das Religiöse mit der Innerlichkeit gleichzuset­
zen; solange wir das tun, können wir mit dem echten Kultbild nichts anfangen, denn das hat keine ,Inner­
lichkeit'. Wieder genauer gesagt: keine menschliche, psychologische ... Es hat Wirklichkeit, Wesenheit, 
Macht. Hier gibt esnichtszu analysieren und zu ,verstehen', sondern ein Waltendes tut sich kund und wenn 
der Mensch es richtig vernimmt, dann verstummt er, schaut, betet an ... Der Sinn des Kultbildes ist, daß 
Gott gegenwärtig werde ... Es enthält etwas Unbedingtes. Es steht im Zusammenhang mit dem Dogma, 
dem Sakrament, der objektiven Wirklichkeit der Kirche." 
R. Guardini, Kultbild und Andachtsbild - Brief an einen Kunsthistoriker, Würzburg o.J. (1939), 8-10. 

30 H.-J. Schulz, Zum geschichtlichen Werden der byzantinischen Liturgie, in: M. Hornykiewitsch - H. Vor­
grimler (Hg.), Die Eucharistiefeier der Ostkirche im byzantinischen Ritus, Graz-Wien-Köln 1962, XXIX. 

31 So zeugt es von einer Unkenntnis der orthodoxen Theologie, wenn z. B. Adolf von Harnack (Das Wesen 
des Christentums, Leipzig21900, 135) schreibt: .,Nichts ist trauriger zu sehen als diese Umwandlung der 
christlichen Religion aus einem Gottesdienst im Geist und in der Wahrheit zu einem Gottesdienst der Zei­
chen, Formeln und Idole ... Um diese Art von Religion aufzulösen, hat sich Jesus Christus ans Kreuzschla­
gen lassen!" 

32 C. V. Gheorghiu, Von fünfundzwanzig Uhr bis zur Ewigkeit, Fribourg 1967, 66. 



Außfermair Ikone

„DieAnbetung eın Zeichen derUnterwerfung und eigener und ihm verwandter herauffüh-
kennenverschiedeneArten. Die erste render Dinge“.” Er gelangt durch die „Sin-

in FormdesDienstes, den wirnur Gotterweisen, dem nenschau“ ZUr „geistigen Schau“ „Indem
VOonmn atur Anbetung bührt. Ferner die Anbe-

die Gottes willen, der Von atur aQus seıne körperliche Gestalt auch
anbetungswürdig ist, seinen Freunden und Dienern 1e Ikone Christi) schauen, begreifen WITr
erweisen nach Möglichkeit die Herrlichkeit seiner
Es ist unbestritten, es eineArt derVer- Gottheit“ >
ehrung egibt, die alle  In Gott zukommt. Da Gott cselbst hat seın Abbild 1n der Materie
aber CGott durch die Menschwerdung die geschaffen, indem den Menschen
Materie heiligte, indem S1e annahm, ist huf Höchstes Ziel f  ur den Menschen ist
auch diese grundsätzlich verehrungswür- daher, Gott immer ähnlicher WeTl-
dig geworden. Dahinter steht der bedeu- den, das immer stärker dem
tungsvolle Satz Gregors Von Naz:  1anz: Urbild anzugleichen. Das Abbild steht
„Was Christus bei der Menschwerdung immer ın innıger Beziehung ZUI]] Urbild,
V der menschlichen Natur nicht ange- S  S dem Ja seın Sein empfängt, wie
Ommen hat, ist nicht worden der ensch auf Gott, se1ın Urbild, rlen-
der auch auf die Ikone Christi anwendbar tiert ist. Damit ıst alles, Was dem Abbild
ist Er geht also davon aus, der die erwlesen WITN  ‘d, zugleich auch immer auf
Welt gekommene, menschgewordene das Urbild gerichtet.Gott dadurch auch die aNgeENOMMENE
Naturerhöht und den MenschenzuTeil- Wenn WITr die Ikone Christi und die der
haber seiner göttlichen Natur gemacht Heiligen, sel „Im Verborgenen“ 1n der
habe Gebetsecke oder 1mM Gotteshaus, schauen,
„Wenn WIT ıNnSs niederwertfen, verehren WITr nicht

werden WIr die Urbilder erinnert; WIT
rleben ihre geistige Gegenwart; WITr Vel-das Holz, sondern den dargestellten Inhalt, wIıe WITr tiefen unls dabei das heimnis desja auch nicht das Material des Evangelienbuches

der des Kreuzes verehren, sondern das, Was Glaubens und beten den einzigen wahren
geschrieben steht oder eingeprägt ist u35 Gott dem auch 1e Heiligen ihr
Die Verehrung der Ikone bezieht sich also geglücktes Leben verdanken. Die Vereh-
auf das eigentliche Vorbild bzw. rung, die den Ikonen zuteil wird und die
Geheimnis. sich Von der allein Gott zukommenden
Die Kirchenväter unterscheiden ın der Anbetung unterscheidet, bezieht sich
Gotteserkenntnis mıit Recht zwischen der nicht auf die Ikone selbst, sondern auf das
„geistigen Schau“ und der „Sinnenschau“. Urbild. „D  1€ Ehre, die der Ikone gezollt
Die Ikonen wIıe auch alle anderen inge wird, geht auf das Urbild über“ Die Ver-
des gottesdienstlichen Lebens (wie Z.. ehrung der Ikonen ıst also letztlich VONIN

Weihrauch, Kerzen, Weihwasser etc.) Bezug auf Gott bestimmt und ann Aur
dienen erster L  ınıe der „Sinnenschau“. von ort her legitimiert werden. Echte
Denn derMensch„kannnicht unmittelbar Ikonenverehrung mündet In die Anbe-
die geistige Schau erklimmen und bedarf tung des wahren Gottes e1in.

Johannes Damascenus, De imag., OT. II 16, 94, 1237.
Gregorius Nazianzenus, Cledonium, Ep. 101, 3 7 181
ohannes Damascenus, De fide orth., IV, 16, 94, 1172 B.
ohannes Damascenus, De imag., HT, 2 ‚ 1N: 9 f 1341m 8 08  S ohannes Damascenus, De imag., IN, 1 T 1InN: 94, 1336
Basilius Caesariensis, De Spiritu Sancto 1 '/ 32, 149

66 

.Die Anbetung ist ein Zeichen der Unterwerfung und• 
Verehrung; wir kennen verschiedene Arten. Die erste 
in Form des Dienstes, denwirnurGotterweisen, dem 
von Natur aus Anbetung gebührt. Ferner die Anbe­
tung, die wir um Gottes willen, der von Natur aus 
anbetungswürdig ist, seinen Freunden und Dienern 
erweisen ... "33 

Es ist unbestritten, daß es eine Art der Ver­
ehrung gibt, die allein Gott zukommt. Da 
aber Gott durch die Menschwerdung die 
Materie heiligte, indem er sie annahm, ist 
auch diese grundsätzlich verehrungswür­
dig geworden. Dahinter steht der bedeu­
tungsvolle Satz Gregors von Nazianz: 
"Was Christus bei der Menschwerdung 
von der menschlichen Natur nicht ange­
nommen hat, ist nicht gerettet wordenu, 34 

der auch auf die Ikone Christi anwendbar 
ist. Er geht also davon aus, daß der in die 
Welt gekommene, menschgewordene 
Gott dadurch auch die angenommene 
Natur erhöht und den Menschen zum Teil­
haber seiner göttlichen Natur gemacht 
habe. 

.Wenn wir uns niederwerfen, so verehren wir nicht 
das Holz, sondern den dargestellten Inhalt, wie wir 
ja auch nicht das Material des Evangelienbuches 
oder des Kreuzes verehren, sondern das, was in ihm 
geschrieben steht oder ihm eingeprägt ist."35 

Die Verehrung der Ikone bezieht sich also 
auf das eigentliche Vorbild bzw. 
Geheimnis. 
Die Kirchenväter unterscheiden in der 
Gotteserkenntnis mit Recht zwischen der 
"geistigen Schau" und der .Sinnenschauu. 
Die Ikonen -wie auch alle anderen Dinge 
des gottesdienstlichen Lebens (wie z. B. 
Weihrauch, Kerzen, Weihwasser etc.) -
dienen in erster Linie der "Sinnenschau". 
Denn der Menschnkann nicht unmittelbar 
die geistige Schau erklimmen und bedarf 

Außermair / Ikone 

eigener und ihm verwandter herauffüh­
render Dingeu. 36 Er gelangt durch die "Sin­
nenschau" zur "geistigen Schau". "Indem 
wir seine körperliche Gestalt (d. h. auch 
die Ikone Christi) schauen, begreifen wir 
nach Möglichkeit die Herrlichkeit seiner 
Gottheitu.37 

Gott selbst hat sein Abbild in der Materie 
geschaffen, indem er den Menschen 
schuf. Höchs.tes Ziel für den Menschen ist 
es daher, Gott immer ähnlicher zu wer­
den, das Abbild immer stärker dem 
Urbild anzugleichen. Das Abbild steht 
immer in inniger Beziehung zum Urbild, 
von dem es ja sein Sein empfängt, so wie 
der Mensch auf Gott, sein Urbild, orien­
tiert ist. Damit ist alles, was dem Abbild 
erwiesen wird, zugleich auch immer auf 
das Urbild gerichtet. 

Wenn wir die Ikone Christi und die der 
Heiligen, sei es "im Verborgenen" in der 
Gebetsecke oder im Gotteshaus, schauen, 
werden wir an die Urbilder erinnert; wir 
erleben ihre geistige Gegenwart; wir ver­
tiefen uns dabei in das Geheimnis des 
Glaubens und beten den einzigen wahren 
Gott an, dem auch die Heiligen ihr 
geglücktes Leben verdanken. Die Vereh­
rung, die den Ikonen zuteil wird und die 
sich von der allein Gott zukommenden 
Anbetung unterscheidet, bezieht sich 
nicht auf die Ikone selbst, sondern auf das 
Urbild. "Die Ehre, die der Ikone gezollt 
wird, geht auf das Urbild über.°38 Die Ver­
ehrung der Ikonen ist also letztlich vom 
Bezug auf Gott bestimmt und kann nur 
von dort her legitimiert werden. Echte 
Ikonenverehrung mündet in die Anbe­
tung des wahren Gottes ein. 

33 Johannes Damascenus, De imag., or. 1, 16, in: PG 94, 1237. 
34 Gregorius Nazianzenus, Ad Cledonium, Ep. 101, in: PG 37, 181 C. 
35 Johannes Damascenus, De Eide orth., cap. IV, 16, in: PG 94, 1172 B. 
36 Johannes Damascenus, De imag., cap. III, 21, in: PG 94, 1341 A. 
37 Johannes Damascenus, De imag., cap. III, 12, in: PG 94, 1336 B. 
38 Basilius Caesariensis, De Spiritu Sancto 18, in: PG 32, 149 C. 


