Winkler / Bernhard von Clairvaux

67

GERHARD B. WINKLER

Bernhard von Clairvaux

und die Tradition der christlichen Mystik

Die spirituellen Beitrége dieses Jahrgangs sind
dem Thema ,Gestalten der Mystik” gewidmet.
Unmittelbar nach dem Jubildumsjahr des hl.
Bernhard von Clairvaux (geb. 1090) lag es
nahe, diese Reihe mit ihm zu eréffnen. Mit Ger-
hard B. Winkler, Ordinarius fiir Kirchenge-
schichte an der Universitit Salzburg, konnte
ein vorziiglicher Kenner des hl. Bernhard als
Autor gewonnen werden. Nach einer Ausein-
andersetzung mit dem Begriff ,Mystik” wird
diespezifische Mystik des hl. Bernhard behan-
delt, diesich als ,bildlose Logos-Mystik” offen-
bart und Wege 6ffnet zu einer ,neuen Freiheit”.
(Redaktion)

Da  Bernhard von  Clairvaux
(1090—1153) ein Mystiker war,' gehort
zu den iiblichen Vorstellungen, die jeder
Gebildete hat, auch wenn er sonst nicht
viel iiber den Zisterzienserabt weif3. Vor
allem denkt jeder an Kunstgeschichte und
Ikonographie Interessierte sofort an zwei
bekannte Darstellungsmotive: Daseineist
die Lactatio, Ausdruck der ,Marienmy-
stik’ Bernhards: Maria entbl68t fiir den
vorihrknienden Beter ihre Brust (monstra
te esse matrem: ,zeige, da3 du Mutter
bist”) und reicht ihm von ihrer Milch. Das
andere ist der Amplexus (Ausdruck der
Christusmystik”): Bernhard kniet in
mystischer Versenkung vor dem Gekreu-
zigten. Dieser 16st seine Arme von den
Kreuzesbalken, um den Heiligen an sich
zu ziehen (Joh 12, 32).

Beide Darstellungsmotive aus der spit-
mittelalterlichen Mystik sind wederin den
zeitgenossischen Lebensbeschreibungen
des Abtes von Clairvaux noch in seinem
reichen Schrifttum belegt. Vielmehr sind
sie Ausdruck einer Legendenbildung und
damit eher ein Zeugnis fiir die Frommig-
keit spaterer Jahrhunderte? und ihre Wei-
se, Leben und Werk des klassischen Mysti-
kers frei weiter zu dichten.

I. Die vielen Bedeutungen des Begriffes
Mystik

Zunichst sei versucht, die Begriffe zu kla-
ren, deren Vieldeutigkeit gerade in unse-
rem Fall leicht Anlaf3 zu MiB3verstindnis-
sen gibt.

Mystik leitet sich von dem alten griechi-
schen myein ab und bedeutet, sich ,kon-
templativ verschlieBen und versenken”.
Mystik ist zundchst auch ein vor- und
auBBerchristliches Phinomen. Es kommt
in allen Religionen vor. Man spricht von
jiidischer, islamischer oder fernéstlicher
Mystik. Immer geht es um die ,sich ver-
senkende” Vereinigung des religids begab-
ten Menschen mit dem Absoluten. Christ-
liche Mystik unterscheidet sich von
anderen Formen im wesentlichen
dadurch, daB3 der personliche, dreifaltige
Gott und eben Christus in der ,Christus-
mystik” Gegenstand des beschauenden
Vorganges wird. Der christliche Mystiker

1 St. Gilson, Die Mystik des heiligen Bernhard von Clairvaux, Wittlich 1936. J. Leclercq, Saint Bernard
mystique, Briissel 1948. U. K6pf, Religiése Erfahrung in der Theologie Bernhards von Clairvaux, Tiibin-
gen 1980. Weitere bibliographische Hinweise: Bernhard von Clairvaux, Simtliche Werke, latei-
nisch/deutsch, hg. G.B. Winkler, Bd 1, Innsbruck 1990, 44—46.

2 T Hiipfner, Ikonographie des hl. Bernhard, Augsburg 1927. H. Sachs u. a., Christliche Ikonographie in
Stichworten, Miinchen 1975, 57 ff. A. Filzwieser, Die Ikonographie des heiligen Bernhard von Clairvaux,

MS Zwettl 1990, 21 ff und 35 ff.



68

Winkler / Bernhard von Clairvaux

liefert sich nicht einem wie immer gearte-
ten Nirwana aus, sondern endigt bei der
erfahrenen Gegenwart des dreifaltigen
Gottes. Daher ist es ein irrefithrender
Gemeinplatz, Bernhard als Begriinder der
Christusmystik” zu bezeichnen, denn
jede ,christliche Mystik” ist seit den Tagen
des heiligen Paulus eine solche.

Damit sind wir nach der religionsge-
schichtlichen Bedeutung von Mystik bei
der christlich dogmatischen.

Danach gehérte die Lehre von der Mystik
in das Kapitel der Gnadenlehre. Mystik
wire demnach eine gnadenhaft geschenk-
te Stufe des Glaubensweges, der Entfal-
tung der Gottesliebe und der Gotteserfah-
rung. Mystik wire so auch eine Form des
Gebetes. Eine Vorform zu ihr wire das
seinfache Gebet” oder ,Herzensgebet’, wo
der Betende kaum mehr der Gebetsworte
oder meditativer Gedankengénge bedarf,
um die Gegenwart Gottes zu erfahren. In
diesem Sinne soll Bernhard als Mystiker
gewiirdigt werden.

Bernhard war sicher nicht Mystiker im
philosophiegeschichtlichen Sinn, so wie
man den Dominikaner Meister Eckhart
(1260—1327) verstehen muf3. Die Vorbil-
der Origenes (185—254) und der heilige
Augustin (354—430) bedeuten natiirlich
auch einen bestimmten philosophiege-
schichtlichen Standort. Trotzdem war das
philosophische Einheitsdenken der Neu-
platoniker nicht eigentlich Bernhards
Anliegen.

Bernhard stand kultur- und sprachge-
schichtlich an einer Wende, die ihn mit
Recht zum Vater der mittelalterlichen
Mystik machte.®> Es war die geistesge-
schichtliche Bedeutung Bernhards, daf3
er, wie keiner vor ihm, der heilige Augu-
stin vielleicht ausgenommen, die Begeg-
nung Gottes mit der Seele, deren Psycho-

logie, Regeln und Probleme derart aus-
fiihrlich thematisiert und dafiir auch vor
allem in seinen Predigten zum Hohenlied
eine neue und schulenbildende Sprache
gefunden hat.

Bernhard war zwar kein Vertreter der
Deutschen Mystik, jener Frémmigkeits-
bewegung des spiten Mittelalters, die seit
etwa 1300 die Themen Bernhards und vie-
les andere mehr in dem neuen Medium der
Volkssprache auszudriicken suchte. Aber
Bernhard hatte bereits die Metaphern und
stilistischen Konventionen geliefert und
die kithnen interpretatorischen Wege
gezeigt, mit der eben neu entdeckten Sub-
jektivitit der Seele denkerisch und gestal-
tend umzugehen. Bernhard wurde zum
groBen Anreger der mittelalterlichen
Mystik vor allem auch, weil er ein groBer
Glaubender, ein religiéses Genie und ein
genialer Prediger und Literat war, aber
auch, weil sich im BewuBtsein der westli-
chen Welt ein geistiger Wandel hin zur
Subjektivitit anbahnte, deren erste Kul-
mination wir im Zeitalter der Renaissan-
ce, desHumanismus und der Reformation
erleben.

Paramystische Phiinomene

Vom14. biszum 16. Jh. vermehrte sich vor
allem auch in der Volkssprache das immer
noch handschriftlich iiberlieferte Erbau-
ungsschrifttum sprunghaft. In ihm spie-
len auch religiése Paraphinomene wie
Weissagungen, Prophetien, Drohbot-
schaften, Visionen, Traumbilder und
Mirakelgeschichten aller Art eine wichti-
ge Rolle. Diese Art von Religiositat und
ihre Darstellung nennt man oft auch
Mystik. Ja jedes Nachdenken iiber Frém-
migkeit, Gebet und Meditation im Mittel-
alter wird — vor allem von Religionshisto-
rikern — unter der Kategorie ,Mystik”

3 U. Kopf, Bernhard von Clairvaux (1090—1153), in: Klassiker der Theologie, Bd 1 (hg. H. Fries, G.

Kretschmar), Miinchen 1981, 181—197, 191 ff.



Winkler / Bernhard von Clairvaux

69

subsumiert. Wenn wir hier von Bernhard
als Mystiker sprechen, soll dieser Aspekt
ausgespart bleiben, obwohl er ein grofler
Lehrer des geistlichen Lebens in diesem
allgemeinen Sinn war.

Bei Bernhard spielen, wie schon angedeu-
tet, die mystischen Phianomene, die der
Laie gern als das eigentlich Mystische ver-
steht und die der Dogmatiker Matthias
Premm als ,unwesentlich mystische Vor-
kommnisse” zusammenfaBte, weder in
seinem eigenen Schrifttum noch in den
frithen Viten eine Rolle. Hierher gehéren
ekstatische Zustinde, der raptus nach
2Kor 12,2, bei dem der Mystiker in seinen
Empfindungen meint, dem Korper ent-
riickt zu sein; die Levitation, bei der der
Kérper iiber dem Erdboden schwebt;
Lichtphinomene im  ekstatischen
Zustand; die Stigmatisation, durch die
der Mystiker die Wundmale Jesu emp-
fangt; langjihrige Enthaltung von Nah-
rungsaufnahme und minimales Schlafbe-
diirfnis.

Bernhard als ,alltéglicher” Mystiker

Alle diese ,klassischen” Phinomene der
Mystik spielen bei Bernhard keine beson-
dere Rolle. Auf Ekstase kommt er zwar
wiederholt zu sprechen. Aber es hat sogar
den Anschein, daB er das paramystische
Phinomen eigentlich moralisch umdeu-
ten méchte. So versteht er unter Ekstase
das letzte Stadium der Gottesliebe, in dem
der Mensch Gott nicht mehr wie ein Skla-
ve (um der Hollenstrafe zu entgehen) und
nicht mehr wie ein Mietling (um den Him-
melslohn zu empfangen) liebt, sondern
aussichselbst aus-ziehend (in Ek-stase), in
absoluter Selbstvergessenheit, nur mehr

Gott um seiner selbst liebt (Ep 11,8).° Fiir
Bernhard ist nicht das Phinomen der
Paramystik, sondern die Frage der Gottes-
liebe interessant. Was er an der zitierten
Stelle beschreibt, kann man mit Fug und
RechtalsMystik deuten. Bernhard formu-
liert aber so, daB3 Leser schon gezweifelt
haben, ob er das beschriebene mystische
Phianomen iiberhaupt selbst erlebt habe.®
In seiner Lebensgeschichte des heiligen
Malachias’, in die er vielfiltig die Ideale,
die er anstrebte, einflieBen lief3, schildert
er zwar Wundertaten aller Art, aber keine
paramystischen Phinomene. Wir kénnen
daher diesen Aspekt bei der Behandlung
des Mystikers Bernhard ausklammern
und uns auf das der Mystik Wesentliche
beschrinken.

I1. Bildlose Logos-Mystik

Wir suchen bei Bernhard vergeblich nach
einer mystischen Autobiographie, sozusa-
gen nach seiner ,Geschichte einer Seele”.
Wir finden in seinem reichen Schrifttum
auch keinen methodischen Leitfaden zur
Mystik, wie das etwa bei den spanischen
Mystikern des 16. Jh. der Fall ist.® Wir
finden nur verstreut Stellen, die man als
Selbstbekenntnis deuten kann. Aber
selbst da stilisiert der Schreiber und hebt
das Beschriebene auf eine allgemein giilti-
geEbene, da man zuzweifeln beginnt, ob
es sich hier wirklich um ein persénliches
Bekenntnis handelt. Trotzdem diirfte die
74. Predigt zum Hohenlied keinen blof3
fiktiven Charakter haben. Gleichwohl
findet er darin gleichsam eine Entschuldi-
gung fiir das Bekenntnis seiner mystischen
Erfahrungen, indem er sich typologischin
den Stammbaum des heiligen Paulus

4 M. Premm, Katholische Glaubenskunde, Bd 4, Wien 1953, 502.
$ Ep11,8. S. Bernardi Opera, aaO, Vol. VII, 52—60, 58 f.

Ebd: Er wisse nicht, ob jemand in diesem Leben soweit komme, da3 der Mensch sich nur um Gottes willen

liebe. Einige, die wohl Erfahrung hitten, behaupteten das. Er halte es eingestandenermaflen fiir

unméglich.
7 Bernhard Werke, aaO, 453—597.
8 U, Kopf, Bernhard, aaO, 193.



70

Winkler / Bernhard von Clairvaux

begibt: Weil der Apostel es wagte, iiber
seine mystischen Gaben zu sprechen,
wage er, Bernhard, es auch:

Jetzt aber ertragt eine kleine Weile ein biBchen Tor-
heit von mir. Ich will, wie versprochen, erziihlen, wie
esmirselbst hierin ergangen ist. Das gehdrt sich zwar
nicht. Doch ich will etwas verraten, um euch zu niit-
zen. Und wenn ihr dadurch Fortschritte macht, will
ich getrost meine Torheit tragen; wenn nicht, gestehe
ich meine Torheit offen ein.

Ich bekenne, auch zu mir ist das WORT gekommen
— ich sage das voller Torheit (2 Kor 11,21) —, und
schon éfter. Obwohl es éfter bei mir eingekehrt ist,
habe ich einige Male sein Eintreten gar nicht
bemerkt. Ich spiirte, daB es da war. Ich erinnerte
mich im nachhinein, daB es zugegen gewesen war.
Zuweilen konnte ich auch sein Kommen vorausspii-
ren, aber unmittelbar spiiren konnte ich sein Kom-
men niemals, auch nicht sein Gehen. Denn woher es
in meine Seele kam oder wohin es wiederum ging,
das, so gestehe ich, weiB ich bis zur Stunde noch
nicht, nach dem Schriftwort: ,Duweif3t nicht, woher
er kommt oder wohin er geht” (Joh 3,8). Das ist kein
Wunder, denn es ist ja der, von dem es heif3t: ,Und
deine Spuren erkennt man nicht’ (Ps 77,20). (SC
74,5)°

Esistbemerkenswert, da3 der Mystiker —
ganz anders als die Visiondre und Mystizi-
sten — vollig gegenstandslos von der
Begegnung mit dem ,Wort” spricht.
Obwohl ihm sonst die Menschheit Jesu in
der Andacht und im Denken viel bedeu-
tet, ist hier sicher nicht ohne Grund vom
ewigen Logos die Rede. Er macht zwar
klar, daB es fiir ihn nur den menschgewor-
denen Logos gibt, wie er ihn in der Erzéh-
lung von den Emmausjiingern bildlich vor
sich hat. (,Bleibe bei uns, denn es will
Abend werden . . Lk 24, 28f) Der Logos
der Mystik und der Logos der Evangelien
ist demnach identisch. Trotzdem spricht
Bernhard nicht von Christus, sondern
vom ,Wort".

Mystik als Gotteserkenntnis, die von
innen, nicht von den Sinnen kommt

Der Grund ist offensichtlich: Die mysti-
sche Begegnung hat nichts mit den Sin-
nen, nichts mit Bild und Gleichnis zu tun,
denn das ,Wort ist Geist” (SC 74,3):

Sicher ist das WORT nicht durch die Augen eingetre-
ten, denn es hat keine Farbe. Auch nicht durch die
Ohren, denn es hat keinen Klang. Auch nicht durch
dieNase, denn esdurchdringt nicht die Luft, sondern
den Geist; es hat zwar Luft erschaffen, schenkt ihr
aber keinen Duft. Auch nicht durch den Gaumen,
denn es ist nichts, was man essen oder trinken kann.
Auch mit dem Tastsinn habe ich es nicht erfaf3t, denn
man kann es nicht berithren. Auf welchem Weg ist es
also hereingekommen? Oder ist es vielleicht gar
nicht hereingekommen, weil es nicht von drauflen
gekommen ist? Denn es ist ja nicht ein Ding au3er-
halb meiner selbst. Aber es kann auch nicht aus mei-
nem Innern gekommen sein, weil es gut ist und weil
ich weif3, daB in mir nichts Gutes ist. Ich bin in die
héchsten Giebel meines Wesens hinaufgestiegen —
und siehe: das WORT war oberhalb von allem. Ich
bin in die tiefsten Keller meines Wesens als neugieri-
ger Forscher hinabgestiegen — und dennoch: es fand
sich unterhalb von allem. Wenn ich nach drauB3en
schaute, so erfuhr ich, daB es weiter auB3en war als
alles, was auB3erhalb von mir ist. Wenn ich in mein
Inneres schaute, daB es weiter innen war als alles,
was in mir ist. Und ich erkannte, wie wahr es ist, was
ich gelesen habe: ,In ihm leben wir, bewegen wir uns
und sind wir” (Apg 17,28). Aber selig ist der, in dem
dasWORT ist, der fiir das WORT lebt, der durch das
WORT bewegt wird! (SC 74,5)*°

Bernhards Mystik besteht demnach nicht
aus Visionen, Auditionen u. 4. Phinome-
nen, sondern im plétzlichen, vergingli-
chen, aber spiirbaren Innewerden der per-
sdnlichen Gegenwart der zweiten géttli-
chen Person. Dazu deutet Bernhard mit
dem Zitat aus der Areopagrede an, da3
seine ,Wortmystik” an sich eine Schop-
fungsmystik ist: Der Mystiker wird des
schépferischen dreieinigen Gottes in der
Tiefe seiner Seele inne, als des letzten

9 Zur Ubersetzung der Texte vgl. Bernhard von Clairvaux, hg., eing. und iibers. B. Schellenberger, Olten
etc. 1982, 207—212, 209. S. Bernardi Opera, Vol II, Sermones super Cantica Canticorum (= SC) 36—86,

ed. J. Leclerq etc., Rom 1958, 239—246
19 Schellenberger, aaO, 209 f.



Winkler / Bernhard von Clairvaux

71

Grundes, der schon das Geschopf getra-
gen hatte, noch bevor es ihn erkennen
konnte.

Die Mystik und ihre moralische Wirk-
sambkeit

Der Heilige erfihrt die trostende Gegen-
wart des Wortes (SC 14,6) besonders
durch ihre Wirkungen. Sie bewirkt die
moralische Verwandlung des Menschen
von innen her, die reformatio vitae:

Du fragst nun, woher ich iiberhaupt weiB, da} das
WORT da ist, wenn doch alle seine Wege derart
unwahrnehmbar sind. Es ist lebendig und wirksam
(Hebr 4,12). Gleich nach seinem Eintreten weckte es
meine schlafende Seele auf. Es bewegte, erweichte
und verwundete mein Herz, denn dieses Herz war
hart und steinern und recht krank. Das WORT
begann auszureiSen und zu zerstéren, aufzubauen
und zu pflanzen (Jer 18,9), das Diirre zu bewéssern,
das Finstere zu erleuchten, das Verschlossene zu &ff-
nen, das Gefrorene in Glut zu versetzen, das Krum-
me gerade und das Unebene zu ebenen Wegen zu
machen (Lk 3,5), so da meine Seele den Herrn pries,
und alles, was in mir ist, seinen heiligen Namen (Ps
103,1).

So trat zu mir manchmal das WORT als Brautigam
ein. Aber niemals hat es sein Eintreten durch irgend-
welche Anzeichen kundgetan, weder durch ein
Wort, noch durch eine Gestalt oder einen Schritt.
Kurz: durch keinerlei Bewegung seiner selbst wurde
es mir offenbar, durch keines meiner Sinnesorgane
glitt es in mein Inneres. Nur an der Erregung meines
Herzens habeich, wieschon gesagt, seine Gegenwart
erkannt. Am Schwinden meiner Leidenschaften, am
Zusammenschrumpfen meiner fleischlichen Emp-
findungen merkte ich seine michtige Wirkkraft. Am
Aufstébern und Entlarven meiner verborgenen
Schwiichen und Fehler stellte ich staunend die Tiefe
seiner Weisheit fest. An einer noch so geringen Ver-
besserung meiner Lebensart erfuhr ich, wie gut und
mild es war. An der Erneuerung und Wiederherstel-
lung meiner inneren Gesinnung, das hei3t meines
inneren Menschen, stellte ich bis zu einem gewissen
Grad fest, wie schon seine Gestalt war. Und ange-
sichts all dieser Wirkungen geriet ich in Schrecken
und Staunen ob seiner gewaltigen Gréfle. (SC
74,6)"

Bernhard driickt seine Kontingenzerfah-
rung (= Erfahrung der geschopflichen

Kreatiirlichkeit) auch durch die Betonung
der zeitlichen Begrenzung der mystischen
Gegenwart” aus. Das Wort kommt unvor-
hergesehen, ,plétzlich’ (SC 9,7), es ver-
weilt kiirzere Zeit (SC 85,13) und wird
zuniachst als ,Iréstung” (SC 14,6) erlebt.
Nochmals zusammenfassend gesagt, ist
fiir diese ,Autobiographie” die Gegen-
standslosigkeit und ,Natiirlichkeit” des
Gnadenerlebnisses wichtig. Es ist eine tri-
nitarische Mystik, in der das géttliche
Mort”, nicht der Heilige Geist als Einwir-
kender erlebt wird.

III. Mystik und die neue Freiheit

Aus dem Vorhergehenden konnten wir
entnehmen, daB die mystische Gotteser-
fahrung die reformatio vitae bewirkt und
sich daran offenbart. Bernhard versteht
demnach die Mystik als ein Stadium im
Erlosungsweg des Menschen. In seinem
Buch iiber die ,Gnade und den freien Wil-
len"*? formuliert er die Frage im Zusam-
menhang mit der stufenweisen Wiederge-
winnung der Freiheit, die im erbsiind-
lichen Zustand teilweise verloren ist.
Nach Bernhard ist der gefallene Mensch
zwar prinzipiell seinem Willen nach frei.
Er nennt das die libertas arbitrii (Entschei-
dungsfreiheit). Aber jeder erlebt tiglich
seine Unfreiheit, indem ihm das Bose
leichter fillt als das Gute: Denn es fehlt
ihm die Weisheit des Urteils (libertas con-
cilii, die Freiheit der ,rechten’ Entschei-
dung, des Rates). Durch ungeordnete
Eigenliecbe werden dem Willen oft
schlechte ,Ratschlige” erteilt. Diese
Unfreiheit fithrt zu siindhaften Handlun-
gen. Letztlich liegt aber der Grund fiir
unsere Unfreiheit und Siindhaftigkeit
nicht nur im Verstand, sondern auch in
den Tiefen des menschlichen Herzens, wo
die affectiones anzusiedeln sind, der

1 Ebd., 210f.
12 Bernhard Werke, aaO, 171—255, 154 ff.



72

Winkler / Bernhard von Clairvaux

Bereich der Gefiihle, Triebe und Leiden-
schaften. Wenn dieser Bereich von der
libertas complaciti (der Freiheit des
MWohlgefallenes”) erfaB3t wird, dann fallt
esdem Menschen leichter, das Gute alsdas
Bése zu tun, er wird unfihig zu siindigen.
Dieses Stadium ist endgiiltig in der
Anschauung Gottes erreicht, wo der
Mensch von der Unmittelbarkeit Gottes
derart getroffen ist und sein Gutsein so
intensiv spiirt, daB3 er sich nicht mehr
dagegen aufzulehnen vermag. Diese
Momente eines geradezu unmittelbaren
Innewerdens Gottes, d. h. also die mysti-
sche Gotteserfahrung, prégt sich in den
tieferen Schichten der Seeleso ein, daf3 der
Mensch diese Augenblicke und damit die
Gutheit Gottes schwer vergessen kann.
Die so gewonnene libertas complaciti
macht es dem Mystiker immer schwerer,
daf3 er die Gutheit des Geschépfes der
Gutheit des Schépfers vorzieht, d. h., daB3
er siindigt. In der Mystik néhert sich der
Mensch immer mehr der paradiesischen
Freiheit und Unversehrtheit. Erl6sung ist
fiir Bernhard demnach nicht bloB3 eine
Sache des Verstandes und des Willens. Die
Gotteserfahrung im allgemeinen und
dann die mystische Erfahrung im strenge-
ren Sinn wire ein Ausdruck dafiir, daB3
Gott auch die tieferen Schichten des Men-
schen erfaB3t hat. Bernhard 146t den Leser
nicht im unklaren, daB Méglichkeit und
Ziel, Gott zu ,verkosten”, das wahre Leben
ausmachten. Die Nachdenklichkeit, die
consideratio, das Nachsinnen iiber Gott,
die Menschen und die Welt empfiehlt
Bernhard dem Papst als notwendige Vor-
aussetzung fiir eine nicht ganz sinnlose
Amtsfithrung. Aber in Wirklichkeit halt
er die Amtsgeschifte auch des Papstes nur
fiir ein notwendiges Ubel und fiir Zeitver-
schwendung, verglichen mit dem kontem-
plativen Leben, das durch mystische

Erfahrung gekrént wird.” Er verschlieBt
sich nicht der Notwendigkeit des aktiven
Lebens. Er selbst hatte sich ein Drittel sei-
nes Lebens duBBeren Aufgaben gewidmet.
Aber er bezeichnet sich deshalb auch als
Monstrum, ein gespaltenes Wesen, ,die
Chimére seiner Zeit” (Ep 250,4). Gleich-
zeitig warnt er aber die Kontemplativen
davor, die ,taglichen Titigkeiten der Lie-
be” zu verabsdumen (Ep 11,10). Dem téti-
gen Seelsorger und Bischof empfiehlt
Bernhard nicht die Mystik, sondern die
Stufen der Gottes- und Néchstenliebe,
wohlwissend, daf3 Liebe und Mystik zwar
keine Gegensitze sein miissen, daf3 aber
das ,Hochste immer noch die Liebe” (nach
1 Kor 13) ist.

Der vorgegebene Raum erméglichte nur
eine andeutungsweise Behandlung des
Themas. Trotzdem meine ich, daf folgen-
de SchluBfolgerungen gut begriindbar
sind: Bernhards Ruhm als ,Mystiker” wur-
de natiirlich auch durch sein Leben und
das Beispiel, das er seinen Zeitgenossen
gab, begriindet, aber nicht nur. Vielmehr
war esdie hoheliterarische Qualitit seines
Schrifttums, die sein geistliches Profil ver-
ewigten. Es gibt vonihm kaum ein Schrift-
stiick, das sich, abgesehen von seiner
kiinstlerischen und intellektuellen Quali-
tit, nicht auch als geistliche Lesung
gebrauchen lieBe. Nicht unerheblich fiir
seinen Ruf als Mystiker war aber auch die
Tatsache, daB3 er das Hohelied durch seine
(immer noch lesenswerten) Kommentare
in mystisch und geistlich interessierten
Kreisen hoffihig gemacht hatte. Wir
konnten an einem fiir Bernhard reprisen-
tativen Beispiel zeigen, daB3 seine Mystik
an sich ,unsinnlich” ist und da Bernhard
offensichtlich Wert darauf legt, dies fiir
alle Zeiten festzuhalten. Ich glaube, daB
fiir Bernhard genau aus diesem Grund
nicht die Beobachtung der Tiefenpsycho-

8 De consideratione, Bernhard Werke, aaO, 625—827, 628 ff. S. Bernardi Opera, Vol. III, 393 ff.



Winkler / Bernhard von Clairvaux

73

logie zutrifft, daB seine Mystik verdrangte
Sexualitit und eine Form sublimierter
Erotik sei. Das mag fiir manche seiner
spatmittelalterlichen Nachfolger und
Nachfolgerinnen gelten. In der Bernhardi-
Liturgie wurde spater mit einer zauberhaf-
ten Choralmelodie aus H1 1, 13 eine Anti-
phon gebildet: ,Mein Geliebter ist wie ein
Myrrhenbiischel, das zwischen meinen
Briisten liegt (inter uberamea commorabi-
tur).” Das wurde spiter auf Bernhard
selbst angewendet. Es galt in diesem Sinne
als mystisch. Heute wiirde man das als
hoch poetisch, als die Sprache der eroti-
schen Liebeslyrik bezeichnen. Aber mit
Mystik im Sinne Bernhards haben diese
Bilder zunéchst nichts zu tun. Das Beispiel
soll aber nur zeigen, da3 durch Bernhards

Kommentare (im Nebeneffekt sozusagen)
die Sprache der Erotik im Bereich der welt-
lichen Literatur erheblich beeinflu3t wur-
de. Immerhin waren die ersten Trouba-
dours Zeitgenossen Bernhards. Oben-
drein machte diese Vorstellungswelt aber
auch fiir die Darstellung mystischer Erfah-
rungen Schule.

Bernhard hat als Lehrer der Mystik immer
wieder das Erlosungswerk als fortschrei-
tenden Prozel3 neben seinem grundsatzli-
chen Vollzug gepredigt. Durch die my-
stische Gotteserfahrung sollte der Christ
im Glauben und in der Liebe befestigt wer-
den. So wurde Mystik zu einer Vorform
des glaubenden Sterbens und der sobria
ebrietas (der ,niichternen Trunkenheit”)
der leiblichen Auferstehung.

Oberodsterreichische

EANDPESE AN K

Die gute Hand furs Geld

Neuerscheinung
Verlag Passavia

mit Zeicignls:;ﬁ D Ona Lt Werner
und Pinsel u Rosenbusch
[ )
g Impressionen
116 Seiten, 23 x 21,8 cm,
Pappband 48,— DM




