s

Zauner / Christsein im neuen Europa

119

WILHELM ZAUNER

Christsein im neuen Europa

Der ,Fall der Mauern” in Europa hat auch fiir
die Kirche eine neue Situation geschaffen. Die
Entwicklung eines Programms der Neu-Evan-
gelisierung bedarf der pastoralen Phantasie
aller Mitarbeiter. Sie miissen sich von den Hal-
tungen und Methoden leiten lassen, die das
II. Vatikanische Konzil bestimmt haben. —
Der Autor ist Pastoraltheologe an der
Kath.-Theol. Fakultit Linz. (Redaktion)

In unserem Jahrhundert schien die Bedeu-
tung Europas mehr und mehr zu schwin-
den. Zumindest seit Beendigung des Zwei-
ten Weltkriegs hatte es den Anschein, daf3
die Dimensionen der Zukunft nicht mehr
von Europa aus vermessen werden und
daB} die groBen Entscheidungen fiir die
Weltgeschichte eher in Amerika oder in
Asien fallen werden. Der Missionswissen-
schafter Walter Bithlmann vertrat mit vie-
len anderen die Ansicht, daB3 sich auch die
Zukunft der Kirche nicht in Europa, son-
dern in der siidlichen Hemisphire ereig-
nen werde.’

Wir sind gegenwirtig Zeugen einer Ent-
wicklung in Europa, die niemand voraus-
gesehen und vorausgesagt hat. Der ,Ost-
block” hat sich aufgelost, politische und
wirtschaftliche Systeme sind lautlos in
sich zusammengefallen, der eiserne Vor-
hang wurde hinweggefegt wie Zeitungs-
papier vom Wind. Deutschland ist wieder
ein ,einig Vaterland”. Programme wirt-
schaftlicher, kultureller und religiéser
Zusammenarbeit werden entwickelt. Der
Tourismus von Ost nach West und umge-
kehrt ist sprunghaft angestiegen.

Niemand kann heute sagen, wie Europain
fiinf oder zehn Jahren aussehen wird, wie
die wirtschaftlichen Zusammenschliisse
und die politische Zusammenarbeit gelin-
gen werden, wohin der kulturelle Aus-
tausch fithrt. Eines jedoch erscheint als
sicher: Europa wird pluralistisch sein.
Eswird nicht ein einzelnes Organ in dieser
Gesellschaft geben, das allein MaBstibe
setzen kann, keine einzelne Institution,
die ihr Wertsystem dem ganzen Kontinent
aufzwingen kann, keine einheitliche phi-
losophische oder religiose Ideologie, die
ganz Europa steuern kénnte. Europa wird
pluralistisch sein, und wir haben uns zu
fragen, was Christsein in einem pluralisti-
schen Europa heif3en kénnte.

I. Die Gorbatschow’sche Wende

Man muf3 wohl weit in der Geschichte
zuriickgehen, um eine kirchengeschichtli-
che Situation zu finden, die der heutigen
vergleichbar ist. Ich denke an die Reli-
gionspolitik der romischen Kaiser im
4. Jahrhundert. Konstantin hat die Ver-
folgung der Christen eingestellt und das
Christentum in das rémische Imperium
integriert. Die Bischéfe wurden Reichs-
beamte und Militartribunen, sie erhielten
als solche staatliche Privilegien und Titel.
Kaiserliche Architekten bauten Kirchen
und Palaste und die christlichen Gemein-
den wurden von Taufbewerbern iiber-
schwemmt. Man nennt diese schlagartige
Veranderung der Situation fiir das Chri-
stentum die Konstantinische Wende. Die
Kirche war darauf nicht vorbereitet. Sie
mulBte sich nicht nur in alle Eile neu orga-

! W. Biihlmann, Wo der Glaube lebt, Freiburg 1974.



120

Zauner / Christsein im neuen Europa

nisieren und Institutionen schaffen, um
die neuen Aufgaben bewiltigen zu kén-
nen. Die neue Freiheit hat auch den inner-
kirchlichen Auseinandersetzungen neue
Dimensionen verschafft und es gelang nur
mit Hilfe des Kaisers, spalterische Grup-
pen wie Donatisten oder Arianer in
Schach zu halten. Der EinfluB3 der Kirche
wuchs dennoch so rasch, daB3 Kaiser
Theodosius im Jahre 380 das Christentum
zur Staatsreligion erklarte.

Einiges von der damaligen Situation ist
mit der heutigen vergleichbar. Die Unter-
driickung der Kirche in den ehemals kom-
munistischen Staaten hat schlagartig auf-
gehort. Eine ganze Reihe neuer Bischofe
konnte ungehindert durch den Staat nach
den Vorstellungen der Kirche ernannt
werden. Kirchliche Gebzude und andere
Besitzungen werden zuriickgegeben, Prie-
sterseminare werden verlegt oder neu ein-
gerichtet, die Bibliotheken werden aufge-
fillt, die kirchliche Organisation wird
erneuert. Eine Ursache dieser ganzen Ent-
wicklung ist die Religionspolitik Gorba-
tschows, und ich kann mir vorstellen, daf3
mandiegegenwirtige Periode spiter (ana-
log der Konstantinischen) als die Gorba-
tschow’sche Wende bezeichnen wird.

Bei jeder Analogie gibt es Ahnliches und
Unihnliches, Vergleichbares und Nicht-
vergleichbares. Vergleichbar erscheinen
mir die schlagartige Beendigung einer l4n-
ger dauernden Unterdriickung und das
Eintreten einer groBriumigen neuen
Situation fiir die Kirche und ihr Wirken.
Vergleichbar ist der plotzliche Wegfall
negativer Stiitzen fiir die Kirche, die sich
aus einer Protesthaltung gegen die Verfol-
gung ergeben. Der starke Druck von
auBlen ist gewichen, der auch die innere
Einheit gestiitzt, die Einheitlichkeit gefor-
dert und Verdnderungen erschwert hat.
Vergleichbar ist auch, da3 beide Wenden
aus einer pragmatischen Religionspolitik
hervorgegangen sind, die sich aus staats-
politischen Griinden bzw. aus wirtschaft-

lichen Zusammenbriichen ergeben hat.
Weder Konstantin noch Gorbatschow
haben sich bekehrt, wenngleich dieser
schon als Kind getauft wurde und jener
sich noch auf dem Totenbett taufen lie3.
Weder das rémische Imperium wollte sich
bekehren noch hat sich die Sowjetunion
Jbekehrt”. In beiden Fillen hat das Chri-
stentum zwar einen grof3en und keines-
wegs zu unterschitzenden Anteil an den
Verinderungen gehabt. Bei beiden Wen-
den geht es aber nicht um religiése Bewe-
gungen, sondern um das politische oder
wirtschaftliche Uberleben von Staaten.
Die Kirchen liefern fiir die grof3e Pere-
stroika einen Glaubwiirdigkeitsbonus,
weil sie dem fritheren System einigerma-
Ben widerstanden haben und weil sie fiir
humane Werte eintreten, die auch die
neuen politischen Krifte verwirklichen
wollen.

Die gegenwirtige Entwicklung wird
jedoch sicher nicht zu einer neuen Dekla-
ration des Christentums als Staatsreligion
fithren. Es wird nicht mehr zu einer Ver-
schmelzung von Kirche und Staat und
damit zur Ausbildung eines ,neuen Mittel-
alters” kommen. In den politischen und
religidsen Kréften stehen sich zwei Partner
gegeniiber, die verschieden orientiert
sind, und das, wie wir heute glauben, mit
vollem Recht und gutem Grund. Jeder der
beiden Partner meint aber, den anderen
fiir das Erreichen seiner Ziele beniitzen zu
kénnen. Die Frage wird sein, wieweit sie
sich miteinander verbiinden kénnen. Die
neuen politischen Krifte suchen nicht die
Religion, sondern sie suchen technokrati-
sche und humane Lésungen fiir das wirt-
schaftliche und soziale Leben. Sie erwar--
ten durchaus auch einen Beitrag der Kir-
chen, aber nicht komplette Pline fiir die
Architektur der neuen Gesellschaft. Sie
suchen bei den Kirchen eine Unterstiit-
zung fiir die Begriindung und Durchset-
zung ihrer Werte, sielassen sich aber nicht
von ihnen ein Wertsystem vorgeben oder



Zauner / Christsein im neuen Europa

121

vorschreiben. Das neue Europa wird plu-
ralistisch sein.

II. Die Rolle der Kirche im neuen Europa

Im neuen Europa haben einige frithere
Konzeptekirchlichen Lebens und Wirkens
keine Chance mehr. Die Kirche soll nach
der Vorstellung des II. Vatikanums Sakra-
ment und Instrument der Einheit der Men-
schen untereinander und mit Gott sein.
Das heif3t aber nicht, daB sie jetzt ihre
alten Instrumente wieder auspacken
kann, sondern siemuf3 sich als Instrument
selbst weiterentwickeln. Ausgedient hat
etwa das Konzept des politischen Katholi-
zismus. Der Weltauftrag der Christen
kann nicht mehr von Obrigkeit zu Obrig-
keit ausgehandelt und erfiillt werden. Das
neue Europa wird keinen Kaiser haben,
der vom Papst gekront wird, der das welt-
liche Schwert als Lehen der Kirche entge-
gennimmt und fiir sie fiihrt. Es wird keine
Fiirsten haben, die mit den Bischéfen riva-
lisieren oder als ,Fiirstbischofe” beide
Gewalten in sich vereinen.

Ohne Chancen erscheint auch das Kon-
zept christlicher Parteien oder die Schaf-
fung kirchlicher Vorfeldorganisationen
fiir die Politik. Der politische Katholizis-
mus des 19. und 20. Jahrhunderts hat aus-
gedient. Die Kirche darf nicht nach dem
Modell einer Aktiengesellschaft handeln,
bei der man das Sagen hat, wenn man
51 Prozent der Aktien erwirbt.
Ausgedient haben aber wohl auch funda-
mentalistische Konzepte des Riickzugs in
Reservate, in denen sich noch eine heile
katholische Welt aufbauen 148t. Hier ist
nicht nur zu warnen vor Geheimbiinden,
die Kontakt zu Spitzenkraften aus Wirt-
schaft, Politik und Kultur suchen und auf

diese Weise der Kirche oder wenigstens
sich selbst Geltung verschaffen wollen. Es
istauch zu warnen vor dem fundamentali-
stischen Konzept der totalen Gemeinde
und der Regression kirchlicher Organisa-
tion in ihre frithe Kindheit, d. h. in friih-
christliche Formen, fiir die heute die
gesellschaftlichen Voraussetzungen
fehlen.?

Ausgedient hat auch das Konzept katho-
lischer Geschlossenheit, das Konzept
einer Kirche, die stark sein will durch Dis-
ziplinierung und unkritischen Gehorsam
ihrer Mitglieder statt durch deren Uber-
zeugung und Gewissensurteil.

Die Frage ist heute: Wie kommen wir zu
einem neuen Konzept fiir das Handeln
und Verhalten der Kirche auf allen Ebe-
nen, und was heif3t Christsein im plurali-
stischen Europa? Wir kommen bei der
Behandlung dieser Frage nicht am II. Vati-
kanischen Konzil vorbei. Wenn auch das
Schiff der Kirche seit diesem dreijahrigen
Aufenthalt in der Werft schon wieder vie-
le Seemeilen zuriickgelegt hat, wenn auch
seither viele neue Fragen aufgetaucht
sind, so besteht doch kein Zweifel, daf3
dieses Konzil Aussagen gemacht und
Inhalte formuliert hat, die uns heute sehr
hilfreich sind. Ebenso wichtig erscheint
mir freilich die Betrachtung des Konzils
als Ereignis und die Beachtung der
Methode, mit der das Konzil an die jewei-
ligen Fragen herangegangen und zu seinen
Aussagen gekommen ist. Die Ankniip-
fung an dieses Verstindnis vom Handeln
und Verhalten der Kirche sowie die
Anwendung dieser Kriterien und Metho-
den scheint mir fiir die Bewiltigung der
gegenwirtigen Aufgaben, etwa die Ent-
wicklung eines Programms der Neuevan-
gelisierung Europas, von besonderer
Bedeutung zu sein.? Ich méchte daher in

2

Ich denke hier auch an die Forderung ,Brudergemeinde als Pastoralprinzip”, wie sie z. B. Kurt Gartner

erhebt (K. Gartner, Lieber Bruder Bischof, Freiburg 1989).
3 Vgl. W. Zauner, Evangelisierung und Neu-Evangelisierung, in: ThPQ 138 (1990) 49—56.



122

Zauner / Christsein im neuen Europa

Erinnerung rufen, wie sich auf diesem
Konzil Kirche ereignet hat.

1. Kirche als Lerngemeinschaft

Papst Johannes XXIII., der das Konzil ein-
berufen hat, hatte natiirlich gewisse Vor-
stellungen von dem, was dabei heraus-
kommen soll. Das Konzil ist aber in vieler
Hinsicht ganz anders verlaufen, als es sich
der Papst vorgestellt hatte. Es entwickelte
eine Eigendynamik, mit der niemand
gerechnet hatte. Es begann ein gewaltiger
gemeinsamer Lernprozef3 von Bischofen
und Fachtheologen, in den auch Vertreter
anderer Kirchen einbezogen wurden. Am
meisten lernte der Papst. Er iiberwand
rasch manche von den recht engen Auffas-
sungen, die er noch bei der romischen
Synode, die als Probe fiir das Konzil
gedacht war, vertreten hatte. Diese grof3-
artige Lernbereitschaft des so erfahrenen,
weisen und alten Mannes war neben sei-
ner warmherzigen Natiirlichkeit der
Hauptgrund fiir die auBerordentliche
Beliebtheit dieses Papstes. Nicht dal3 er
alles gewuf3t und immer richtig gesehen
hitte, brachte ihm diese gro3e Wertschiit-
zung ein, sondern daB er so viel zu lernen
bereit war.

Dieser gewaltige Lernproze3 des Konzils
hatsichspontanin vielen Diézesen fortge-
setzt. Man hielt Synoden ab, die keines-
wegs nur der Durchfithrung der Dekrete
des II. Vatikanums im eigenen Kirchenge-
biet dienen sollten. Sie verliefen vielmehr
nach demselben Prinzip wie das Konzil
selbst. Sie waren Vorginge gemeinsamen
Lernens, deren Thematik sich aus der
jeweiligen Situation und dem Lernprozef3
selbst ergab. Der Impuls gemeinsamen
Lernens reichte in die einzelnen Pfarreien
hinein und schuf sich in den Pfarrgemein-
deriten ein eigenes Instrument.

Das ,Prinzip Lerngemeinschaft” erscheint
heute von geradezu providentieller
Bedeutung. Die Entwicklung geeigneter
Lebensformen fiir die Kirche im neuen
Europa ist nicht auf dem Verordnungsweg
méglich. Das Programm einer Neuevan-
gelisierung kann nicht von einigen Fach-
leuten entworfen und dann iiber den
Jkirchlichen Apparat” durchgefiihrt wer-
den. DieKirche wird ihren Weg im plurali-
stischen Europa nur in einem charismati-
schen Austausch finden, an dem sich alle
Mitarbeiter auf ihre Weise beteiligen.
Institutionelles Vorbild fiir diesen Aus-
tausch und LernprozeB3 miif3te die vom
Konzil intendierte Kollegialitat der Kir-
chenverfassung sein. Papst Johannes
Paul I. hat dazu gesagt: ,Ich habe nicht im
Sinn, die Autonomie und Autoritit der
ortlichen Episkopate zu storen oder zu
mindern. Alsder dltere Bruder der Bisché-
fe schulde ich ihnen grof3e Ehrfurcht. Die
Kollegialitit zwischen Papst und Bisché-
fen wird zum Priifstein und Siegel der Ka-
tholizitat.”*

2. Kirche ist Glaubensgemeinschaft

In der Kirchenkonstitution (Art. 12) des
II. Vatikanums heif3t es:

.Die Gesamtheit der Glaubigen, welche die Salbung
vondem Heiligen haben (vgl. 1Joh 2,20.27), kannim
Glauben nichtirren. Und dieseihre besondere Eigen-
schaft macht sie durch den iibernatiirlichen Glau-
benssinn des ganzen Volkes dann kund, wenn sie von
den Bischéfen bis zu den letzten gldubigen Laien ihre
allgemeine Ubereinstimmung in Sachen des Glau-
bens und der Sitten duBert.®

Das heif3t mit anderen Worten: Der Glau-
be und die Glaubenserfahrung eines jeden
einzelnen Glaubigen sind fiir den Glauben
und das GlaubensbewuBtsein der ganzen
Kirche wichtig. Der Glaube ist nicht eine
sterile Doktrin, die von den Amtstragern
der Kirche verwaltet und verabreicht

4
5

Vgl. Camillo Bassoto, 1l mio cuore & ancora a Venezia, 1990, 127.
Die Kongregation fiir die Glaubenslehre bringt im Art. 4 ihrer ,Instruktion iiber die kirchliche Berufung

des Theologen” (1990) dieses Zitat ausdriicklich in Erinnerung.



Zauner / Christsein im neuen Europa

123

wird, sondern er wird von Gottimmer neu
geschenkt. Dieser Glaube bedarf zu seiner
Entwicklung und Reifung der Beziehun-
gen und des Austausches der Gliubigen
untereinander. Er bedarf des stindigen
Austausches der Amtstrager und der Lai-
eninder Kirche. DaB3 nur das Lehramt der
Kirche einen Glaubensinhalt verbindlich
formulieren kann, bedeutet nicht, da3 der
Glaubenssinn des Volkes und der tat-
sachlich geglaubte Glaube aller Glaubi-
gen fiir die amtliche Formulierung eines
Glaubensinhalts nicht von Bedeutung
waéren.

Das Konzil hat gegen die Erwartung vieler
auf die Formulierung und Verkiindigung
verbindlicher Dogmen verzichtet. Die
Glaubigen sollten stattdessen lernen, die
Wourzeln und Friichte zu entdecken, die
der Geist Gottes in ihrem Land und in
ihrem Lebensbereich wachsen 148t; sie
sollten lernen, davon zu leben, statt auf
mitgebrachte Konserven zu vertrauen. Sie
sollten nicht neue Glaubensbekenntnisse
und Katechismusformeln nachsprechen,
sondern sie sollten lernen, den Glauben
der Kirche in Gemeinschaft mit ihr und in
Treue zu ihr fiir ihren Lebensbereich selbst
zu formulieren und durch ihr Verhalten
zum Ausdruck zu bringen. Im Apostoli-
schen Schreiben Papst Johannes Pauls II.
,Uber die Aufgaben der christlichen Fami-
lie in der Welt von heute” heif3t es:

,Die Laien haben sogar aufgrund ihrer besonderen
Berufung die spezifische Aufgabe, im Licht Christi
die Geschichte dieser Welt auszulegen; ist es doch ihr
Auftrag, die zeitlichen Wirklichkeiten nach dem
Plan Gottes, des Schépfers und Erlésers, zu erhellen
und zu ordnen.® Ja es heiB3t: ,Zur Erarbeitung einer
echten evangelischen Unterscheidungsgabe in den
verschiedenen Situationen und Kulturen, in denen
Mann und Frau ihre Ehe und Familie leben, kénnen
und miissen die christlichen Eheleute und Eltern
einen eigenen, unersetzlichen Beitrag leisten. Zu

dieser Aufgabe befihigt sie das ihnen eigene Charis-
ma, die ihnen eigene Gnadengabe, die sie im Sakra-
ment der Ehe empfangen haben.””

Christlicher Glaube bleibt selbstver-
standlich immer an den Anfang gebun-
den, der ihm in Jesus Christus geschenkt
ist. Er bleibt gebunden an die Entfaltung
des Glaubenswissens und der Glaubens-
erfahrung in der kirchlichen Tradition,
wie sie durch das Lehramt der Kirche
bezeugt werden. Christlicher Glaube muf3
jedoch stets neu formuliert und zum Aus-
druck gebracht werden von jenen, die als
Kirche in eine konkrete Situation hinein-
gestellt sind und eine bestimmte Weg-
strecke gemeinsam bewiltigen miissen.

3. Kirche als Gemeinschaft im Dialog

Papst Johannes XXIII. wollte urspriing-
lich ein Unionskonzil. In seiner Antritts-
enzyklika ,Ad Petri cathedram” vom 29.
Juni 1959 sagte er, da3 zuerst das eigene
Haus gereinigt und gerichtet werden soll,
damit es die anderen Kirchen einlade,
dorthin zuriickzukehren und darin zu
wohnen. Vor allem war ihm daran gele-
gen, daB die Kirchen insgesamt angesichts
der Weltlage und des weltweiten Atheis-
mus zu einem gemeinsamen Handeln
kommen. Bald aber mufte er erkennen,
daf3 das Ziel einer Wiedervereinigung der
Kirchen in absehbarer Zeit nicht erreich-
bar ist. Er suchte also einen Weg, wie die
Kirchen trotz formaler Trennungen und
verschiedener Theologien gemeinsam
handeln kénnen: er empfahl einen Weg
.Zwischen den Logien”, in diesem Sinn
einen Dia-log. Dieses Stichwort sollte also
die Weise des Zusammenlebens und des
gemeinsamen Handelns der Kirchen
beschreiben, bevor sie in voller Einheit
zueinander finden.

Das Stichwort Dialog ist jedoch schon

Apostolisches Schreiben ,Uber die Aufgaben der christlichen Familie in der Welt von heute” (1981), Art. 5.
Vgl. Anm. 6; in der Anmerkung zu Art. 5 wird auch auf die Homilie des Papstes zur VI. Bischofssynode

verwiesen.



124

Zauner / Christsein im neuen Europa

wihrend des Konzils weit iiber den 6ku-
menischen Dialog hinausgewachsen zum
innerkirchlichen Dialog, zum Dialog mit
anderen Religionen und Weltanschauun-
gen, zum Dialog mit den Atheisten, ja mit
allen Menschen untereinander.

Die Kirche wird im neuen Europa noch
mehr alsbisher eine Gemeinschaft im Dia-
log sein miissen. Voraussetzungen des
Dialogs sind die Suche nach dem Gemein-
samen und die Bereitschaft, voneinander
zu lernen. Der Dialog ist die Weise, in der
Menschen in einer pluralistischen Welt
trotz aller Spannungen und Differenzen in
Wiirde miteinander umgehen konnen.
Die Forderung des Konzils nach dem Dia-
log bedingt auch einen neuen Stil der Ver-
kiindigung und der Selbstdarstellung der
Kirche. Das kann nicht der Stil einer ein-
bahnigen Belehrung oder der Beantwor-
tung von Anfragen sein. Wenn die Kirche
die Botschaft des Evangeliums im plurali-
stischen Europa verkiinden will, muB sie
zunichst héren, was man sie heute iiber-
haupt fragt. Sie muf3 aber auch damit
rechnen, daB sie selbst von den verschie-
denen geistigen Strémungen und Weltan-
schauungen etwas lernen kann, auch
wenn diese nicht oder nur mehr sehr ent-
fernt christliche Wurzeln haben.

4. Eine plurale Kirche

Das Konzil hat einen weiten Rahmen fiir
die Entwicklung einer pluriformen Kirche
abgesteckt. Man denke nur an die grund-
satzliche Erlaubnis der Volkssprache bei
der Feier der Liturgie, an die Forderung
nach einer vielfiltigen Inkulturation der
Kirche durch Verbindung mit den ver-
schiedenen Kulturen der Erde, an die
grundsitzliche Verabschiedung der neu-
scholastischen Einheitstheologie zugun-
sten verschiedener Theologien, mit denen
der eine Glaube reflektiert werden kann.

Das Konzil wuB3te, daf3 einer pluriformen
Welt und Gesellschaft nicht eine uniforme
Kirche gegeniibertreten kann. Es bekann-
te sich zur Einheit in der Vielfalt und sah
diese Vielfalt nicht als Gefihrdung der
Einheit, sondern als Reichtum an.
Vielleicht wird gerade die Bereitschaft zu
einer pluralen Kirche in vielfiltigen Inkul-
turationen zu einem entscheidenden Priif-
stein des Glaubens fiir die Kirche selbst.
Wer keinen vertrauenden Glauben hat,
versucht ihn durch MafBregelungen zu
ersetzen. Wer dem Geist Gottes nicht
traut, der verlafB3t sich lieber auf Macht-
ausiibung und Gehorsamsforderungen.
Die Kirche in Europa wird bedenken miis-
sen, daB3 alle politischen Systeme auf
diesem Kontinent gescheitert sind, die das
Volk miBachtet haben. Das war vor 200
Jahren so, als sich bei der Franzosischen
Revolution das Volk mit der Parole ,Frei-
heit, Gleichheit, Briiderlichkeit” gegen die
Machthaber erhob und sich leider die Kir-
che weder diesen biblischen Forderungen
noch der Volkserhebung wirklich stellte.?
Sie wird bedenken miissen, daf3 die Paro-
le, mit der die Diktaturenim Osten nieder-
gezwungen wurden, lautete: ,Wir sind das
Volk“. Die Amtstrager der Kirche werden
im neuen Europa ganz besonders daran
gemessen werden, wie ernst sie das Volk
nehmen, das nicht ihr Volk, sondern das
Volk Gottes ist, ,ein auserwihltes
Geschlecht, eine konigliche Priester-
schaft, ein heiliger Stamm, ein Volk, das
sein besonderes Eigentum wurde’, wie es
im 1. Petrusbrief heiB3t (1 Petr 2,5).

5. Kirche als Mysterium

Das erste Kapitel der Konstitution iiber
die Kirche tragt die Uberschrift ,Uber das
Mysterium der Kirche", Es wire ein fatales
MiBverstindnis der Kirche als Geheimnis,
wiirde man daraus schlief3en, daB sie der

8 Vgl. G. Winkler, Zur Religiositat der Franzosischen Revolution, in: ThPQ 137 (1989) 219—227.



Zauner / Christsein im neuen Europa

125

rechte Ort fiir Geheimbiinde, Geheim-
diplomatie und Geheimarchive sei. Die
Kirche hat ihr Geheimnis nicht zu ver-
heimlichen, sondern zu verkiinden, denn
ihr ganzes und unergriindliches Geheim-
nis ist, daB3 Gott sie liebt und daB3 er sie zu
einem Zeichen — das hei3t Sakrament —
seiner Liebe zu allen Menschen gemacht
hat.

Dem Wort nach weist ,Mysterium” darauf
hin, daB die Selbstmitteilung Gottes in
Christus, in welche die Kirche auf ihre
Weise einbezogen ist, letztlich noch ver-
hiillt und nur dem Auge des Glaubenden
zuganglich ist. Die Wortbedeutung von
,Geheimnis” hingegen stellt an die Kirche
eine wichtige Frage. Ge-heim bedeutet
urspriinglich: was zum Heim gehort, was
vertraut ist wie das eigene Heim. In diesem
Sinn sagt Gotthard Fuchs: ,Ritsel werden
gelost; Geheimnisse werden bewohnt?
Die Beschreibung der Kirche als Geheim-
nis stellt also die Frage nach der Bewohn-
barkeit der Kirche, die wir bilden. Wie
viele Menschen kann man in der Kirche
finden, bei denen man daheim sein kann?
Ich meine das nicht im Sinn blof3 emotio-
naler Zuwendung. Gemeint ist vielmehr
die Fragenach Menschen, dieselbst veran-
kert sind und daher anderen einen Halt
geben konnen, die selbst beheimatet sind
und also andere beheimaten kénnen.
Der Weg zur Kirche beginnt fiir alle Men-
schen so wie der Weg der ersten Jiinger zu
Jesus, nimlich mit der Frage: ,Rabbi, wo
wohnst du?” Er antwortete: ,Kommt und
seht” Da kamen sie mit und sahen, wo er
wohnte. Und sie blieben jenen Tag bei ihm
(vgl. Joh 1,38—39). Die entscheidende
Frage bei einer Neu-Evangelisierung wird
daher lauten: Kirche, wo wohnst du?
Bewohnst du dein Geheimnis? Dann trau
dich zu den Menschen in Europa sagen:
Kommt und seht.

In diesen fiinf Elementen, die das Konzil
als Ereignis beschreiben, hat die Kirche
ihren ,genetischen Code” entdeckt, die
Formel zur Kirchenbildung in dieser und
in der kommenden Zeit. Was nicht diesem
genetischen Programm entspricht, wird
abgestoBen wie ein fremdes Organ. Nur
nach diesem Code 4Bt sich ein Programm
der Neu-Evangelisierung und der Inkultu-
ration der Kirche in das neue Europa ent-
wickeln. :

III. Christsein im pluralistischen Europa

Bisher war mehr die Rede von der Kirche
und ihren zukiinftigen Aufgaben in Euro-
pa. Jetzt soll noch vom einzelnen Christen
gesprochen werden, wie er mit seinem
Glauben zurechtkommt und unter den
geanderten Verhiltnissen aus seinem
Glauben leben kann.

1. Der Einzelne ist wichtiger als die
Institution

Fiir die Vermittlung des Glaubens wird in
Hinkunft das Zeugnis vieler einzelner
wichtiger sein als das Funktionieren der
Institution. Freilich, der einzelne Christ
wird in dieser pluralistischen Welt nur
bestehen kénnen, wenn er selbst in einer
lebendigen Gemeinde verwurzelt und von
ihr getragen ist. Doch das ist etwas ande-
res als Vertrauen auf den Apparat, auf die
Institution. Institutionen erzeugen Mif3-
trauen. Der europiische Mensch ist schon
allzu oft unter die Rader von Systemen
und Institutionen geraten. Nicht der Pan-
zer des Goliath wird die Kirche befihigen,
dasEvangelium auszubreiten, sondern die
Beweglichkeit und das Vertrauen des
David. Nicht eine Perfektionierung der
Organisation, eine noch gréBere Ausstat-
tung und Technisierung der Institution
Kirche wird iiberzeugend wirken, son-
dern die Uberzeugung des Einzelnen —

?  G. Fuchs, Der hundertste Name Allahs, in: KatBl 115 (1990) 12.



126

Zauner / Christsein im neuen Europa

unabhingig davon, wer oder was erin der
Kirche ist. In dieser Hinsicht sind wir alle
einer in Christus Jesus. ,Es gibt nicht mehr
~ Juden und Griechen, nicht Sklaven und
Freie, nicht Mann und Frau”, heif3t es im
Galaterbrief (3,28), und ich fiige hinzu: in
dieser Hinsicht gilt nicht mehr die Unter-
scheidung in Laien und Amtstrager. Die
Menschen in Europa werden nicht fragen,
welchen Rang innerhalb der Kirche derje-
nige oder diejenige haben, die ihnen das
Evangelium verkiinden, sondern sie wer-
den darauf achten, was das Evangelium
aus ihnen gemacht hat. Es wird nicht
sosehr die Frage sein, wie viele Laien, Prie-
ster und Ordensleute sich fiir die Kirche
engagieren, sondern was sie als Kirche
sagen und tun.

2. Der dritte Weg zu glauben

So heiB3t ein Buch des Luzerner Theologen
Alois Miiller.” Er zeigt darin die zwei
Reaktionen auf, die es auf die gegenwirti-
ge Krise in der Kirche gibt: einerseits die
angstvolle und zugleich machtbetonte
SelbsteinschlieBung in traditionelle Lehr-
und Ordnungsgefiige der Kirche, anderer-
seits die Auslieferung des Glaubensden-
kens an verschiedene Zeitstrémungen,
verbunden mit einem Identitétsverlust
des Christlichen. Miiller entwickelt sechs
Kriterien zur Identitit des christlichen
Glaubens: Dieser ist ein Bibelglaube, ein
Glaube an den Schopfergott, an die Got-
tessohnschaft Jesu Christi, an die Fortdau-
er des gottlichen Wirkens in der Welt nach
der Auferweckung Christi, Glaube an
eine Vollendung von Schépfung und
Menschheit. Er besteht schlieBlich in einer
Ausrichtung des Lebens nach einer Ethik,
die ihre MaBstabe von Gott bezieht. Das
ist nach Miiller der ,dritte Weg": Ein kirch-
licher Glaube ,auf den sechs Siulen der

christlichen  Identitit, . . . verbunden
mit der gewissenhaften Offenheit fiir jede
Erkenntnis und der Dialogbereitschaft
mit allem redlichen Denken und allen red-
lichen Menschen. Diesen Weg kann es
vom christlichen Glauben her geben, muf3
es von der Sendung der Kirche her geben.
Ob es ihn gibt und geben wird, hingt von
den Christen ab, die sich dafiir entschei-

den, ihn zu gehen!"!

3. Christen, diein tiefere Zusammenhinge
einweisen

Das neue Europa hat viele Sorgen und
Probleme, aber auch einige Ideale. Es wird
die Christen daran messen, ob und wie sie
dazu helfen, daB3 diese Ideale verwirklicht
werden.

Europa hat das Ideal der Freiheit. Man
wird auf die Christen schauen, ob und wie
sich an ihnen das Wort erfiillt: ,Die Wahr-
heit wird euch frei machen” (Joh 8,32). Die
Christen werden sich nicht nur fiir ein
Europa einsetzen miissen, in dem die Men-
schen und Vélker in Freiheit leben kén-
nen, sie werden auch an sich selber und
durch sich selber zeigen miissen, von wel-
cher ArtdieFreiheit ist, zu der das Evange-
lium befreit. Sie werden in dem hochst
pluralen Stimmengewirr derer, die von
Freiheit reden, die Stimme des Evangeli-

“ums hérenlassen und zur Geltung bringen

miissen.

Europa will den Frieden. Die Christen
werden sich dafiir einsetzen miissen, daf3
die Menschen und Vélker in Europa in
Frieden leben kdnnen. Sie miissen freilich
auchdarstellen, was derFriedeist, ,dendie
Welt nicht geben kann”.

Europa hat ungeheure Umweltprobleme.
Die Christen werden sich fiirderen Losung
engagieren miissen. Sie werden aber auch
zeigen kénnen, daB die Losung dieser Fra-

10 A, Miiller, Der dritte Weg zu glauben, Mainz 1990.

1 Miiller, Weg 106.



Zauner / Christsein im neuen Europa

127

gen nicht nur in organisatorischen und
wirtschaftlichen MaBBnahmen bestehen
kann, sondern ihre tiefsten Motive daraus
gewinnt, daB3 die Welt und Umwelt als
Schépfung in den Blick kommen.*

Europa will die Lebensbedingungen fiir
die Menschen verbessern. Es will wirt-
schaftliche Integration, politische Zusam-
menarbeit, offene Grenzen und eine
gerechte Sozialordnung. Die Christen
koénnen sich mit ganzem Herzen und aus
tiefster Uberzeugung fiir diese Ideale ein-
setzen. Es darfihnen aber nicht nur darum
gehen, dieses Leben und die Lebensbedin-
gungen zu verbessern. Sie wissen auch
von einem Leben, das aus dem Tod ent-
steht, und sie wissen, daf3 sie alle auf den
Tod Christi getauft sind (vgl. Rom 6,3). Sie

werden auch ,Gottes fremde Sprache”,

die Sprache des Leids zu verstehen versu-
chen und ihr Gehor verschaffen gegen-
iiber vordergriindigen Begliickungsbot-
schaften. Die Christen werden wissen
miissen, daf3 sich die Botschaft des Evan-
geliums nicht elegant einfiigen 146t in das
Konzert anderer Botschaften, die es in
diesem Europa auch gibt. Die Botschaft
Christi bleibt eine Botschaft vom Kreuz,
Jfir die Juden ein Skandal, fiir die Heiden
eine Dummbheit” (1 Kor1,23). Wenn esuns
Christen gelingt, diese letzten Dimensio-
nen unseres Glaubens zur Sprache zu
bringen, dann kdnnte sich das neue Euro-
pa an die Wurzeln erinnern, aus denen
einst das alte Europa gewachsen ist.

12 Vgl. den Sozialhirtenbrief der 6sterreichischen Bischéfe (1990), aber auch das Themenheft ,Die soziale
Botschaft der Kirche” der ThPQ 138 (1990), Heft 1.
13 L. Karrer, Gottes fremde Sprache. Das Kreuz mit dem Leid, Freiburg 1990.



