Janda / Gewissen und Gewissensbildung

243

dung an Formulierungen und Vorschrif-
ten, in denen die Wahrheit ihren gesell-
schaftlich notwendigen Ausdruck findet,
die sie aber auch immer transzendiert und
denen immer eine gesellschaftliche und
geschichtliche Bedingtheit anhaftet. An
Formulierungen kann disziplinidr gebun-
den werden, die Wahrheit aber verlangt
die Zustimmung des suchenden und auto-
nomen Menschen.

Die vorausgehenden Uberlegungen haben
deutlich gemacht, daB3 das Gewissen ein
unverzichtbarer Bestandteil der menschli-
chen Existenz ist. Das Gewissen bewirkt
Lebendigkeit; es 148t glauben, hoffen und
lieben; es ist kein schéner Luxus, auf den
man um des lieben Friedens willen ver-
zichten kénnte, sobald er zu unertrigli-
chen Konflikten fithren oder jemand zu
teuer zu stehen kommen sollte. Die Frage
darf nicht heif3en, wie man den Menschen
binden, sondern wie man ihn zur Verbun-
denheit fiihren kann.

I1. Erziehung zum Gewissen

Freilich werden gerade diejenigen, die
mehr Verantwortung tragen und mehr
Einsicht haben, immer wieder von der
Versuchungdes GroBinquisitors bedringt
werden und sich fragen, ob es im Interesse
des Gelingens des Ganzen nicht besser sei,
den Menschen die Last der Eigenstindig-
keit und der freien Entscheidung abzu-
nehmen.

Die Berufung auf das Gewissen soll natiir-
lich auch nicht iiberstrapaziert werden,
indem man sich in allen méglichen Klei-
nigkeiten darauf bezieht. Es gibt viele
Regelungen, die fiir das menschliche
Zusammenleben notwendig sind, an die
man gebunden ist, sobald sie Geltung
erlangt haben, die aber zu vordergriindig
sind, als daB3 dafiir eine Gewissensbefra-
gung notwendig oder sinnvoll wire. Man
denke dabei etwa an die vielen Regelungen
des StraBenverkehrs, an Hausordnungen
usw.

Das Gewissen ist die im Menschen
schlummernde Werdekraft zum Guten. Es
ist ein helles Licht, das sehen und einsehen
148t. EsliBt an den buddhistischen Begriff
der Erleuchtung denken, durch die der
Mensch an das Ende aller Irrwege gelangt.
Es bleibt aber nach den Worten Jesu auf
das Auge angewiesen, durch das das
Licht, das Orientierung gibt und nicht
stolpern 14Bt, eingelassen wird (Mt
6,21—23).

Handeln gegen das Gewissen ist Handeln
gegen das, was werden soll und werden
konnte; es ist ein Leben gegen besseres
Wissen, das hier allerdings mehr meint als
das, was kognitiv gewul3t wird. Das
Gewissen begleitet den Menschen auf sei-
nen Weg; esistihm vorgegeben, aber nicht

im Sinne einer von ihm unabhingigen
Verhaltenssteuerung. Es ist immer auch
Ausdruck der eigenen Menschlichkeit
und darum so gut und so miindig wie der
Mensch selber.

Darum ist auch jede Erziehung, die das
Erwachsenwerden des Menschen und
seine Begegnungsfihigkeit im Auge hat,
gleichbedeutend mit Gewissenserzie-
hung.

Erziehung hat grundsatzlich ein doppeltes
Anliegen: die Entfaltung derim Menschen
schlummernden Anlagen, wodurch das
Gehen eines eigenen Weges ermoglicht
wird, und das Zur-Kenntnis-Nehmen der
metaphysisch, physisch, gesellschaftlich,
kulturell und familidr bedingten Gege-
benheiten. Die Harmonisierung dieser



244

Janda / Gewissen und Gewissensbildung

doppelten Zielsetzung ist allerdings in der
Praxis oft schwierig. Wenn von den Még-
lichkeiten und Methoden der Erziehung
die Rede ist, bleibt naturgemil3 immer ein
(gréBerer) Rest ungesagt oder unsagbar.
Alle verfiigbaren Modelle bleiben Hilfs-
konstruktionen, die nie die ganze komple-
xe Wirklichkeit erfassen, sondern immer
nur einzelne Gesichtspunkte verdeutli-
chen. Essei beispielsweise an Bekehrungs-
erlebnisse gedacht, die ja als grundlegend
neue Wert- und Gewissensorientierungen
zu verstehen sind. Die Verinderung
betrifft den ganzen Menschen und ist
meist von einer starken Emotionalitit
getragen. Redet man nun vom Wirken der
Gnade und davon, daf3 derartige Bekeh-
rungen erbetet werden miissen, so macht
man deutlich, da3 man den Vorgang aus
der Sicht des Glaubens versteht und deu-
tet, aber man erklart seine Entstehung und
seine Bedingtheit damit nicht. Versucht
man hingegen mit humanwissenschaftli-
chen Methoden die Ursachen und Gesetz-
méBigkeiten derartiger Verianderungen
anzugeben, so kann man zwar Detailant-
worten, aber keine umfassende Erklarung
des Gesamtphénomens geben.

1. Erziehung als Begleitung und Stimulie-
rung menschlicher Entwicklung.

Hinter dieser Formulierung verbirgt sich
bereits ein Programm. Es wird dem
Erwachsenwerden des Menschen und der
Ausbildung der Fihigkeit, Zusammen-
hinge richtig zu sehen und die sich daraus
ergebenden Folgerungen zu ziehen, der
Vorrang eingerdumt gegeniiber der Ver-
mittlung von Kenntnissen iiber das richti-
ge Verhalten. Was durch Belehrung zur
Kenntnis gebracht wird, reicht nicht aus,

denn es kommt nicht nur darauf an, was
man weif3, sondern vor allem darauf, wie
man etwas wei3. Im Vordergrund steht
darum anstelle der Belehrung die mensch-
liche Entfaltung, fiir die das Einiiben in
Solidaritit und das Erlernen eines
Gesprichs, das den anderen akzeptiert,
von groBer Wichtigkeit ist.™

Dieses anspruchsvolle, einer diskursiven
Ethik vergleichbare Anliegen darf jedoch
nicht verwechselt werden mit unverbind-
lichen und nicht weiterfithrenden Moral-
diskussionen und auch nicht mit einer
,Uberpidagogisierung, die priméar sach-
bezogene Lernprozesse zugunsten sozial-
therapeutischer — kompensatorischer
Funktionen preisgibt’” Wenn der
Hauptakzent auf die Entwicklung gelegt
wird, so hei3t das nicht, da3 die Inhalte
belanglos waren. Auch ist mit Entwick-
lung immer mehr gemeint als eine bloBe
Verinderung der kognitiven Denk-
strukturen.

2. Das Stufenmodell

In der gegenwirtigen Diskussion iiber die
menschliche Entwicklung spielen die Ent-
wicklungsstufen, wie sie von Piaget und
Kohlberg dargestellt wurden, eine grof3e
Rolle. Trotz mancher kritischer Anfragen
und trotz unterschiedlicher Auffassungen
in Detailfragen und in der Bezeichnung
der Stufen wird an einigen Grundaussa-
gen der Stufentheorie nicht gezweifelt.
Die menschliche Entwicklung beginnt
demnach auf einer vormoralischen Stufe,
auf der die Haltung der Einverleibung, die
Befriedigung der eigenen Bediirfnisse und
Ichbezogenheit bestimmend sind.

Der nichste Schritt ist die Auseinander-
setzung mit der duBBeren Realitit und mit
den sozialen Gegebenheiten und ihren

10 M. W. Berkowitz, Die Rolle der Diskussion in der Moralerziehung, in: Oser/Fatke/Hdffe, a.a.O., 97.

11 M. Keller/S. Reuss, Der ProzeB moralischer Entscheidungsfindung, in: Oser/Fatke/Hbffe, a.a.O., 142.

12 R. Débert, Wider die Vernachlissigung des ,Inhalts’ in den Moraltheorien von Kohlberg und Habermas,
in: W. Edelstein/G. Nunner-Winkler (Hg.), Zur Bestimmung der Moral, Frankfurt 1986, 86—125.



Janda / Gewissen und Gewissensbildung

245

sozialen Verhaltensmustern. Das Errei-
chen dieser Stufe, auf der die in einer
Gesellschaft geltenden Regelungen und
Konventionen gekannt und anerkannt
werden, ist unverzichtbar, auch wenn
natiirlich klar ist, da3 nicht alle Konven-
tionen dasselbe Gewicht haben. ,Primo-
ralisches Verhalten, das bei dlteren Kin-
dern und Erwachsenen auftritt, ist in der
Regel sowohl beim Individuum als auch
fiir die Gesellschaft als pathologisch
anzusehen

Diese Stufe kann nicht iibersprungen wer-
den. Es gibt keinen ,direkten” Weg von
einer hedonistischen Grundorientierung
zur autonomen Einsicht. Dieser Weg fiihrt
iiber die Phase der Sozialisation und der
Ubernahme vorgegebener Verhaltens-
weisen.

AlleSozialisation nur negativ als Unterdriickung der
individuellen Anlagen und nicht auch als lebensfor-
dernde Beheimatung und Zugehérigkeit verstanden
zu haben, war der Irrtum einer extrem verstandenen
antiautoritiren Erziehung. Natiirlich ist die Sorge
angebracht, daB3 die auf dieser Stufe notwendige
Sozialisation zur vordergriindigen Indoktrination™
wird, die jede weitere Entwicklung hemmt. Wenn
auch Kohlberg den Hauptakzent in der moralischen
Erziehung auf die rationale Reflexion gelegt hat, so
hat er doch gewuBt, daB dieser eine frithere Soziali-
sation der ,Tugenden” vorausgehen muf3."®

Die Ubernahme konventioneller Verhal-
tensweisen stellt noch kein moralisches

Verhalten im Vollsinn des Wortes dar. Im
Vordergrund stehen die Ubereinstim-
mung mit den bestehenden Normen, die
Angst vor dem ,Erwischtwerden” und die
Scham, den Erwartungen nicht gerecht zu
werden, nicht aber der Gedanke an eine
personale Schuld.

Die eigentlich moralische Ebene wird auf
der dritten Stufe erreicht; bestimmend
sind hier die eigene Einsicht und Urteilsfi-
higkeit sowie das sich daraus ergebende
Handeln, aber auch das Wissen um die
Méglichkeit des Versagens.'*

Sieht man einmal davon ab, daf3 die Gren-
zen zwischen den einzelnen Stufen nicht
exakt horizontal verlaufen und dafB
bereits Kinder auf der konventionellen
Stufe zu einem gewissen Maf3 an morali-
scher Einsicht fahig sind,’® bedeutet dies,
daB erst auf dieser letzten Stufe eine Beru-
fung auf ein personales Gewissen moglich
ist. Was auf der vorhergehenden Stufe als
Gewissen” erlebt wird, ist eher das Wir-
ken einer verinnerlichten Sozialkontrolle.

Beziiglich der Stufentheorie sei noch ein
anderer Gedanke erwidhnt. Ob das kon-
krete Verhalten eines Menschen pri- oder
postkonventionell einzustufen ist, ist
nichtimmerleicht zu entscheiden und ver-
langt das Einbeziehen des gesamten Kon-
textes. Sollte aber der Urteilende selber

13

14

15a

16

]. Garbarino/U. Bronfenbrenner, Die Sozialisation von moralischem Urteil und Verhalten aus interkultu-
reller Sicht, in: H. Bertram (Hg.), Gesellschaftlicher Zwang und moralische Autonomie, Frankfurt 1986,
261 f. ,Fiir die Eltern aus verschiedenen Kulturen steht fest, da3 Kinder mit dem dritten Geburtstag die
Normen verbotenen Verhaltens kennen und bis zum siebten Geburtstag imstande sein sollten, ihr Verhal-
ten entsprechend zu regulieren.” J. Kagan, Die Natur des Kindes. Miinchen 19872, 182. Nach Kagan ist
die Bereitschaft von Kindern, Normen zu iibernehmen, sehr tief verankert. Sie hangt unmittelbar mit der
unabdingbaren Notwendigkeit menschlicher Sozialisation zusammen. Behavioristische Erklarungen rei-
chen als Erkldrung nicht aus. Kagan, a.a.O., 183 f.

Der Begriff ,Indoktrination’ ist dabei nicht nur auf die Lehrinhalte anzuwenden, sondern kann sich auch
auf die Lehrmethoden oder die Absicht des Lehrers beziehen. Vgl. dazu L. Kohlberg, Der ,Just Community’
— Ansatz der Moralerziehung in Theorie und Praxis, in: Oser/Fatke/Héffe, a.a.O., 27.

Kohlberg, Der Just Community — Ansatz, a.a.0., 26.

Essei wenigstens angemerkt, daf3 auch die Auseinandersetzung mit der Schuld und die Erfahrung von Ver-
gebung von groBer Bedeutung fiir die Gewissensbildung sind. Vgl. St. E. Miiller, Personal-soziale Entfal-
tung des Gewissens im Jugendalter. Eine moralanthropologische Studie, Mainz 1984, 117.

E. Turiel, Die Entwicklung sozial-konventionaler und moralischer Konzepte, in: W. Edelstein/M. Keller
(Hg.), Perspektivitit und Interpretation. Beitriige zur Entwicklung des sozialen Verstehens, Frankfurt
1982, 150 f und 179 f. Ebenso A. Blasi, Autonomie im Gehorsam, a.a.O., 303.



246

Janda / Gewissen und Gewissensbildung

iiberwiegend auf der konventionellen Stu-
fe stehen, so ist es ihm unméglich, ein von
der Konvention abweichendes Verhalten
als verantwortet (postkonventionell)
anzusehen. Da ihm die Ebene des Post-
konventionellen nicht verfiigbar ist, kann
er in einem von der Norm abweichenden
Verhalten nur einen Akt der Willkiir, die
durch entsprechende Normen gebunden
werden muf3, sehen.

Im Unterschied zum Erreichen der zweiten
Stufe ist der Ubergang zur dritten Stufe
weder eine Selbstverstindlichkeit noch
allgemein zu erwarten." Es ist daher nach
den Voraussetzungen und Bedingungen
zu fragen, unter denen der Verzicht auf
auBerlich bindende Ordnungsstrukturen
zur Einsicht und Verantwortung und nicht
zu einer Herrschaft von Egoismus,

Bequemlichkeit und Eigeninteressen
fiihrt.
3. Das kognitive Element

Trotz mancher Kritik an Kohlberg, in des-
sen Theorie die kognitive Auseinanderset-
zung eine (zu) groBe Rolle spielt, darf die
Bedeutung des Rationalen fiir die Ent-
wicklung eines moralischen Urteils nicht
unterschitzt werden. Dies ist gerade in
einer Zeit zubetonen, in der man gerne der
Kraft des Sich-Einfiihlens das Wort redet.
Je komplexer menschliches Leben wird, je
verborgener und undurchschaubarer die
Zusammenhinge zwischen Ursachen und
Wirkungen werden und je starker und ver-
heerender sich Ursachen auswirken kén-

nen, die mit einem nur geringen Aufwand
von vielen gesetzt werden kénnen, umso
wichtiger ist die Ausbildung der Fihig-
keit, Zusammenhinge, die man weder
rechtzeitig erleben noch erspiiren kann,
durch Nachdenken zu erkennen.

4. Das soziale Element

Gerade im AnschluB an Kohlberg wurde
aber auch deutlich gemacht, wie sehr das
Entstehen kognitiver Einsichten und vor
allem deren Wirksamkeit vom gesell-
schaftlichen Kontext und vom Grad der
sozialen Zugehérigkeit des Menschen
abhingig ist. Moralitit kann nicht vom
sozialen Verstehen und von der sozialen
Interaktion abgeldst werden.'®

Fiir die Entwicklung eines moralischen
BewuBtseins heiBt das, daB es wichtiger
ist, daf} aus einem gleichgiiltigen Neben-
einander ein echtes Miteinander wird, als
daB moralische Inhalte gelernt werden.*

Die frithkindlichen Sozialkontakte

Es sei hier zunichst an die grundlegende
Bedeutung erinnert, die den ersten Sozial-
kontakten in der frithesten Kindheit
zukommt. Das MafB und die Qualitit der
Zuwendung und die damit gegebenen
ersten Erfahrungen von Begegnung sind
nicht nur fiir diese Phase lebenswichtig;
sie sind auch im hohen Maf3 verantwort-
lich fiir die spitere soziale Integrationsfa-
higkeit und damit auch fiir die Ausbildung
des moralischen BewuBtseins und des

7 J. Garbarino/U. Bronfenbrenner, Die Sozialisation von moralischem Urteil und Verhalten aus interkultu-

reller Sicht, a.a.0., 263.

18 W, Edelstein/M. Keller (Hg.), Perspektivitit und Interpretation, Frankfurt 1982, Vorwort 8. A. Blasi, Die
moralische Persénlichkeit: Reflexion fiir die Sozialwissenschaften und die Erziehung. W. Lempert, Mora-
lische Urteilsstufen und Niveaus sozialer Aggregation. Beide Beitrige in: E Oser/W. Althof/D. Garz
(Hg.), Moralische Zuginge zum Menschen — Zuginge zum moralischen Menschen, Miinchen 1986, 67

und 84.
19

Rationalitit und Liebe sind als die Grundkomponenten des Gewissens anzusehen. Beide sind menschliche

Grundlagen, beide bediirfen der Entfaltung. Die Liebe erméglicht Einsicht und gibt ihr zugleich die
menschliche Nihe und die bejahende Verbundenheit; die Rationalitat bewirkt, daB die Liebe nicht im

emotional Zufilligen bleibt.



Janda / Gewissen und Gewissensbildung

247

Gewissens, das ja — wie oben ausgefiihrt
— als Fihigkeit zur Begegnung zu verste-
hen ist. Das Nichtzustandekommen von
vertrauender Begegnung in der friihen
Kindheit bedeutet eine Behinderung der
Gewissensbildung in ihrem emotiven
Wurzelgrund.

Die Art der Begegnung und des Miteinan-
ders erfihrt im Laufe der Entwicklung
immer wieder eine Veranderung. Das Stu-
fenmodell meint ja genau das, daf3 ein ein-
mal gefundenes Gleichgewicht des Mit-
einanders wieder verlorengeht und auf
einer anderen Stufe neu gefunden werden
muB. Die Entwicklung bedeutet daher
immer wieder Verlust und Neuorientie-
rung und hat krisenhaften Charakter.

R. Kegan hat iiberzeugend dargelegt, da3
jeder Reifungsschritt (und nicht nur der
im Kleinkindalter oder in der Pubertiit)
eine sich verindernde Begleitung braucht.
Diese muf3 zunichst festhalten im Sinne
von Schiitzen, Bewahren, Binden und
Beheimaten, wobei aber nicht nur das
DaB des Festhaltens wichtig ist, sondern
auch das Wie. Ist die Zeit dafiir reif, gilt es
loszulassen und damit den Ablésungspro-
zeB zu unterstiitzen. Es ist aber in dieser
Phase des Uberganges und der noch nicht
gefundenen Neuorientierung wichtig, in
der Niihe zu bleiben, auch wenn die Abl6-
sung mit Aggressionen verbunden ist.”

Die soziale Zugehorigkeit des Heran-
wachsenden

Fiir die Gewissensbildung ist von Bedeu-

tung, daB auchin der Phase, indersich der
Mensch an Konventionen orientiert, diese
nicht nur als duBlere Disziplinierungs-
maBnahmen erlebt werden. Von dem
Zeitpunkt an, da die festhaltende Kraft
der Familie zu Ende geht, wird das
BewuBtsein der Zugehorigkeit zur Gesell-
schaft wichtig. Es ist dabei an die gesell-
schaftliche Situation gedacht, die ihre
Eigengesetzlichkeit hat, die vorgegeben ist
und eine gewisse Hirte hat, die aber doch
noch iiberschaubar ist. Zu nennen sind
hier z. B. die politische und die kirchliche
Gemeinde, der Betrieb oder die Schule.
Die vor allem emotional bedingte und frei
gewihlte Zugehdrigkeit zu einem Freun-
deskreis ist zu beliebig und zu leicht auf-
l6sbar; ein gemeinsames Engagement fiir
groBe Weltprobleme birgt die Gefahr, daf3
man iiber das Denken in die Ferne das
eigene konkrete Leben iibersieht.

Aus der duflerlich gegebenen Zugehérig-
keit ein Miteinander und gemeinsames
Gestalten zu machen, ist das groB3e und
zugleich schwierige Anliegen. Das
BewuBtsein der Zugehorigkeit bewirkt,
daB der einzelne wach wird fiir die grée-
re Realitit; es ermdglicht Einsicht in die
Regeln des Zusammenlebens, schafft
Empathie und Riicksichtnahme und
macht fahig, Verantwortung zu iiberneh-
men. Die Zugehérigkeit vermittelt dann
zugleich eine innere Stabilitit, die die
Gesamtgesellschaft  aufgrund  ihrer
Uniiberschaubarkeit und der zerbroche-
nen Plausibilititen nicht mehr leisten
kann.

20

. - . . ist es einsichtig, daB die Gewissensentfaltung in Frage gestellt ist, wenn das Kind keine Gelegenheit

hat, sichliebend an Beziehungspersonen zu binden. Dann lassen sich — in mehr oder weniger starker Aus-
pragung — folgende Symptome beobachten: Normabwehr, emotionale Abstumpfung, Sofortbefriedi-
gung als Prinzip, Realititsabwehr und eine erhéhte Versuchungsanfilligkeit.” St. E. Miiller, a.a.O., 83. R.
A. Spitz, Vom Siugling zum Kleinkind, Stuttgart 1987, 311, schlieBt seine Uberlegungen zur ,Naturge-
schichte der Mutter-Kind-Beziehungen im ersten Lebensjahr” mit dem markanten Satz: ,Das Kind wurde
um die Liebe betrogen, dem Erwachsenen bleibt nur der HaB3

2 R. Kegan, Die Entwicklungsstufen des Selbst. Fortschritte und Krisen im menschlichen Leben, Miinchen
1986, vor allem 165—178. Man denke z. B. an die Notwendigkeit der Entbindung des Kindes nach einem
neunmonatigen Festgehaltenwerden in der Gebarmutter und an die Bedeutung der miitterlichen Nihe

nach der Geburt.



248

Janda / Gewissen und Gewissensbildung

Ob und wie weit die heutige Schule die in
sie gesetzten Erwartungen beziiglich
moralischer Erziehung und Gewissensbil-
dung erfiillen kann, bleibt trotz vieler
Bemiithungen um eine Schulgemeinschaft
fraglich. Skepsis ist angebracht. Zu sehr
sind offensichtlich das Prinzip der
Arbeitsteilung und die Segmentierung des
Lebens auch in die Schule eingedrungen.
Auch bringt der universalistische
Anspruch der Schule die Gefahr mit sich,
trotz der Bemiithungen um einen Realitits-
bezug, diesen durch die Schaffung einer
schulinternen Realitit zu ersetzen.?

Der Verlust der Uberschaubarkeit und die
Entfremdung der Schiiler von der Schule
machen der Schule eine moralische Erzie-
hung praktisch unméglich und bewirken,
daB3 die auftretenden Probleme mit Kon-
trolle und diszipliniren MaBnahmen
beantwortet werden. Diese aber schaffen
MiBtrauen und sind ein neuerlicher
AnstoB zur Entfremdung.

Andererseits diirfen aber Disziplin und
Bindung an die Gruppe auch nicht gegen-
einander ausgespielt werden, denn beide
sind wesentliche Elemente von Moralitit
und moralischer Erziehung.?

Durch Disziplin allein ist aber moralisches Verhalten
nicht zu erreichen. Ein Beispiel mag dies verdeutli-
chen: ein Schiiler, der einem anderen, der nach einer
Rauferei bereits am Boden liegt, einen schmerzhaf-
ten Tritt in den Unterleib versetzt, erklért der Lehre-
rin, die ihn zur Rede stellt, daf3 seine Eltern ohnehin
gut versichert seien.

Das Fehlen von Bindung und Zugehorig-
keit 148t kein Miteinander aufkommen,

das die Grundkraft des Moralischen ist,
sondern macht berechnend und kalt.

5. Das Vorbild des Erwachsenen und das
Gesprich unter Gleichaltrigen

Ist von Gewissensbildung die Rede, wird
hiufig auf die Rolle der Erwachsenen ver-
wiesen, die durch ihr Wort und vor allem
durch ihr Beispiel einen wichtigen Beitrag
zu leisten haben. Nun fillt auf, daf} es in
der padagogischen Literatur beziiglich des
Norbildes” ziemlich still geworden ist.
Dies hat gewifl verschiedene Ursachen,
aber esist auch offenkundig, da3 das Vor-
bild oft ohne Wirkung bleibt. Dadurch
wird deutlich, daB es nicht automatisch
wirkt, sondern — neben anderem —
davon lebt, daB es der Ausdruck der tat-
sichlichen eigenen Lebensgrundhaltung
ist, daB es angewiesen bleibt auf die
menschliche Beziehung und auf ein gewis-
ses MalB3 einer allgemein anerkannten
(Selbst)verstandlichkeit.?

Es sei aber auch noch auf einen anderen
Aspekt verwiesen. Piaget zeigt auf, daB3
die soziale Interaktion zwei Grundtypen
kennt. Sie ist komplementiir, sobald sie
sich auf Autoritdt griindet und unter
Ungleichen stattfindet, und sie ist symme-
trisch, wenn die Partner gleichberechtigt
und einander ebenbiirtig sind. Fiir die
moralische Entwicklung hilt Piaget die
symmetrische Interaktion fiir wichtiger,
da sie keine Abhingigkeit schafft, son-
dern den gegenseitigen Respekt und die
Entstechung einer autonomen Moral

2 W. Edelstein, Moralische Interventionen in der Schule. Skeptische Uberlegungen, in: Oser/Fatke/Hoffe,

a.a0., 327—349.
3

C. Power, Demokratische und moralische Entwicklung in einer groB3en &éffentlichen High School, in:

Oser/Fatke/Héffe, a.a.0., 306. Power erinnert an E. Durkheim, der schon 1902/1903 in seinen Vorlesun-
gen deutlich gemacht hat, daB3 Disziplin und Askese zwar nicht an sich gut, aber dennoch fiir die Entfal-
tung des Menschen unverzichtbar sind, die ihrerseits wiederum eine wachsende Zugehérigkeit zur Gesell-
schaft bedeutet. E. Durkheim, Erzichung, Moral und Gesellschaft, Frankfurt 1984, 102—105.

Genau genommen geht es also nicht um ein vorbildliches Verhalten an sich, sondern darum, wie vorbildli-

ches Verhalten fiir den Heranwachsenden attraktiv und damit erst zum Vorbild wird. In diesem Sinn ist
das Vorbild fiir die Gewissensbildung nach wie vor von groB3er Bedeutung. Vgl. etwa St. A. Miiller, a.a.O.,

109—113.



Janda / Gewissen und Gewissensbildung

249

begiinstigt.”® ,Interaktionsprozesse zwi-

schen Gleichaltrigen scheinen fiir manche
Entwicklungsprozesse essentiell zu sein,
etwa fiir die Entwicklung des Selbstkon-
zepts, die Ausbildung reziproker Freund-
schaftskonzepte oder einer autonomen
Moralitat. >

Die Verlagerung des Gewichtes von der
Erziehung durch Erwachsene auf das
Gesprach und die Begegnung unter
Gleichaltrigen, die aber durchaus auf
einer unterschiedlichen Entwicklungsstu-
fe stehen konnen, bedeutet natiirlich
nicht, daB Eltern und Erzieher nun nichts
mehr zu tun hatten. Die Fahigkeit zum
Gesprichist jaweder angeboren noch ent-
steht sie von selber. Ein optimales Diskus-
sionsverhalten muB gelernt und eingeiibt
werden.” Die Aufgabe des Erziehers wird
damit eine andere; er ist nicht mehr der,
der vor allem die Inhalte und die richtigen
Losungen vorzugeben und beispielhaft
vorzuleben hat, sondern der das Gespriach
moglich macht, es in Gang bringt und es
auch in seinem Verlauf engagiert begleitet
und dabei auch durchaus die eigene Uber-
zeugung ins Spiel bringt.

SchluBbemerkungen

Die Berufung auf das Gewissen setzt vor-
aus, daf3 es vorhanden ist und nicht Eigen-
willigkeit filschlich als Gewissen bezeich-
net wird. Das Gewissen bleibt trotz aller
Eigenstindigkeit immer auch auf das
soziale Umfeld bezogen und auch auf die
Belastungen, unter die ein Mensch geraten
kann. Der Moralitit des Menschen sind
damit Grenzen gesetzt. So ist zu erkléren,
daB es eine gewisse ,Kulanz” im menschli-

chen Verhalten gibt und eine an sich beste-
hende Idealmoral in einzelnen Fillen auf
~verniinftige” Weise und im Rahmen des
Ublichen an die Realitit angepaBt wird.?
Bei aller gebotenen Redlichkeit meint
man, nicht gleich ,ein Heiliger’ sein zu
miissen.

Die Wege der Gewissensbildung sind
langwierig und miithsam. Es 148t sich nie
voraussagen, ob die Geduld und die Zeit
der Beteiligten ausreichen, sie zu Ende zu
gehen, oder ob man sich nicht gezwungen
sieht, zu anderen MaBnahmen Zuflucht
zu nehmen, um die notwendigen Ziele
nicht zu verfehlen.

Trotz gegenteiliger verbaler Beteuerungen
ist heute die allgemeine Situation einer
Erziehung zum Gewissen eher abtriglich.
Die Orientierung am Erfolg und am Errei-
chen der gesetzten Ziele steht dermaf3en
im Vordergrund, daB3 die Riicksichtnah-
me auf die individuelle Entwicklung ihr
gegeniiber zuriicktritt. Man befiirchtet,
daB das Gewissen der Menschen letztlich
zu unverlaBlich ist, als daf3 man ihm die
wirklich wichtigen Dinge iiberlassen
kénnte, und meint, daB diese durch Geset-
ze und Normen besser abgesichert seien.
Es wire kurzsichtig, die Ursache fiir diese
Haltung allein in der fehlenden Einsicht
von Verantwortlichen oder in einer vor-
dergriindigen Leistungsorientierung zu
sehen. Die Anliegen, um die es geht, sind
ernst und haben zu einem guten Teil das
Wohl der Menschen zum Ziel. Man denke
etwa an die Pflichten von Lehrern gegen-
iiber ihren Schiilern, an das Angewiesen-
sein alter Menschen auf Pflege oder an die
Unverzichtbarkeit eines richtigen Um-
weltverhaltens. Die Gefahr der Verwahr-

stein/Habermas, a.a.O., 39f und 43—45.

Nach J. Youniss, Moral, kommunikative Beziehungen und die Entwicklung der Reziprozitit, in: Edel-

M. Auwiirter/E. Kirsch, Zur Ontogenese der sozialen Interaktion, in: Edelstein/Habermas, a.a.O., 174.

27 M. W. Berkowitz, Die Rolleder Diskussion in der Moralerziehung, in: Oser/Fatke/Héffe, a.a.O., 89—123.

Fattke/Héffe, a.a.O., 192—214.

M. Nisan, Begrenzte Moralitit. Ein Konzept und seine erzieherischen Implikationen, in: Oser/



250

Janda / Gewissen und Gewissensbildung

losung des Zusammenlebens und eines
Verfalles der Kultur ist nicht gering einzu-
schitzen. Es ist allerdings die Frage, ob
man nicht schon zu lange und letztlich
vergeblich versucht hat, dieser Gefahr vor
allem durch das Aufstellen von Gesetzen
zu begegnen.

Die Spannung zwischen dem Risiko der
freien Gewissensentscheidung und der
Sorge um das richtige Verhalten ist nicht
aus der Welt zu schaffen.”” Je mehr aber
der Mensch an den Buchstaben gebunden
wird, umso groBerist die Gefahr, daf3 sein
Gewissen nicht zur Entfaltung kommt
und er letztlich auch unfihig bleibt zu
glauben, zu hoffen und zu lieben. Umge-
kehrt ist die Entscheidung fiir das Gewis-
sen nie allein aus den beobachtbaren Fak-
tenabzuleiten, sondernsieist eine Option,
die aus dem Glauben kommt.

Aus einer christlichen Gesinnung heraus
sollte man die Gesellschaft weder beleh-
ren, daB sie sich mit mehr Mut auf das
Gewissen des Einzelnen verlassen sollte,
noch auf der anderen Seite zum Handlan-
ger fiir die Einhaltung ihrer MaBnahmen
werden. Es geht aber darum, daf3 die pro-
phetischen Worte der Bibel und das Anlie-
gen Jesu gegen alle gegenteiligen Erfahrun-
gen lebendig erhalten werden. Es ist nicht

Aufgabe einer christlichen Kirche, die
Menschen zu bewahren, indem sie sie in
Ordnungsstrukturen festhilt, sondern sie
soll sie lehren zu lieben.

Die Freiheit, die Gott den Menschen zuge-
mutet hat, schlie3t immer das Risiko ein,
daf3 diese dasihnen gegebene Paradies zer-
storen. Wer diese Gefahr vermeiden will,
indem er einen Stacheldrahtzaun um den
Garten zieht, zerstort das Paradies aber
auch, daereszum Gefangnismacht. Diese
Tatsache verhindert jedoch nicht, daf3
man sich dann, wenn das ,Stacheldraht-
paradies” aufgegeben wurde, mit Wehmut
daran zuriickerinnert, beziehungsweise es
imnachhinein zum Paradies macht, das es
in Wirklichkeit nicht gewesen ist.

Vielleicht ist eine Risikobereitschaft, die
zugunsten der freien Entscheidung des
Menschen sogar den Verlust eines Para-
diesesin Kauf nimmt, eine der Eigenschaf-
ten, die letztlich nur Gott zukommen und
von der glaubende Menschen in den gro-
Ben Nachten ihres Glaubens nur trdumen
konnen. Aber auch wenn dem so ist, soll-

ten diese Menschen dann, wenn sie zur

,Realitat’ erwachen, ihre Glaubenstriu-
me, in denen sich die andere Wirklichkeit
spiegelt, in Erinnerung behalten.

» Vgl. dazu]. Strasser, Sicherheit als destruktives Ideal, in: Der Traum der Vernunft. Vom Elend der Aufkla-
rung. (2. Folge) Darmstadt 1986, 233-247. ,In unserem Sicherheitswahn sind wir drauf und dran, alles,
was im Leben wertvoll ist, dem ,gro3en Dieb, den anonymen Apparaten und ihrer Zwangsgewalt zu

opfern.” (247)

Ihre Fidelis in
Mitarbeiter-
Selbstverwaltung

4020 Linz, KapuzinerstraBe 38
Telefon (0 73 2) 77 74 87, 77 92 53
Telefax (0 73 2) 78 33 87




