
Kotter Ignatianischer Gehorsam 251

ANS ROTTER

lgnatianischer Gehorsam damals und heute

wird und Was ın der heutigen Zeit
Gehorsam und Gewissen haben vIe  ] miteinan- bedeuten ann
der [un. Blinder Gehorsam ist etztlich eın
gewissenloser Gehorsam. einem konkreten
Beispiel, der Gehorsamsauffassung bei Igna- Bemerkung ZUTr Hermeneutik
tius, zeigt der utor, Professor für Moraltheo-
logie der ath Theol Fakultät Innsbruck,
wıe recht verstandener Gehorsam ausschauen Jeder Mensch hat seine eigene Berufung
soll Selbstverständlich konnten Ideal und und jede Zeit hat ihre eigene Aufgabe und
Wirklichkeit uch In der Gesellschaft Jesu ihr ejıgenes Verständnis VO illen (Got-
nicht immer Deckung gebracht werden.
Diese Tatsache ist nicht Gegenstand der nach- tes. Deshalb ware falsch, die Autfas-

SUNg, die etwa Jgnatius Loyola VO'folgenden Ausführungen, se]l ber zumindest
erwähnt. (Redaktion) horsam gegenüber dem Willen Gottes

und auch VO horsam gegenüber den
Obern gehabt hat, als eın Gesetz

Die Gesellschaft Jesu feiert ın diesem Jahr betrachten, das Buchstabe für Buchstabe
den 500 Geburtstag ihres Stifters, des hl für alle Zukuntft gilt uch dann, wenn eın
lgnatius, der 1491 ın Loyola 1mM Basken- Orden SIC. bemüht, sich AUS seınen Wur-
and das Licht der Welt erblickt hat Der zeln und Traditionen erNeuem, wird 8

Orden verbindet damit auch das Geden- das Verständnis des Gründers nicht völlig
ken 450 Jahre se1it der Bestätigung der unverändert wieder ausgraben können,
Satzungen des ÖOrdens und damit seiner sondern immer auch die Auffassung se1-
offiziellen Anerkennung. Dieses letztere nier jeweiligen Zeit einbringen. So ist nicht
Ereignis gehört freilich bereits in das Jahr zuletzt bei unserem Thema zu bedenken,
1540, aber ©S sollten die beiden großen daß auch Ignatius eın ind seiner Zeit
Anlässe für eın Gedächtnis ZUSAMMENZEC- WarTr und ZWar eiıner Zeit, die geprägt War

legt werden. Der Orden bemüht sich, Von monarchistischen Strukturen, und
seine eigene Tradition wieder Jebendig grundsätzlich eine andere Auffassung VvVon

machen und versucht auch ach außen, Autorität hatte, als S1e heute eigen ist
se1ıne Anliegen zu verdeutlichen und viel- Man ann durchaus plausibel machen,
leicht manche Vorurteile abzubauen. daß ©5 aufgrund der soziologischen ege-
Wenn VO Jesuitenorden gesprochen benheiten der damaligen Zeit auch seın
wird, ann en. INan häufig n eine mußte. Demokratisches Verhalten, wıe
besondere Form des Gehorsams, die als WIr heute kennen, eine höhere Bil-
Verstandesgehorsam charakterisiert wird dung und andere Formen VOIl ntorma-
und sich nicht zuletzt in derUnterordnung tiıon und Kommunikation VOTaUSs, als 6S1e

den illen des Papstes zeigen soll In 1n der damaligen eit verbreitet
der Jlat ist 1e Frage des Gehorsams für die 1e Auseinandersetzung mıit den Quellen
Spiritualität der Gesellschaft Jesu zentral. auch 1m Bereich der Spiritualität annn
Allerdings mMUu da einıges Zu rechten nicht besagen, daß das Verständnis eıner

anderen Zeit unverändert als Vorbild undVerständnis gesagt werden, damit auch
ersichtlich ist, wI1ıe dieser Gehorsam odell für. heute heranzuziehen ware,
verstehen ist, sehr geschätzt sondern daß eher darum geht, eın

Rotter / lgnatianischer Gehorsam 251 

HANS ROTTER 

lgnatianischer Gehorsam damals und heute 

Gehorsam und Gewissen haben viel miteinan­
der zu tun. Blinder Gehorsam ist letztlich ein 
gewissenloser Gehorsam. An einem konkreten 
Beispiel, der Gehorsamsauffassung bei lgna­
tius, zeigt der Autor, Professor für Moraltheo­
logie an der Kath. Theol. Fakultät Innsbruck, 
wie recht verstandener Gehorsam ausschauen 
soll. Selbstverständlich konnten Ideal und 
Wirklichkeit auch in der Gesellschaft Jesu 
nicht immer zur Deckung gebracht werden. 
Diese Tatsache ist nicht Gegenstand der nach­
folgenden Ausführungen, sei aber zumindest 
erwähnt. (Redaktion) 

Die Gesellschaft Jesu feiert in diesem Jahr 
den 500. Geburtstag ihres Stifters, des hl. 
lgnatius, der 1491 in Loyola im Basken­
land das Licht der Welt erblickt hat. Der 
Orden verbindet damit auch das Geden­
ken an 450 Jahre seit der Bestätigung der 
Satzungen des Ordens und damit seiner 
offiziellen Anerkennung. Dieses letztere 
Ereignis gehört freilich bereits in das Jahr 
1540, aber es sollten die beiden großen 
Anlässe für ein Gedächtnis zusammenge­
legt werden. Der Orden bemüht sich, 
seine eigene Tradition wieder lebendig zu 
machen und versucht auch nach außen, 
seine Anliegen zu verdeutlichen und viel­
leicht manche Vorurteile abzubauen. 
Wenn vom Jesuitenorden gesprochen 
wird, dann denkt man häufig an eine 
besondere Form des Gehorsams, die als 
Verstandesgehorsam charakterisiert wird 
und sich nicht zuletzt in der Unterordnung 
unter den Willen des Papstes zeigen soll. In 
der Tat ist die Frage des Gehorsams für die 
Spiritualität der Gesellschaft Jesu zentral. 
Allerdings muß da einiges zum rechten 
Verständnis gesagt werden, damit auch 
ersichtlich ist, wie dieser Gehorsam zu 
verstehen ist, warum er so sehr geschätzt 

wird und was er in der heutigen Zeit 
bedeuten kann. 

Bemerkung zur Hermeneutik 

Jeder Mensch hat seine eigene Berufung 
und jede Zeit hat ihre eigene Aufgabe und 
ihr eigenes Verständnis vom Willen Got­
tes. Deshalb wäre es falsch, die Auffas­
sung, die etwa lgnatius v. Loyola vom 
Gehorsam gegenüber dem Willen Gottes 
und auch vom Gehorsam gegenüber den 
Obern gehabt hat, als ein Gesetz zu 
betrachten, das Buchstabe für Buchstabe 
für alle Zukunft gilt. Auch dann, wenn ein 
Orden sich bemüht, sich aus seinen Wur­
zeln und Traditionen zu erneuern, wird er 
das Verständnis des Gründers nicht völlig 
unverändert wieder ausgraben können, 
sondern immer auch die Auffassung sei­
ner jeweiligen Zeit einbringen. So ist nicht 
zuletzt bei unserem Thema zu bedenken, 
daß auch lgnatius ein Kind seiner 2'.eit 
war und zwar einer Zeit, die geprägt war 
von monarchistischen Strukturen, und 
grundsätzlich eine andere Auffassung von 
Autorität hatte, als sie uns heute eigen ist. 
Man kann durchaus plausibel machen, 
daß es aufgrund der soziologischen Gege­
benheiten der damaligen 2'.eit auch so sein 
mußte. Demokratisches Verhalten, wie 
wir es heute kennen, setzt eine höhere Bil­
dung und andere Formen von Informa­
tion und Kommunikation voraus, als sie 
in der damaligen Zeit verbreitet waren. 
Die Auseinandersetzung mit den Quellen 
auch im Bereich der Spiritualität kann 
nicht besagen, daß das Verständnis einer 
anderen 2'.eit unverändert als Vorbild und 
Modell für- heute heranzuziehen wäre, 
sondern daß es eher darum geht, ein 



252 Rotter ]gnatianischer Gehorsam

Gespräch mıiıt gnatius führen und sich en, die azu helfen, gemäß uNnserem Institut auf
dort Von ihm inspirlıeren zu lassen, dem begonnenen Weg des göttlichen Dienstes besser

voranzugehen.“genuıin Christliches spürbar wird und
auch für Zeit lebbar ist Jgnatius ll also, dafß der Geist des

ÖOrdens bestimmt sel durch das Gesetz der
1eund der Güte Allerdings brauchtAllgemeine Charakteristik
dazu auchgewIlsse soziale und strukturelle

Vielfach ist die einung verbreitet, Hilfen und In diesem Sinne sollen die Sat-
lgnatius einen sehr militärischen, bedin- ZUNgen dem Ziel eınes gedeihlichen
gungslosen Gehorsam verlangt habe Zusammenlebens und eines £ruchtbaren
Manche sehen das schon dadurch als Arbeitens dienen.
bewiesen all, der oberste Leiter des Wichtig ist ur Jgnatius, da der Gehor-
Jesuitenordens als Pater General bezeich- Sa dQus einer inneren Zustimmung
net wird. Sie meıinen, dieser Aus- kommt. Ignatius ordert eım Gehorsam
druck dem Militärwesen ninomMMEeEe sel. Von den Mitbrüdern:
Tatsächlich bedeutet aber General der „5;  Je sollen dabei die Augen auf Gott uNnseren Schöp-Generaloberer 1Ur soviel wIıe allgemeiner fer und Herrn gerichtet halten, dessentwillen
ÖOberer bzw. der ÖObere aller. Deshalb 1st dieser Gehorsam geleistet wird, und sich bemühen,

1ImM Geist der Liebe und nicht verwirrt durch Furchtdiese Bezeichnung auch in sehr vielen
anderen Orden und Kongregationen voranzugehen, daß WITFr alle ermutigen, keinen

B Vollkommenheit verfehlen ““üblich und ist ebensowenig militärisch
verstehen, wıe etwa der Titel Generalvi- Dabei stellt Jgnatius auch 1e Autorität

einen hohen Anspruch, denn der e NOT-kar der der Begriff Generalabsolution.
Was für das Gehorsamsverständnis des chende soll die Stimme des bern „S'

ansehen undeinschätzen, alsame sS1e VO  3Ignatius bezeichnend ist, weist eigentlich
in die entgegengesetzte Richtung: .Christus Her  TnN.  u33 Ignatius weiß,

Der Gehorsam des ÖOrdensmannes soll daß eıneguteAusübungderAutorität eıne
sich nicht einfach In außerem Parieren, wichtige Voraussetzung für einen vorbild-

lichen Gehorsam ist. Wenn der Gehorsamsondern zunächst freiwilliger Zustim-
IMUNgs zeigen. Das kommt schon In den a einer Haltung der Liebe heraus gelei-

stet werden soll, ann wird das me!l-Konstitutionen, also ıIn den Satzungen des
ÖOrdens ZUIN Ausdruck. Jgnatius schreibt sSten durch eıne Art der Autoritätsaus-
1Im Vorwort dazu übung gefördert, die selbst glaubwürdig

diesen Geist der Liebe bezeugt.
iNSeTer Seite muß mehr als irgendeine äußere Jgnatius ist sich auch bewußt, daß Gehor-

Satzung das innere Gesetz der Liebe und ‚üte azu
(i die Gesellschaft Jesu In ihrem hens! Zu bewah- Samn mißbraucht werden ann. Je höher
fren und leiten) helfen, welches derHl Geist die deshalb die Anforderungen einen
Herzen schreibt und iınpragt Weil jedoch die anderen sind, desto mehr mMU. der Befeh-
reundliche Fügung der göttlichen Vorsehung vVon lende selbst sSeın Gewissen prüfen, ob
ihren Geschöpfen Mitwirkung erfordert und weil
der Gtellvertreter Christi, unNnseTrTes Herrn, SO ange-

seine Forderung muıt dem Geist VO  3 Jau-
be und Liebe vereinbar ist.ordnet hat Uun! das Beispiel der Heiligen und die Ver-

nunft uns InunHerrn lehren, halten WITr Was U:  > Jgnatius in der Theorie vertritt,
für notwendig, daß Satzungen geschrieben wWelI- das zeigt er auch In seinem konkreten Ver-

Ignatius Loyola, Satzungen der Gesellschaft Jesu. Frankfurt d. 1980, Nr. 134
Satzungen Teil, Kap. L, Nr. 547
Examen. In: Satzungen Nr.

252 

Gespräch mit lgnatius zu führen und sich 
dort von ihm inspirieren zu lassen, wo 
genuin Christliches spürbar wird und 
auch für unsere Zeit lebbar ist. 

Allgemeine Charakteristik 

Vielfach ist die Meinung verbreitet, daß 
lgnatius einen sehr militärischen, bedin­
gungslosen Gehorsam verlangt habe. 
Manche sehen das schon dadurch als 
bewiesen an, daß der oberste Leiter des 
Jesuitenordens als Pater General bezeich­
net wird. Sie meinen, daß dieser Aus­
druck dem Militärwesen entnommen sei. 
Tatsächlich bedeutet aber General oder 
Generaloberer nur soviel wie allgemeiner 
Oberer bzw. der Obere aller. Deshalb ist 
diese Bezeichnung auch in sehr vielen 
anderen Orden und Kongregationen 
üblich und ist ebensowenig militärisch zu 
verstehen, wie etwa der Titel Generalvi­
kar oder der Begriff Generalabsolution. 
Was für das Gehorsamsverständnis des 
lgnatius bezeichnend ist, weist eigentlich 
genau in die entgegengesetzte Richtung: 
Der Gehorsam des Ordensmannes soll 
sich nicht einfach in äußerem Parieren, 
sondern zunächst in freiwilliger Zustim­
mung zeigen. Das kommt schon in den 
Konstitutionen, also in den Satzungen des 
Ordens zum Ausdruck. lgnatius schreibt 
im Vorwort dazu: 

• Auf unserer Seite muß mehr als irgendeine äußere 
Satzung das innere Gesetz der Liebe und Güte dazu 
(i. e. die Gesellschaft Jesu in ihrem Dienst zu bewah­
ren und zu leiten) helfen, welches der HI. Geist in die 
Herzen schreibt und einprägt. Weil jedoch die 
freundliche Fügung der göttlichen Vorsehung von 
ihren Geschöpfen Mitwirkung erfordert und weil 
der Stellvertreter Christi, unseres Herrn, es so ange­
ordnet hat und das Beispiel der Heiligen und die Ver­
nunft es uns in unserem Herrn so lehren, halten wir 

· es für notwendig, daß Satzungen geschrieben wer-

Rotter / lgnatianischer Gehorsam 

den, die dazu helfen, gemäß unserem Institut auf 
dem begonnenen Weg des göttlichen Dienstes besser 
voranzugehen."1 

lgnatius will also, daß der Geist des 
Ordens bestimmt sei durch das Gesetz der 
Liebe und der Güte. Allerdings braucht es 
dazu auch gewisse soziale und strukturelle 
Hilfen und in diesem Sinne sollen die Sat­
zungen dem Ziel eines gedeihlichen 
Zusammenlebens und eines fruchtbaren 
Arbeitens dienen. 
Wichtig ist für lgnatius, daß der Gehor­
sam aus einer inneren Zustimmung 
kommt. lgnatius fordert beim Gehorsam 
von den Mitbrüdern: 

.Sie sollen dabei die Augen auf Gott unseren Schöp­
fer und Herrn gerichtet halten, um dessentwillen 
dieser Gehorsam geleistet wird, und sich bemühen, 
im Geist der Liebe und nicht verwirrt durch Furcht 
voranzugehen, so daß wir alle uns ermutigen, keinen 
Punkt an Vollkommenheit zu verfehlen."2 

Dabei stellt lgnatius auch an die Autorität 
einen hohen Anspruch, denn der Gehor­
chende soll die Stimme des Obern "so 
ansehen und einschätzen, als käme sie von 
.Christus unserem Herrn".3 lgnatius weiß, 
daß eine gute Ausübung der Autorität eine 
wichtige Voraussetzung für einen vorbild­
lichen Gehorsam ist. Wenn der Gehorsam 
aus einer Haltung der Liebe heraus gelei­
stet werden soll, dann wird das am mei­
sten durch eine Art der Autoritätsaus­
übung gefördert, die selbst glaubwürdig 
diesen Geist der Liebe bezeugt . 
lgnatius ist sich auch bewußt, daß Gehor­
sam mißbraucht werden kann. Je höher 
deshalb die Anforderungen an einen 
anderen sind, desto mehr muß der Befeh­
lende selbst sein Gewissen prüfen, ob 
seine Forderung mit dem Geist von Glau­
be und Liebe vereinbar ist. 
Was nun lgnatius in der Theorie vertritt, 
das zeigt er auch in seinem konkreten Ver-

1 lgnatius v. Loyola, Satzungen der Gesellschaft Jesu. Frankfurt a. M. 31980, Nr. 134. 
Satzungen VI. Teil, Kap. I, Nr. 547. 
Examen. In: Satzungen Nr. 85. 



KRotter Ignatianischer Gehorsam 253

halten als OÖberer gegenüber seinen Mit- Oorsam festzulegen, einzuschränken
ern Auffällig 1st dabei, daß ach und ihnen die Freiheit nehmen, SO11-

Möglichkeit immer versucht, ohne strikte dern er möchte, daß 61e diese Freiheit in
Befehle auszukommen. So schreibt Peter größtmöglichem Ausmaßl behalten und
Faber 1n seinem Menmoriale: sich selbst entscheiden. Der Gehorsam hat

eher 1€e Funktion, die notwendige Koor-„Alles, Was,Vater mıit ‚üte und hne Zuflucht
Zun Gehorsam kann, tut CT, hne den Gehorsam dination, die ın einer Gemeinschaft
einzuschalten. Im Gegenteil gefällt ihm sehr, wenn eben braucht, herzustellen. Je freiwilliger

erreicht, da jemand eiwas A Uu$s eigener Initiative die Mitbrüder handeln, desto besser ıst ©5.
tut, und nicht, weil er den Wunsch des Vaters lgnati-

verspüurt hat Ferner hat lieber, W  W  Jenn einer
twas tut, weil den bloßen Wunsch bemerkt hat, Zur Systematik des Gehorsams
hne daß ihm eın Befehl dazu gegeben wurde; 1es Man ann grundsätzlich zwischen einergefällt ihm viel mehr, als wenlnl eın Befehl gegeben
worden ware. Schließlich zieht dem glei- Ethik des Gesetzes und einer Ethik der Lie-
hen rund VOTL, W  n eiwas ausgeführt wird, hne De unterscheiden. In der Ethik des Geset-

dazu ein ‚Befehl kraft des Gehorsams’ gegeben geht 65 letztlich darum, einem
werden mu #4

Gesetz der einer Vorschrift gehorcht
Ignatius hat auch oft dort, Befehle wird und möglichst weni1g Widerstand
gegeben hat, die Ausführung die Autorität- geleistet wird. Dazu
den Untergebenen überlassen. So konnte dient eine Art Abtötung. Eigene Wünsche
©5 se1n, el die Entscheidung traf, daß sollen zurücktreten, 1an soll sich gleich-
jemand für die Profeß oder Priesterweihe ınals willfähriges Werkzeug der Autori-
zugelassen wurde. Die Einzelheiten tat einsetzen lassen.
bezüglich des Zeitpunkts und des ÖOrtes Demgegenüber vertritt Jgnatius ganz
der des Stils der Zeremonie hat aber deutlich eiıne Ethik und Spiritualität der
ann den Betreffenden überlassen. Man Liebe Hier kommt darauf daß
findet bei lgnatius immer wieder e1n- geradezu 1US einem Bedürfnis heraus
schränkende Formeln, etwa wenn 1545 bestrebt ist, dem Wohl des andern Zı die-
seinen Mitbruder Simon Rodrigues ın Nne‘:  - S50 sucht 1alı erspuren, Was für
Kom sehen wünscht, och SsOweIıt die den andern der die andern das Beste ist
aC‘ mich betrifft, überlasse ich Sie Zu dieser Form des Gehorsams gehören
Ihrem Gewissen“. dergnatius bestimmt deswegen auch Aktivität und Kreativität.
eıinen Mitbruder ZUum Studium, überläßt Das I1 Vatikanum hat übrigens ın seinem

ihm aber, sich zwischen einer gSanNzeEN Dekret ber 1€e€ zeitgemäße Erneuerung
Reihe VO  3 Universitätsstädten selbst des Ordenslebens ausdrücklich VON

entscheiden. Es kam OT, daß einem „aktiven un: verantwortlichen
Bobadilla für die ission bestimmte, 65 Gehorsa  m  M gesprochen.“ Es geht deshalb
ihm aber selbst überließ, zwischen rel nicht Aur umm Ausführung des orge-
verschiedenen Missionsgebieten schriebenen, sondern wesentlich auch
wählen.? das Einbringen der eigenen Einsicht, der
lgnatius kommt also gerade nicht dar- eigenen Lebenserfahrung un:! Phantasie.
auf die Untergebenen durch den Das wiederum bringt mıiıt sich, daß der

Faber, Memeoriale. Das geistliche Tagebuch des ersten Jesuiten in Deutschland. ach dem Manuskript
bers un eingel. VO)  - Henrici, Einsiedeln Nr. 263
Näheres bei Ravier, Ignatius Von Loyola gründet die Gesellschaft Jesu. Deutsche Bearb. VO!  - Stierl]i
5J, Würzburg 1982, 413
Perfectae Caritatis Nr.

Rotter / lgnatianischer Gehorsam 

halten als Oberer gegenüber seinen Mit­
brüdern. Auffällig ist dabei, daß er nach 
Möglichkeit immer versucht, ohne strikte 
Befehle auszukommen. So schreibt Peter 
Faber in seinem Memoriale: 

,.Alles, was unser Vater mit Güte und ohne Zuflucht 
zum Gehorsam tun kann, tut er, ohne den Gehorsam 
einzuschalten. Im Gegenteil gefällt es ihm sehr, wenn 
er erreicht, daß jemand etwas aus eigener Initiative 
tut, und nicht, weil er den Wunsch des Vaters lgnati­
us verspürt hat. Ferner hat er es lieber, wenn einer 
etwas tut, weil er den bloßen Wunsch bemerkt hat, 
ohne daß ihm ein Befehl dazu gegeben wurde; dies 
gefällt ihm viel mehr, als wenn ein Befehl gegeben 
worden wäre. Schließlich zieht er es aus dem glei­
chen Grund vor, wenn etwas ausgeführt wird, ohne 
daß dazu ein ,Befehl kraft des Gehorsams' gegeben 
werden muß."4 

lgnatius hat auch oft dort, wo er Befehle 
gegeben hat, die genauere Ausführung 
den Untergebenen überlassen. So konnte 
es sein, daß er die Entscheidung traf, daß 
jemand für die Profeß oder Priesterweihe 
zugelassen wurde. Die Einzelheiten 
bezüglich des Zeitpunkts und des Ortes 
oder des Stils der Zeremonie hat er aber 
dann den Betreffenden überlassen. Man 
findet bei lgnatius immer wieder ein­
schränkende Formeln, etwa wenn er 1545 
seinen Mitbruder Simon Rodrigues in 
Rom zu sehen wünscht, ,,doch soweit die 
Sache mich betrifft, überlasse ich Sie 
Ihrem Gewissenu. Oder Ignatius bestimmt 
einen Mitbruder zum Studium, überläßt 
es ihm aber, sich zwischen einer ganzen 
Reihe von Universitätsstädten selbst zu 
entscheiden. Es kam sogar vor, daß er 
Bobadilla für die Mission bestimmte, es 
ihm aber selbst überließ, zwischen drei 
verschiedenen Missionsgebieten zu 
wählen.5 

lgnatius kommt es also gerade nicht dar­
auf an, die Untergebenen durch den 

253 

Gehorsam festzulegen, einzuschränken 
und ihnen die Freiheit zu nehmen, son­
dern er möchte, daß sie diese Freiheit in 
größtmöglichem Ausmaß behalten und 
sich selbst entscheiden. Der Gehorsam hat 
eher die Funktion, die notwendige Koor­
dination, die es in einer Gemeinschaft 
eben braucht, herzustellen. Je freiwilliger 
die Mitbrüder handeln, desto besser ist es. 

Zur Systematik des Gehorsams 

Man kann grundsätzlich zwischen einer 
Ethik des Gesetzes und einer Ethik der Lie­
be unterscheiden. In der Ethik des Geset­
zes geht es letztlich darum, daß einem 
Gesetz oder einer Vorschrift gehorcht 
wird und möglichst wenig Widerstand 
gegen die Autorität- geleistet wird. Dazu 
dient eine Art Abtötung. Eigene Wünsche 
sollen zurücktreten, man soll sich gleich­
sam als willfähriges Werkzeug der Autori­
tät einsetzen lassen. 
Demgegenüber vertritt Ignatius ganz 
deutlich eine Ethik und Spiritualität der 
Liebe. Hier kommt es darauf an, daß man 
geradezu aus einem Bedürfnis heraus 
bestrebt ist, dem Wohl des andern zu die­
nen. So sucht man zu erspüren, was für 
den andern oder die andern das Beste ist. 
Zu dieser Form des Gehorsams gehören 
deswegen auch Aktivität und Kreativität. 
Das II. Vatikanum hat übrigens in seinem 
Dekret über die zeitgemäße Erneuerung 
des Ordenslebens ausdrücklich von 
einem "aktiven und verantwortlichen 
Gehorsamu gesprochen. 6 Es geht deshalb 
nicht nur um Ausführung des Vorge­
schriebenen, sondern wesentlich auch um 
das Einbringen der eigenen Einsicht, der 
eigenen Lebenserfahrung und Phantasie. 
Das wiederum bringt mit sich, daß der 

4 P. Faber, Memoriale. Das geistliche Tagebuch des ersten Jesuiten in Deutschland. Nach dem Manuskript 
übers. und eingel. von P. Henrici, Einsiedeln 21989, Nr. 263. 

5 Näheres bei A. Ravier, lgnatius von Loyola gründet die Gesellschaft Jesu. Deutsche Bearb. von J. Stierli 
SJ, Würzburg 1982, 413. 

6 Perfectae Caritatis Nr. 14. 



254 KRotter Ignatianischer Gehorsam

Gehorsam sich nicht reduziert auf die Ent- eindeutig' eine Sünde verlangt wird, dazu
gegennahme Von Befehlen, sondern kommen, 1all den Gehorsam verwei-
1er nicht 1Ur in seltenen Ausnahmefäl- gert, sondern annn wird sich nicht selten
len, sondern eigentlich schon 1m Normal- ergeben, daß der Obere und der Unterge-
fall, jedenfalls bei wichtigeren Fragen, der ene verschiedener Meinung sind. Hier
Dialog zwischen dem Vorgesetzten und waäre es nun wieder ZL einfach, wenr mMan

Untergebenen vorgesehen ist  - Dort, In Analogie dem Sprichwort: „Der
eınMitbruderandererMeinung ist als sein Gescheitere gibt nach”, meılnen würde,
Oberer, soll das auch „ESs wird jler hätte auf jeden Fall der Untergebene
ejgens berichtet, daß Jgnatius sich jedes- nachzugeben. Vielmehr müßßte 1mM Inter-
mal herzlich freute, wWenn ihm Einwände ESSEC des Anliegens, n das geht, Vel-

der Schwierigkeiten einen Befehl sucht werden, herauszubekommen, wel-
vorgetragen wurden “ che Meinung die richtigere ist; der 1an
Im Sinne des gnatlus ginge darum, daß könnte vielleicht einen Kompromiß
der einzelne nicht MNur Ausführungsorgan anstreben, derdie Einsichten beider Seiten
ist, sondern durch se1in Mitdenken und berücksichtigt.
seine Mitverantwortung dazu beiträgt, Solche Gespräche können insbesondere

ıIn diesem Gespräch zwischen dem die Oberen hohe Ansprüche stellen. Es
bern und seinem Untergebenen der Wil- kann manchmal sehr anstrengend se1ın,
le Gottes möglichst getreu gefunden WeTl- wenn s1e immer wieder fragen, verhan-
de Einmal gab gnatius einem bern deln und vielleicht Jange Gespräche £üh-
einen nicht sachgemäßen Befehl. Der en mussen ber S1e sollten bedenken,
Obere erkannteZWaT, daß die Anordnung daß eine bloße Entscheidung Von ben
unglücklich Warl, £ührte S1ie aber dennoch herab die Überzeugung des Unter-
aul  n Als gnatius das merkte, hat er diesen gebenen jedenfalls nicht sehr ermutigend
bern nachdrücklich getadelt, enn der ist und die Motivation des Untergebenen,hätte nicht gehorchen dürfen, weil erdoch den Befehl auch mıt Einsatz
besser gewußt hat, daß der Befehl nicht erheblich schwächendurchzuführen,
angeEMESSECN WAar. kann Umgekehrt sollte natürlich der

Untergebene selbstkritisch se1n,
Diskretion des Gehorsams nicht Von vorneherein Aur den ejgenen

Standpunkt für richtig halten, und er

„Es gibt eiıne Möglichkeit der Mitverant- sollte loyal se1n, den bern
wortung und mithin der Kritik, die nicht durch ständige Einwände und art-
ebensnotwendig ist für eine Gemein- näckigen Widerstand bis ZUr Weißglut

bringenschaft, die nicht der Erstarrung ihrer
eigenen Gesetze sterben will “ Denn e  — Hier ist der Punkt gegeben, deutlich
de dann, wenn derUntergebene muıit igen- wird, daß einemuGehorsam eben
ständigkeit und Selbstverantwortlichkeit auch eınu Verhältnis des Untergebe-
seinemVorgesetztengegenübersteht, wird nen Zum Oberen auf gesamtmenschlicher
05 nicht LLIULX Ausnahmetällen, ganz Basis gehört. Die Frage des Gehorsams

Rahner, Üb€l' den theologischen INn des Gehorsams In der Gesellschaft Jesu. (Geistliche exte
Nr. 1, hg. der Provinzialskonferenz der Deutschen Assistenz), München 1980,
Zit bei RahneraaQ. ‚Obwohl ich befohlen habe und Sie derMinister sind, hätten Sie nicht uch
Diskretion walten lassen müssen?“

Rahner 5J, a.aQ.

254 

Gehorsam sich nicht reduziert auf die Ent­
gegennahme von Befehlen, sondern daß 
hier nicht nur in seltenen Ausnahmefäl­
len, sondern eigentlich schon im Normal­
fall, jedenfalls bei wichtigeren Fragen, der 
Dialog zwischen dem Vorgesetzten und 
Untergebenen vorgesehen ist. Dort, wo 
ein Mitbruder anderer Meinung ist als sein 
Oberer, soll er das auch sagen. nEs wird 
eigens berichtet, daß lgnatius sich jedes­
mal herzlich freute, wenn ihm Einwände 
oder Schwierigkeiten gegen einen Befehl 
vorgetragen wurden:'7 

Im Sinne des Ignatius ginge es darum, daß 
der einzelne nicht nur Ausführungsorgan 
ist, sondern durch sein Mitdenken und 
seine Mitverantwortung dazu beiträgt, 
daß in diesem Gespräch zwischen dem 
Obern und seinem Untergebenen der Wil­
le Gottes möglichst getreu gefunden wer­
de. Einmal gab lgnatius einem Obern 
einen nicht sachgemäßen Befehl. Der 
Obere erkannte zwar, daß die Anordnung 
unglücklich war, führte sie aber dennoch 
aus. Als lgnatius das merkte, hat er diesen 
Obern nachdrücklich getadelt, denn der 
hätte nicht gehorchen dürfen, weil er doch 
besser gewußt hat, daß der Befehl nicht 
angemessen war. 8 

Diskretion des Gehorsams 

"Es gibt eine Möglichkeit der Mitverant­
wortung und mithin der Kritik, die 
lebensnotwendig ist für eine Gemein­
schaft, die nicht an der Erstarrung ihrer 
eigenen Gesetze sterben will."9 Denn gera­
de dann, wenn der Untergebene mit Eigen­
ständigkeit und Selbstverantwortlichkeit 
seinem Vorgesetzten gegenübersteht, wird 
es nicht nur in Ausnahmefällen, wo ganz 

Rotter / Ignatianischer Gehorsam 

eindeutig-eine Sünde verlangt wird, dazu 
kommen, daß man den Gehorsam verwei­
gert, sondern dann wird sich nicht selten 
ergeben, daß der Obere und der Unterge­
bene verschiedener Meinung sind. Hier 
wäre es nun wieder zu einfach, wenn man 
in Analogie zu dem Sprichwort: "Der 
Gescheitere gibt nachu, meinen würde, 
hier hätte auf jeden Fall der Untergebene 
nachzugeben. Vielmehr müßte im Inter­
esse des Anliegens, um das es geht, ver­
sucht werden, herauszubekommen, wel­
che Meinung die richtigere ist; oder man 
könnte vielleicht einen Kompromiß 
anstreben, der die Einsichten beider Seiten 
berücksichtigt. 
Solche Gespräche können insbesondere 
an die Oberen hohe Ansprüche stellen. Es 
kann manchmal sehr anstrengend sein, 
wenn sie immer wieder fragen, verhan­
deln und vielleicht lange Gespräche füh­
ren müssen. Aber sie sollten bedenken, 
daß eine bloße Entscheidung von oben 
herab gegen die Überzeugung des Unter­
gebenen jedenfalls nicht sehr ermutigend 
ist und die Motivation des Untergebenen, 
den Befehl auch mit ganzem Einsatz 
durchzuführen, erheblich schwächen 
kann. Umgekehrt sollte natürlich der 
Untergebene selbstkritisch genug sein, um 
nicht von vorneherein nur den eigenen 
Standpunkt für richtig zu halten, und er 
sollte loyal genug sein, um den Obern 
nicht durch ständige Einwände und hart­
näckigen Widerstand bis zur Weißglut zu 
bringen. 
Hier ist der Punkt gegeben, wo deutlich 
wird, daß zu einem guten Gehorsam eben 
auch ein gutes Verhältnis des Untergebe­
nen zum Oberen auf gesamtmenschlicher 
Basis gehört. Die Frage des Gehorsams 

7 H. Rahner, Über den theologischen Sinn des Gehorsams in der Gesellschaft Jesu. (Geistliche Texte 
Nr. 1, hg. i. A. der Provinzialskonferenz der Deutschen Assistenz), München 1980, 26. 

8 Zit. bei H. Rahner a.a.0. 26: .Obwohl ich es befohlen habe und Sie der Minister sind, hätten Sie nicht auch 
Diskretion walten lassen müssen7" 

9 H. Rahner SJ, a.a.O. 26. 



255KRotter Ignatianischer Gehorsam

wohin uch immer bringen und auf welche Weiseäßt sich nicht Von der rage abtrennen,
wWI1ıe 1€e Qualität der Beziehung zwischen uch immer behandeln läßt, der wıe eın Stab eines

alten Mannes, der dient, un WOZUu uch immerdem Untergebenen und dem Oberen 1mM ihn der benützen will, der ihn ın der Han! hältu11
allgemeinen aussieht. Das ist also der sogenannte Verstandesge-
Der strikte Befehl horsam, w1ı1e ih; Jgnatius, gestutzt aufeine

alte, bis Ul frühen Mönchtum zurück-
Auf der andern Seite findet 1anun aller- reichende Tradition, formuliert. Ignatius
dings bei Jgenatius auch strikte Betehle und chwebt dabei eine innere Übereinstim-
die Erwartung, daß sich die Betreffenden MUuNg VOIN Wille und Verstand mıt dem
diesen Befehlen unterwerten. Zum Ver- Oberen VOIL, die WIT heute vielleicht
ständnis dieses Verhaltens ware der aum mehr nachvollziehen können. Er
Begriff der Indifferenz heranzuziehen, wI1e sagt_
ihn Ignatius besonders ın den Exerzitien „Der Gehorsam wird bezug auf die Ausführungverwendet. Diese Indiftferenz bedeutet, geleistet, e1n die befohlene Sache erfüllt wird;

jemand nicht einfach aufgrund peTr- bezugaufden Willen, W  Venn derGehorchende dassel-
sönlicher Vorlieben entscheidet, sondern be ll wlie der Befehlende; ın Dezug auf den Ver-
offen ist für das, Wads als Willen Gottes stand, wenn dieselbe Auffassung hat wıe jener,

ihm das Befohlene gut scheint. Und unvollkom-erkennt. Diese Haltung soll be: Ignatius Inen ist der Gehorsam, bei dem nicht über die Aus-
nicht zuletzt dadurch eingeübt werden, führung hinaus diese Übereinstimmung Wille und
daß dem einzelnen strikte Befehle gegeben Auffassung zwischen dem Befehlenden un! dem
werden ıIn der Erwartung, daß dafür Gehorchenden besteht *2
offen ist und sich unterordnet. ber auch Man wird sichohl dieser Stelle fragen
1er ist Gehorsam nicht eintach als btö- mussen, ob nıicht die Überzeugung und
tungsübung verstehen, sondern als eine Praxis des Ignatius auch zeitbedingt ist In
Einübung der Liebe 1m Sinne der rage einer Zeit, 1n der _!v! !v gaMNzZ allgemein
ach demjenigen, Was mehr dem Willen strikte Befehle VO  . vorgesetzten utoritä-
Gottes entspricht. Allerdings „WENN ich ten gewohnt 1st und S1e 1n der Regel auch
bei einem Untergebenen Gehorsam und befolgt, ware schwer verständlich
Abtötung voraussetzen kann, folge ich HCWESECN, wenn ıIn einer Ordensgemein-

1C  0ZETINE seinen Wünsche. schaft die Willensbildung immer ın einer
Es soll aber dieser Gehorsam nicht 1Ur strikt demokratischen Weise VOTI sich
außerlich geleistet werden, sondern aus ware Man hätte vielleicht Sar
innerer Überzeugung heraus. Dazu heißt eın Verständnis dafür gehabt, wenn der
5 1n den Satzungen: Dialog bei einer Entscheidung eın sehr

großes Ausmaß gehabt hätte Jedenfalls„Wir wollen überzeugt se1n, da(ß alles recht ist, und
in blindem Gehorsam all ıser eigenes Meinen und annn Nan sich nicht vorstellen, da die

Gehorsamsauffassung des Ignatius 1erentgegengesetztes Urteil ın allen Dingen verleugnen,
die der Obere befiehlt, sich nicht wıe gesagt bis 1Ns einzelne als zeitloses christliches
feststellen Jäßt, da irgendein Anschein VvVon Sünde Modell zu verstehen ist.besteht. Wir sollen uns dessen bewußt se1n, daß eın
jeder denen, die 1Im Gehorsam leben, sich Von der Das annn vielleicht einem Detail och

deutlicher werden. Jgnatius kennt Ja ıngöttlichen Vorsehung mittels des Oberen führen und
leiten lassen muß, als sel eın Körper, der sich Zusammenhang mıt der Führung durch

0 Faber, Das geistliche Tagebuch Nr. 117, zıt Kavier a.a.QO., 413
11 Satzungen 547

Satzungen 550

Rotter / lgnatianischer Gehorsam 

läßt sich nicht von der Frage abtrennen, 
wie die Qualität der Beziehung zwischen 
dem Untergebenen und dem Oberen im 
allgemeinen aussieht. 

Der strikte Befehl 

Auf der andern Seite findet man nun aller­
dings bei lgnatius auch strikte Befehle und 
die Erwartung, daß sich die Betreffenden 
diesen Befehlen unterwerfen. Zum Ver­
ständnis dieses Verhaltens wäre der 
Begriff der Indifferenz heranzuziehen, wie 
ihn Ignatius besonders in den Exerzitien 
verwendet. Diese Indifferenz bedeutet, 
daß jemand nicht einfach aufgrund per­
sönlicher Vorlieben entscheidet, sondern 
offen ist für das, was er als Willen Gottes 
erkennt. Diese Haltung soll bei Ignatius 
nicht zuletzt dadurch eingeübt werden, 
daß dem einzelnen strikte Befehle gegeben 
werden in der Erwartung, daß er dafür 
offen ist und sich unterordnet. Aber auch 
hier ist Gehorsam nicht einfach als Abtö­
tungsübung zu verstehen, sondern als eine 
Einübung der Liebe im Sinne der Frage 
nach demjenigen, was mehr dem Willen 
Gottes entspricht. Allerdings „wenn ich 
bei einem Untergebenen Gehorsam und 
Abtötung voraussetzen kann, folge ich 
gerne seinen Wünschen".10 

Es soll aber dieser Gehorsam nicht nur 
äußerlich geleistet werden, sondern aus 
innerer Überzeugung heraus. Dazu heißt 
es in den Satzungen: 

.Wir wollen überzeugt sein, daß alles recht ist, und 
in blindem Gehorsam all unser eigenes Meinen und 
entgegengesetztes Urteil in allen Dingen verleugnen, 
die der Obere befiehlt, wo sich nicht - wie gesagt -
feststellen läßt, daß irgendein Anschein von Sünde 
besteht. Wir sollen uns dessen bewußt sein, daß ein 
jeder von denen, die im Gehorsam leben, sich von der 
göttlichen Vorsehung mittels des Oberen führen und 
leiten lassen muß, als sei er ein toter Körper, der sich 

255 

wohin auch immer bringen und auf welche Weise 
auch immer behandeln läßt, oder wie ein Stab eines 
alten Mannes, der dient, wo und wozu auch immer 
ihn der benützen will, der ihn in der Hand hält."11 

Das ist also der sogenannte Verstandesge­
horsam, wieihnignatius, gestützt auf eine 
alte, bis zum frühen Mönchtum zurück­
reichende Tradition, formuliert. Ignatius 
schwebt dabei eine innere Übereinstim­
mung von Wille und Verstand mit dem 
Oberen vor, die wir heute vielleicht so 
kaum mehr nachvollziehen können. Er 
sagt: 

.Der Gehorsam wird in bezug auf die Ausführung 
geleistet, wenn die befohlene Sache erfüllt wird; in 
bezugauf den Willen, wenn der Gehorchende dassel­
be will wie der Befehlende; in bezug auf den Ver­
stand, wenn er dieselbe Auffassung hat wie jener, so 
daß ihm das Befohlene gut scheint. Und unvollkom­
men ist der Gehorsam, bei dem nicht über die Aus­
führung hinaus diese Übereinstimmung in Wille und 
Auffassung zwischen dem Befehlenden und dem 
Gehorchenden besteht."'-2 

Man wird sich wohl an dieser Stelle fragen 
müssen, ob nicht die Überzeugung und 
Praxis des Ignatius auch zeit bedingt ist. In 
einer Zeit, in der man ganz allgemein 
strikte Befehle von vorgesetzten Autoritä­
ten gewohnt ist und sie in der Regel auch 
befolgt, wäre es schwer verständlich 
gewesen, wenn in einer Ordensgemein­
schaft die Willensbildung immer in einer 
strikt demokratischen Weise vor sich 
gegangen wäre. Man hätte vielleicht gar 
kein Verständnis dafür gehabt, wenn der 
Dialog bei einer Entscheidung ein sehr 
großes Ausmaß gehabt hätte. Jedenfalls 
kann man sich nicht vorstellen, daß die 
Gehorsamsauffassung des Ignatius hier 
bis ins einzelne als zeitloses christliches 
Modell zu verstehen ist. 
Das kann vielleicht an einem Detail noch 
deutlicher werden. Ignatius kennt ja in 
Zusammenhang mit der Führung durch 

10 P. Faber, Das geistliche Tagebuch Nr. 117, zit. b. Ravier a.a.O., 413. 
11 Satzungen 547. 
12 Satzungen 550. 



256 Kotter Ignatianischer Gehorsam

den rovinzoberen auch die ‚Gewissens- 1n der Gesellsc Jesu och eın viertes
rechenschaft“ (ratio conscientiae). Damit Gelübde, In dem speziel]l Gehorsam
ist gemeint, der Provinzial bei dem gegenüber dem Papst gelobt wird. Der
gewöhnlich einmal 1m Jahr erfolgenden Sinn dieses vierten Gelübdes ist nicht, daß
Besuch bei den Mitbrüdern und bei der dadurch der Papst gleichsam der Ortsobe-
Aussprache, die annn mıiıt jedem einzel- C jedes einzelnen Jesuiten wird. Es Z1Nng
]  pu pflegt, VOomn ihnen nicht LUr ber 1e vielmehr darum, daß sich der ÖOrden als
außere Tätigkeit Bericht und Rechen- dem aps für bestimmte Autfga-
schaft bekommen soll, sondern auch ber ben ZUE Verfügung tellte un dem Papst
den Bereich des Gewissens. auch die Möglichkeit gab, daß ür
Nun ist  T diese Forderung oft kritisiert WOI - bestimmte Gegenden, selen das Missions-
den und s1e ist in der Jlat nicht unproble- gebietederauch bestimmte Örte 1n Uro-
matisch. Es könnte Ja 1m Extremfall se1in, Da, den einen der andern Jesuiten anfor-

der Provinzial, Z.. weil jemanden derte und entsandte.
bis 1N den Gewissensbereich hinein kennt, Es geht also bei diesem vierten Gelübde
ihn aus dem Orden entläßt. Im Prinzip nicht darum, daß der einzelne ÖOrdens-
ist der Sinn dieser Gewissensrechenschaft Vom aps ach Belieben
aber ohl verständlich. Es soll der Befehl Anspruch genommen' werden kann, SON-
der 1e Anordnung einer Autorität auf dern eine strategische Funktion 1mM
eiıner möglichst Kenntnis des einzel- Hinblick auf Missionstätigkeit der Seel-

beruhen, ihm besonders gut etc. Wenn also heute Oft die TWAar-
gerecht werden rAN können. ber Inan t(ung geäußert wird, daß Jesuiten auf-
könnte heute eine solche Verpflichtung als grund ihres besonderen Gelübdes dem
schwere Verletzung des Rechtes auf die 'apsgegenüberkeine Kritikaußern dürf-
Intimsphäre betrachten. ten und ihn in jeder Hinsicht verteidigen
In der Praxis ist das ul nicht proble- müßten USW., ann beruht eine solche
matisch, wI1e auf den ersten Blick SSC- Erwartung auf einem Mißverständnis.
hen mag Es wird ohl 1mM allgemeinen ( Natürlich möchte die Gesellschaft Jesu
sein, daß der Untergebene dem Provinzial eine möglichst vertrauensvolle, loyale
mitteilt, Was ihm SCeINE möchte, Zusammenarbeit mıt dem Heiligen Vater
und eın Provinzial wird aum einmal 1Im ber dadurch soll die Eigenverantwor-
CGewissen des andern herumtorschen und tung des einzelnen auch hinsichtlich der
ach WwWas fragen, Wa ihm diesem Kirche und ihrer Leitung nicht aufgeho-
Bereich nicht mıiıt Bereitwilligkeit mitge- ben werden. Jedes Mitglied der Kirche hat
teilt wird. Dennoch würde vermutlich die bleibende Aufgabe, sein (Gewissensur-
VOoO heutigen Verständnis her bei einer teil, se1ine sittliche und gläubige Erfahrung
grundlegenden Kevision der Satzungen In die Gemeinschaft der Kirche einzubrin-
dieser un. fallen. gsen Denn jeder und jede einzelne annn

Medium der Sprache des Geistes Gottes ıIn
Gehorsam gegenüber dem 'aps: dieser Kirche sSein.

eiters finden WITLr oft 1e Bemer-
Auf eın anderes ema des Gehorsams 1m kung, daß INa LUr gehorchen darf, wWelnn
S  iınne des Jgnatius ist iIun och WwWas dabei keine unverlangt ıst Freilich 1st
näher einzugehen: auf den Gehorsam die Unterscheidung zwischen un und
gegenüber dem aps: Zu den feierlichen Nichtsünde schematisch und
Jübden der Armut, Ehelosigkeit und abstrakt. Gerade In der heutigen Zeit,
des Gehorsams 1mM allgemeinen gehört Ja u sehr deutlich geworden ist, daß die

256 

den Provinzoberen auch die ,,Gewissens­
rechenschaft" (ratio conscientiae). Damit 
ist gemeint, daß der Provinzial bei dem 
gewöhnlich einmal im Jahr erfolgenden 
Besuch bei den Mitbrüdern und bei der 
Aussprache, die er dann mit jedem einzel­
nen pflegt, von ihnen nicht nur über die 
äußere Tätigkeit Bericht und Rechen­
schaft bekommen soll, sondern auch über 
den Bereich des Gewissens. 
Nun ist diese Forderung oft kritisiert wor­
den und sie ist in der Tat nicht unproble­
matisch. Es könnte ja im Extremfall sein, 
daß der Provinzial, z. B. weil er jemanden 
bis in den Gewissensbereich hinein kennt, 
ihn aus dem Orden entläßt. - Im Prinzip 
ist der Sinn dieser Gewissensrechenschaft 
aber wohl verständlich. Es soll der Befehl 
oder die Anordnung einer Autorität auf 
einer möglichst guten Kenntnis des einzel­
nen beruhen, um ihm besonders gut 
gerecht werden zu können. Aber man 
könnte heute eine solche Verpflichtung als 
schwere Verletzung des Rechtes auf die 
Intimsphäre betrachten. 
In der Praxis ist das nun nicht so proble­
matisch, wie es auf den ersten Blick ausse­
hen mag. Es wird wohl im allgemeinen so 
sein, daß der Untergebene dem Provinzial 
mitteilt, was er ihm gerne sagen möchte, 
und ein Provinzial wird kaum einmal im 
Gewissen des andern henimforschen und 
nach etwas fragen, was ihm aus diesem 
Bereich nicht mit Bereitwilligkeit mitge­
teilt wird. Dennoch würde vermutlich 
vom heutigen Verständnis her bei einer 
grundlegenden Revision der Satzungen 
dieser Punkt fallen. 

Gehorsam gegenüber dem Papst 

Auf ein anderes Thema des Gehorsams im 
Sinne des lgnatius ist nun noch etwas 
näher einzugehen: auf den Gehorsam 
gegenüber dem Papst. Zu den feierlichen 
Gelübden der Armut, Ehelosigkeit und 
des Gehorsams im allgemeinen gehört ja 

Rotter / lgnatianischer Gehorsam 

in der Gesellschaft Jesu noch ein viertes 
Gelübde, in dem speziell Gehorsam 
gegenüber dem Papst gelobt wird. Der 
Sinn dieses vierten Gelübdes ist nicht, daß 
dadurch der Papst gleichsam der Ortsobe­
re jedes einzelnen Jesuiten wird. Es ging 
vielmehr darum, daß sich der Orden als 
ganzer dem Papst für bestimmte Aufga­
ben zur Verfügung stellte und dem Papst 
auch die Möglichkeit gab, daß er für 
bestimmte Gegenden, seien das Missions­
gebiete oder auch bestimmte Orte in Euro­
pa, den einen oder andern Jesuiten anfor­
derte und entsandte. 
Es geht also bei diesem vierten Gelübde 
nicht darum, daß der einzelne Ordens­
mann vom Papst nach Belieben in 
Anspruch genommen·werden kann, son­
dern um eine strategische Funktion im 
Hinblick auf Missionstätigkeit oder Seel­
sorge etc. Wenn also heute oft die Erwar­
tung geäußert wird, daß Jesuiten auf­
grund ihres besonderen Gelübdes dem 
Papst gegenüber keine Kritik äußern dürf­
ten und ihn in jeder Hinsicht verteidigen 
müßten usw., dann beruht eine solche 
Erwartung auf einem Mißverständnis. 
Natürlich möchte die Gesellschaft Jesu 
eine möglichst vertrauensvolle, loyale 
Zusammenarbeit mit dem Heiligen Vater. 
Aber dadurch soll die Eigenverantwor­
tung des einzelnen auch hinsichtlich der 
Kirche und ihrer Leitung nicht aufgeho­
ben werden. Jedes Mitglied der Kirche hat 
die bleibende Aufgabe, sein Gewissensur­
teil, seine sittliche und gläubige Erfahrung 
in die Gemeinschaft der Kirche einzubrin­
gen. Denn jeder und jede einzelne kann 
Medium der Sprache des Geistes Gottes in 
dieser Kirche sein. 
Weiters finden wir oft genug die Bemer­
kung, daß man nur gehorchen darf, wenn 
dabei keine Sünde verlangt ist. Freilich ist 
die Unterscheidung zwischen Sünde und 
Nichtsünde etwas zu schematisch und 
abstrakt. Gerade in der heutigen Zeit, wo 
uns sehr deutlich geworden ist, daß die 



Rotter Ignatianischer Gehorsam 257

Verantwortung für eine sündige Tat oft in sein einzubringen hat, rAN prüfen, Was
einem welıt verzweigten Kontext steht, dem Geist des Herrn besten entspricht.
werden WIFr uns bewußt se1n, da WIFr be Gehorsam annn also nicht einfach eın
der rage ach der Sünde die Verantwor- AusschaltenVonVerantwortung und e1ge-
tun. oft nicht leicht abgrenzen können. NneMn (Gewissen besagen, sondern verlangt
Ein Beispiel: Wenn jemand heute uSs der gerade umgekehrt das Einbringen der
Kirche austritt, weil mıit der Stel- eigenen Lebenserfahrung un: des eigenen
ungnahme der Kirche bestimmten Urteils, und ZWar heute 1n größerem
Fragen wI1e der Küstung, des Frauen- Maße, als sich das Zeiten des Igna-
problems, der Sexualmoral etc. nicht t1us bei der damals vorherrschenden indi-
einverstanden ist, dann ist die Verantwor- vidualistischen Sicht dachte.
tun für eine soche Entscheidung ohl Die Aktualität dieser Beobachtungen und
nicht einfach auf den Austretenden allein Überlegungen ZU Gehorsamsverständ-
beschränkt Nnıs des Ignatius ıst offensichtlich. ach
Hat 1ler nicht jeder Christ und jeder dem Gehorsamsideal des Ignatius soll-
Katholik eine Verantwortung dafür, wIı1ie te insbesondere 1n der Kirche eıne Zusam-
sich 1e Kirche darstellt, welche Auffas- menarbeit miteinander gepflegt werden,
sungen und Forderungen sS1e vertritt und die 1iemanden abwertet, die keine Rechte

beschneidet und nicht andere ZUWIe sS1e diese dem einzelnen Gläubigen Vel-
mittelt? Wenn diese sozialethische Schweigen bringt, sondern 1€e jedermann
Perspektive mitberücksichtigt, ann ermutigt, sich ın das Gespräch der kirchli-
ergibt sich, da 1an nicht 1Ur dort den chen Gemeinschaft einzubringen. Voraus-
horsam verweıigern hat, einem setzung ist freilich bei Autoritäten und
eiıne Lüge der e1in Diebstahl befohlen Untergebenen, daß 1an nicht MNUr eigene
wird, sondern daß 1a auch ın ausend Wünsche und Vorteile verfolgt, sondern
anderen Fragen selbst mitdenken MU. ıIn Liebe und Verantwortung danach
un das eigene Verantwortungsbewußt- strebt, den Willen Gottes tun.

Oberösterreichische f

H
M ONDESBANK

Die gute and fürs Geld

Rotter / Ignatianischer Gehorsam 

Verantwortung für eine sündige Tat oft in 
einem weit verzweigten Kontext steht, 
werden wir uns bewußt sein, daß wir bei 
der Frage nach der Sünde die Verantwor­
tung oft nicht so leicht abgrenzen können. 
Ein Beispiel: Wenn jemand heute aus der 
Kirche austritt, weil er z. B. mit der Stel­
lungnahme der Kirche zu bestimmten 
Fragen wie z. B. der Rüstung, des Frauen­
problems, der Sexualmoral etc. nicht 
einverstanden ist, dann ist die Verantwor­
tung für eine soche Entscheidung wohl 
nicht einfach auf den Austretenden allein 
beschränkt. 
Hat hier nicht jeder Christ und jeder 
Katholik eine Verantwortung dafür, wie 
sich die Kirche darstellt, welche Auff as­
sungen und Forderungen sie vertritt und 
wie sie diese dem einzelnen Gläubigen ver­
mittelt? Wenn man diese sozialethische 
Perspektive mitberücksichtigt, dann 
ergibt sich, daß man nicht nur dort den 
Gehorsam zu verweigern hat, wo einem 
eine Lüge oder ein Diebstahl befohlen 
wird, sondern daß man auch in tausend 
anderen Fragen selbst mitdenken muß 
und das eigene Verantwortungsbewußt-

257 

sein einzubringen hat, um zu prüfen, was 
dem Geist des Herrn am besten entspricht. 
Gehorsam kann also nicht einfach ein 
Ausschalten von Verantwortung und eige­
nem Gewissen besagen, sondern verlangt 
gerade umgekehrt das Einbringen der 
eigenen Lebenserfahrung und des eigenen 
Urteils, und zwar heute in größerem 
Maße, als man sich das zu Zeiten des lgna­
tius bei der damals vorherrschenden indi­
vidualistischen Sicht dachte. 
Die Aktualität dieser Beobachtungen und 
Überlegungen zum Gehorsamsverständ­
nis des lgnatius ist offensichtlich. Nach 
dem Gehorsamsideal des hl. lgnatius soll­
te insbesondere in der Kirche eine Zusam­
menarbeit miteinander gepflegt werden, 
die niemanden abwertet, die keine Rechte 
beschneidet und nicht andere zum 
Schweigen bringt, sondern die jedermann 
ermutigt, sich in das Gespräch der kirchli­
chen Gemeinschaft einzubringen. Voraus­
setzung ist freilich bei Autoritäten und 
Untergebenen, daß man nicht nur eigene 
Wünsche und Vorteile verfolgt, sondern 
in Liebe und Verantwortung danach 
strebt, den Willen Gottes zu tun. 

0 b erö s terrei eh is ehe 
LANDESBANK 

Die gute Hand fürs Geld 


