296

Scheuer / Ignatianische Mystik

MANFRED SCHEUER

Erfahrung und Unterscheidung

Aspekte ignatianischer Mystik

Einleitung

Fiir Inmanuel Kant ist Mystik ein ,Uber-
sprung (salto mortale) von Begriffen zum
Undenkbaren, . . . einer Erwartung von
Geheimnissen oder vielmehr Hinhaltung
mit solchen. Sie ist ,Schwirmerei’, ,ver-
nunfttétend” und ,schweift ins Uber-
schwengliche hinaus”. Mystik und Mysti-
zimusentsprechen dem Kénigsberger Phi-
losophen zufolge einem unreifen Stadium
des Subjektes, sind letztlich krankhaft
und so ,Quelle mannigfaltiger Seelensts-
rungen.”

In der aufgeklarten, rationalistischen und
positivistischen Kritik an der Mystik?
kehren Attribute wie unbestimmt, triige-
risch, nebulos, unbewuf3t, verschwom-
men, verworren, irrational, geheimnis-
voll, versponnen, dunkel, unheimlich,
subjektiv, hinterwilderisch, dekadent,
degeneriert u. 4. refrainartig wieder. Auf
den Punkt gebracht: mystische Erfahrun-
gen sind nicht objektivierbar, nicht mit-
teilbar und rational nicht einholbar. Da es
sich um bloBe Einbildungen des Subjektes
handelt, fithren sie zu keinerlei
Erkenntnis.

Die theologische Kritik an der Mystik
wurde besonders von der dialektischen
Theologie® (Emil Brunner, differenzierter
von Karl Barth) formuliert. Mystik 16st
sich dieser Kritik zufolge von der Auf3en-
welt und zieht sich ins Ego zuriick. In fal-

scher Unmittelbarkeit gehe sie an Gemein-
schaft und Geschichte wie auch am Wort
Gottes vorbei. Letztlich stelle sie die ,fein-
ste sublimste Form der Naturvergétte-
rung, desHeldentums, der Geistverdingli-
chung dar’ Dem mystischen Gottes-
verhiltnis als Einssein mit Gott, als Erleb-
nis Gottes wird dialektisch der Glaube an
Gott mit dem harten Gegeniiber von
Mensch und Gott entgegengesetzt.
Dieser philosophischen und theologi-
schen Kritik an der Mystik zum Trotz hat
sich in den letzten Jahren eine neue Suche
und Frage nach mystischer Erfahrung
durchgesetzt. Die Griinde dafiir sind vie-
le: das Haben als Individuationsprinzip
hat versagt, der Materialismusin Form des
Konsums wurde relativiert. Eine rein auf
Naturbeherrschung hin orientierte Ver-
nunft fithrte zu einer Verdinglichung des
BewuBtseins und zu einer Entfremdung
des Geistes. Emanzipatorische, aufklire-
rische wie auch utopische Entwiirfe haben
ihre Strahlkraft verloren oder miissen sich
selbst wegen der Leidens- und Unbheilsge-
schichte in ihrem Gefolge legitimieren.
Auch Frageverbote und Denkdiktate im
Hinblick auf Sinn beruhen auf willkiirli-
chen Optionen.

Kirchlich und theologisch ist es die Ver-
steinerung erstarrter Dogmen, Lehren
und Begriffe, die den Ruf nach gelebter
Erfahrung verstirken. Zudem sind kirch-
liche und gesellschaftliche Systeme, die

1 Akademie-Ausgabe 8, 398.335; vgl. 5,71; 7,59.

2 Vgl. H.-U. Lessing, Art. Mystik, mystisch, in: HWP 6, 268—279.

Emil Brunner, Die Mystik und das Wort. Der Gegensatz zwischen moderner Religionsauffassung und

christlichem Glauben dargestellt an der Theologie Schleiermachers, Tiibingen 1924, 2f.5. Zu Barth vgl.
die neue Studie von Nicolaus Klimek, Der Begriff ,Mystik” in der Theologie Karl Barths, Paderborn 1990.



Scheuer / Ignatianische Mystik

297

den einzelnen mitgenommen und z. T.
auch von einer personalen Entscheidung
dispensiert haben, im Zerfall begriffen.
SchlieBlich wird eine auf moralische
Imperative reduzierte Religion immer
weniger akzeptiert.

In diesem gesellschaftlichen und kirchli-
chen Umfeld wird in der Mystik die Erfah-
rung jenseits der toten Begriffe gesucht.
Sie scheint dem Wunsch nach Einheit
gegen alle Zerstiickelung durch Analysen
ohne Synthesen, gegen die Subjekt-
Objekt Spaltung entgegenzukommen.
Jede Besonderheit versenkt sichin das All-
Eine. Der Ruf nach mystischer Erfahrung
hat aber auch seine Kehrseite. Die Gefahr
ist jetzt weniger die krasse Verleugnung
der Seele und des Geistes, sondern die
heimliche Verdinglichung des Gottlichen.
Mystik” steht nicht selten auch blof fiir
das ,tiefere Selbst’, fiir die Unmittelbar-
keit und Urspriinglichkeit des Lebens als
Beisichselbstsein, das mit dem Absoluten
identifiziert wird und das endliche Sub-
jekt mit der Unendlichkeit verschmelzen
148t. Wenn bloB die Intensitit des Gefiihls
zahlt, ist es sekundir, ob diese Erfahrun-
gen durch Drogen, Musik oder Gebet
erreicht werden. Mystik kann auch zur
Flucht vor der Last des Selbstseins mif3-
braucht werden und kommt so einer ver-
breiteten Subjektmiidigkeit entgegen. Sie
kann zum Alibi werden, um der grauen
Alltaglichkeit zu entrinnen und dem kon-

kreten Du auszuweichen. Zudem wird der
Begriff der Mystik zum Teil undifferen-
ziert sehr weit gefaf3t. Fiir J. Gorres z. B.
umfalBter auch den Bereich des Okkulten,
Damonischen und Magischen. Auch die
Astrologie wird auf dem Basar der Mystik
angeboten. In diesem Tohuwabohu, in
dem Leben und Tod, Licht und Dunkel,
Gut und Bose zusammenfallen, werden
die GriiBe der verstorbenen GroBmutter
aus dem Jenseits und der Glaube an Gott
in einen Topf geworfen.

So ist bei der gegenwirtigen Renaissance
der Mystik wohl das Anliegen der Erfah-
rung zu héren, zugleich aber die Kraft der
Unterscheidung der Geister gefragt.

Ignatius von Loyola (1491—1556)*

Ignatius war ein Mystiker. Dieses Urteil ist
nicht selbstverstandlich. Der Baske reiht
sichnicht auf Anhieb in die Reihe der sym-
pathischen, authentischen oder ,letzten”
Christen ein. Die Exerzitien haben fiir
manche immer noch einen eher kalten,
militarischen oder strengen Charakter;
Wirme, Nihe, Eros, Gefiihl sind nicht die
ersten Assoziationen mit dem Mann aus
Loyola. ,Die so gewaltig erfolgreichen
exercitia spiritualia des Ignatius v. Loyola
sind eine richtige seelische Kur mit dem
Zwecke, alle Gemiitsbewegungen, Affek-
te, Gedanken willkiirlich zu beherrschen,
willkiirlich hervorrufen und verdriangen
zu kénnen” Ignatius betreibe in seinen

4

Als Textausgaben werden hier herangezogen: Die Exerzitien, {ibertr. von Hans Urs von Balthasar, Einsie-
deln 1954 (= EB); Der Bericht des Pilgers, hg. von Burkhart Schneider, Freiburg-Basel-Wien 1977 (= BP);
Das geistliche Tagebuch, hg. von Adolf Haas und Peter Knauer, Freiburg 1961 (= GT); Geistliche Briefe,
eingefithrt und herausgegeben von Hugo Rahner, Einsiedeln (2) 1956; Satzungen der Gesellschaft Jesu,
hg. von Peter Knauer, als Manuskript gedruckt, Frankfurt (4) 1980. Zur Biographie des Ignatius vgl. Hugo
Rahner, Ignatius von Loyola als Mensch und Theologe, Freiburg 1964; Candido de Dalmases, Ignatius
von Loyola. Versuch einer Gesamtbiographie des Griinders der Jesuiten, Miinchen 1989; Josef Stierli,
Ignatius von Loyola. Auf der Suche nach dem Willen Gottes, Mainz 1990. Zur Mystik des Ignatius vgl.
Martha Zechmeister, Mystik und Sendung. Ignatius von Loyola erfahrt Gott, Wiirzburg 1985; Josef Stier-
li, Ignatius von Loyola. Gott suchen in allen Dingen, Miinchen-Ziirich 1987.

Karl Jaspers, Allgemeine Psychopathologie, Berlin und Heidelberg 1946, 674; auch Eugen Drewermann,
Kleriker. Psvchogramm eines Ideals, Olten und Freiburg i. B. 1989, 433f zeichnet ein total einseitiges und
verzerrtes Bild von Ignatius; vgl. dagegen Albert Gorres, Ein existentielles Experiment. Zur Psychologie
der Exerzitien desIgnatius von Loyola, in: Helmut Kuhnu. a., Interpretation der Welt (FS fiir R. Guardini),
Wiirzburg 1965, 497—517.



298

Scheuer / Ignatianische Mystik

Exerzitien eine gewaltsame und voluntari-
stische Selbstdressur, die entfremdet und
Spontaneitit und Gefiihl zerstért. Als Ort
der Gehirnwische und Manipulation der
psychischen Krifte werden die Exerzitien
zur Pflanzstitte von Neurosen.

Die Zeugnisse derer, die mit ihm zusam-
menlebten, sprechen eine andere Sprache.
Er sei ganz aus Giite und Liebe zusammen-
gewachsen, heif3t es da. Fiir viele ist er zu
einem Lehrer des Herzens und zu einem
Lehrer der Liebe geworden. In aller Akti-
vitatbleibt er ein ganz und gar kontempla-
tiver Mensch, der sich iiber ein gutes Essen
freuen kann und dem Humor nicht fremd
ist.

Gotteserfahrung

.Ich habe Gott erfahren, den namenlosen
und unergriindlichen, schweigenden und
doch nahen, in der Dreifaltigkeit seiner
Zuwendung zu mir . . . Gott selbst. Gott
selbst habe ich erfahren, nicht mensch-
liche Worte iiber ihn® Diese Worte legt
Karl Rahner seinem Ordensvater in den
Mund. Ignatius rechnet damit, da3 Gott
an der Seele des Menschen handeln und
mit ihr wirken kann:

»...s0istes . ..mehrentsprechend und viel bes-
ser, daB3 Er selber, der Schépfer und Herr, sich Seiner
Ihm hingegebenen Seele mitteile, sie zu Seiner Liebe
und Seinem Lobpreis umfange und sie zu jenem Weg
hin bereite (disponer), auf dem sie Ihm fiirderhin je
besser dienen kann. Dergestalt, daf3 der Exerzitien-
geber. . . unmittelbar den Schépfer mit Seinem
Geschépf wirken lasse und das Geschdpf mit seinem
Schépfer und Herrn” (EB 15).

Eine solche Erfahrung ist vom Geschépf
her nicht entwerfbar oder linear zu ent-
wickeln. Sie steht nicht am Endpunkt
einer menschlichen Dynamik, z. B. eines
asketischen Alpinismus, sondern ent-
springt der unableitbaren und gnadenhaf-
ten Freiheit, die ,de arriba” (von oben) in

die Seele des Menschen eintritt und den
Menschen an der géttlichen Liebe teilha-
ben 14Bt.

.Einzig Gott Unser Herr kann ohne vorausgehenden
Grund der Seele Trost geben; denn es ist dem Schép-
fer vorbehalten, in sie einzutreten, aus ihr hinauszu-
gehen, sie so zu bewegen, daf3 Er sie ganz in die Liebe
zu Seiner Géttlichen Majestit hineinzieht” (EB 330).
Ignatianische Gotteserfahrung vollzieht
sich in einer Spannung: sie ist durchaus
konkret, kennt Bilder, innere Erfahrungen
von Trost und Klarheit. Eine solche Erfah-
rung ist aber in eine Dynamik hineinge-
nommen. Gott ist je gréBer (semper mai-
or) als eine konkrete Erfahrung; er ruft in
die Sendung in das Je-Kleinere (semper
minor), wo kein ,Erlebnis” und auch kein
Trost da ist. Ignatius unterzieht die Erfah-
rungen der Unterscheidung der Geister
und relativiert sie auf den Willen des je
gréBeren Gottes hin. Entscheidend ist die
aktive Indifferenz, die in der Liebe voll-
endet wird. Ziel ist das ,Gott finden in
allen Dingen”. Der biographische Hinter-
grund liegt in der Erfahrung in Manresa.
Dort wird ihm die Schau der Dreifaltig-
keit, der Schépfung, der Gegenwart Chri-
sti im Sakrament, der Menschheit Christi
und Marias geschenkt. In der Erleuchtung
am Cardoner, dem Hoéhepunkt der vor-
ausgehenden Erfahrung, empfing Ignati-
us eine Gnade, von der er sagt, ,daB3 ihm
in der ganzen Folge seines Lebens bis iiber
62 Jahre hinaus scheint: wenn er alle Hil-
fen zusammenzihle, wie er sie von Gott
erhalten habe, und alle Dinge, die er
erkannt habe, selbst, wenn er sie alle in
eins zusammenbringe, habe er nicht so
viel erlangt, wie mit jenem Mal allein” (BP
30). Diese Erfahrung gibt ihm ,eine solche
Sicherheit im Glauben, daf3 er oftmals bei
sich dachte: auch wenn es keine Heilige
Schrift gibe, die uns diese Glaubenswahr-
heit lehrt, wire er entschlossen, fiir sie zu

6
Einsiedeln-Koln 1983, 373—408, hier 374.

Rede des Ignatius von Loyola an einen Jesuiten von heute, in: ders., Schriften zur Theologie XV, Ziirich-



Scheuer / Ignatianische Mystik

299

sterben, einzig auf Grund der Tatsache,
daB er dies geschaut hatte” (BP 29). Diese
Erleuchtung am Cardoner ist die eigentli-
che Geburtsstunde der Exerzitien.

Muystik der Dreifaltigkeit

Ignatius entwirft keine Einheitsmystik
jenseits des konkreten Menschen, abstra-
hiert von der konkreten geschichtlichen
Religion. Der Horizont seiner Erfahrun-
gen sind die Dogmen der Trinitit und der
Menschwerdung. Von Anfang seines
mystischen Weges an ist er von der Drei-
faltigkeit ergriffen:

LEr hatte eine gro3e Andacht zur Heiligsten Dreifal-
tigkeit. So betete er jeden Tag besonders zu jeder der
Drei Personen . . . da wurde sein Verstand plétzlich
iiber sich selbst erhoben, wie wenn er die Heiligste
Dreifaltigkeit unter der Gestalt von drei Orgeltasten
erschauen diirfte, und dies war von so viel Trinen
und Seufzern begleitet, daB er ihrer nicht Herr wer-
den konnte” (BP 28).

Diese Erfahrung des Uberflutetwerden
von Trinen, des Ergriffenwerden aus
iiberflieBender Freude und des Trostes ist
fiir ihn so klar und evident, daB ein Zwei-
fel daran in seinen Augen eine Beleidigung
Gottes wire. Das geistliche Tagebuch
beschreibt die innige Liebe, die Wirme,
den groBen Wohlgeruch an den géttlichen
Dingen, die Sanftheit und Klarheit und
auch die starke Befriedigung der Seele.
Schon der Gedanke an die géttlichen Per-
sonen erfa3t ihn mit auBergewShnlichem
Trost und innerem Jubel. GroBe SiiBigkeit
wird ihm geschenkt (18. 2. 1544).

.Beim ,Te igitur’ verspiirte und schaute ich nicht in
dunkler, sondern auf lichte und sogar sehr lichte
Weise das gottliche Sein oder seine Wesenheit selbst,
und zwar in Kugelgestalt, etwas groBer als die Sonne
erscheint. Aus dieser Wesenheit schien der Vater her-
vorzugehen oder sich herzuleiten, so da3 mir, alsich
,Te, niamlich ,Pater’, sagte, zuerst die gdttliche Wesen-

heit vor Augen stand, und dann erst der Vater” (6. 3.
1544).

Ignatius schaut die Trinitat immer schon
in einem heilsgeschichtlichen Kontext.
Der dreifaltige Gott wirkt in der Mensch-
werdung des Sohnes die Erlésung der
Menschheit. Dieswird z. B. inder Betrach-
tung von der Menschwerdung am ersten
Tag der zweiten Woche in den Exerzitien
deutlich:

,Die erste Einstellung ist, den Vorgang vergegenwir-
tigen, den ich betrachten soll. Hier, wie die drei Gott-
lichen Personen die ganze Fliche oder das gesamte
Erdenrund voll von Menschen iiberschauten und,
sehend wie alle zur Hélle abstiegen, in ihrer Ewigkeit
beschlossen, daf3 die zweite Person sich zum Men-
schen mache, um das Menschengeschlecht zu retten”
(EB 102).

Der geschichtlich konkrete Mensch Jesus
Christus ist fiir Ignatius die Offenbarung
des dreifaltigen Gottes. ,In Jesus, unserem
Heiland und Erléser, wohnt der Vater, der
Sohn, der Heilige Geist, ein einziger Gott,
unser Schépfer und Herr” (Geistliche Brie-
fe 340). Die Menschheit Jesu hat bleiben-
de, ewige Bedeutung fiir das Gottesver-
hiltnis des Menschen. Deshalb hat igna-
tianische Mystik eine inkarnatorisch
sakramentale, leiblich sinnliche und dia-
logisch kommunikative Struktur.” Sie
muf} nicht alles Sinnliche und Geistige
verlassen, um sich neuplatonisch ohne
jede Erkenntnis mit dem reinen Nichts zu
vereinen. Die Positivitit der Schépfung
wurzelt in Christus, dem Schépfer und
Herrn aller Dinge. Die Schépfung ist der
Raum der Mitteilung der Liebe des dreifal-
tigen Gottes. In Manresa wird ihm die
Grundstruktur aller Dinge geoffenbart.

Wie er nun so dasaB3, begannen die Augen des Ver-
standes sich ihm zu erdffnen. Nicht als ob er irgend-
eine Erscheinung gesehen hitte, sondern es wurde
ihm das Verstindnis und die Erkenntnis vieler Dinge

7

Vgl. z. B. Josef Sudbrack, Die Anwendung der Sinne als Angelpunkt der Exerzitien, in: Michael Siever-

nich/Giinter Switek (Hg.), Ignatianisch. Eigenart und Methode der Gesellschaft Jesu, Freiburg 1990,

96—119.



300

Scheuer / Ignatianische Mystik

iiber das geistliche Leben sowohl wie auch iiber die
Wahrheiten des Glaubens und iiber das menschliche
Wissen geschenkt. Dies war von einer so groflen
Erleuchtung begleitet, daB3 ihm alles in neuem Licht
erschien” (BP 30).

Hier am FluB3 Cardoner schaut er alle Din-
ge in Gott und Gott in allen Dingen. Hier
wird das ,Gott in allen Dingen finden”
grundgelegt. In den Ordenssatzungen
heiBt es: ,Und man ermahne sie hiufig, in
allen Dingen Gott unseren Herrn zu
suchen, indem sie, soweit es méglich ist,
die Liebe zu allen Geschépfen von sich
entfernen, um sie auf deren Schépfer zu
richten und ihn in allen Dingen zu lieben
und alle in ihm” (III 1,26). Und in einem
Brief an die portugiesischen Scholastiker:

.Mit Riicksicht auf den Zweck der Studien, dessent-
wegen die Scholastiker keine langen Gebetszeiten
haben sollen, kénnen sie auBer den Ubungen ihres
geistlichen Lebens . . . sich noch darin iiben, die
Gegenwart Gottes unseres Herrn in allen Dingen zu
suchen, z. B. im Sprechen, im Gehen, Sehen,
Schmecken, Héren, Denken, iiberhaupt in allem,
was sie tun; ist ja auch Gottes Majestit in allen Din-
gen, durch seine Gegenwart, durch sein Wirken und
sein Wesen” (MI I 3,506—513, Geistliche Briefe
204—208).

Ruf und Sendung

Von der grundlegend trinitarischen und
christologischen Prigung ignatianischer
Mystik ist ihre gnadenhafte und dialogi-
sche Struktur zu erklaren. Die Differenz
zwischen Schépfer und Geschépf wird
nicht eingeschmolzen. Sie bleibt positiv
als Raum der Freiheit, der Partizipation,
des Gehorsams und des Gebetes offen.
Ignatius betet tiglich zu jeder der drei
gottlichen Personen. Am Ende jeder
Betrachtung der Exerzitien steht die Zwie-
sprache. Darin iiberwindet er neuplatoni-

sche Systeme, in denen die Ent-werdung
im Sinne der Aufhebung des Eigenseins
und des Eigenwillens des Geschopfes Vor-
aussetzung fiir die mystische Einigung
sind. Auch das hylemorphistische Sche-
ma von Form (Gott) und Materie
(Geschépf) wird vom Glanz der Freiheit
iiberstrahlt.® Die Selbstmitteilung Gottes
an das Geschépf erdffnet diesem eine je
eigene Identitit und Freiheit. Der Mensch
ist fiir ihn der Ruf Gottes.

Dieser Ruf ist ein Ruf in die Nachfolge
Jesu. Die Exerzitien wollen zur Begegnung
mitdem Herrnfiihren, dessen Vorgabeder
Liebe die Antwort des Menschen provo-
ziert und herausfordert. Die Betrachtung
der Dreifaltigkeit und des Wirkens der
Dreifaltigkeit 16st in ihm die Bitte um Mit-
arbeit am Werk der Trinitit aus. Von dem
Augenblick an, da er ,von Gott getrostet
zuwerden begonnen hatte”, wird ihm alles
zum Auftrag, um ,den Seelen zu helfen”
(BP 29). Er erbittet vom Vater, daf3 er dem
Sohn zugesellt werde (BP 96; EB 147):
JUnsern Herrn um die Gnade bitten, daf3
ich nicht taub sei auf Seinen Ruf hin, son-
dern schnell und voll Bereitschaft (presto
y diligente), zu erfiillen Seinen Heiligsten
Willen” (EB91). Die Bereitschaft des Men-
schen, dem Ruf Gottes zu folgen, muf3
durch das Feuer der Indifferenz und des
Kreuzes. Die erste Woche der Exerzitien
miindet in die Beschamung iiber die eigene
Siinde angesichts der Liebe des gekreuzig-
ten Herrn ein. Die Betrachtungen des
Lebens, des Sterbens und der Auferste-
hung Jesu sollen in die Wirklichkeit Jesu
hineinnehmen, dazu hin, ,daf3 ich jeweils
mehr [hn liebe und Ihm nachfolge” (EB
104). Ignatius will dem armen und demii-

.Dies sei die erste Regel im Handeln: Vertraue so auf Gott, als hinge aller Erfolg von dir und nichts von

Gott ab; wendejedochso all deine Miihe an, als wiirdest du nichts und Gott allein alles bewirken” (Selectae
S. Patris Nostri Ignatii Sententiae II. Thesaurus Spiriualis Societatis Jesu, Vatikanstadt 1948, 480). Zur
Metaphysik des Verhiltnisses zwischen Schépfer und Geschépf bei Ignatius vgl. Hans Urs von Balthasar,
Herrlichkeit. Eine theologische Asthetik. Bd. III/1: Im Raum der Metaphysik. Teil II: Neuzeit, Einsiedeln
1965, 455—466; Karl Rahner, Das Dynamische in der Kirche (QD 5), Freiburg i. B. 1958.



Scheuer / Ignatianische Mystik

301

tigen Jesus nachfolgen, der kenotisch
seine Gottheit verbirgt (vgl. EB 196,
223)°:

,DaB ich wiinsche und ersehne, und daf3 es mein
iiberlegter EntschluB ist, wofern es nur zu Deinem
groéBeren Dienst und Lobpreis gereicht, Dir nachzu-
streben im Ausstehen alles Unrechts und aller
Schmach, der duBleren wie der geistigen, sofern Dei-
ne Heiligste Majestit mich erwihlen und aufnehmen
will zu solchem Leben und Stand” (EB 98; vgl. 146
und 167).

Armut und Kreuz werden von Ignatius
aber nicht isoliert gesehen und vergotzt.
Die Bezugspunkte sind der Lobpreis Got-
tes, die Erbauung des anderen und die
eigene innere Freiheit und Indifferenz:
Wir haben die Erfahrung gemacht, daf3
ein Leben der evangelischen Armut uns
frohlicher, reiner und zur Erbauung der
Nichsten geeigneter macht” (Stiftungs-
bulle). Letztlich ist die konkrete Form der
Armut und des Lebensstandes insgesamt
an den Trost gebunden, d. h. an die Frage,
ob die Konkretion auf Gott hin trans-
parent ist oder die Beziehung zu Gott ver-
dunkelt.”®

JIch rede von Trost, wenn in der Seele eine innere
Bewegung sich verursacht, bei welcher die Seele in
Liebe zu ihrem Schopfer und Herrn zu entbrennen
beginnt und demzufolge kein geschaffenes Ding auf
dem Antlitz der Erde mehr zu lieben vermag, es sei
denn im Schépfer ihrer aller. Desgleichen: wenn
einer Trinen vergieB3t, die ihn zur Liebe Seines Herrn
bewegen, sei es aus Schmerz iiber seine Siinden oder
iiber das Leiden Christi Unseres Herrn oder iiber
andere unmittelbar auf Seinen Dienst und Lobpreis
hingeordnete Dinge. Und endlich nenne ich Trost
jede Zunahme von Hoffnung, Glaube und Liebe” (EB
316).

Armut und Trost, Kreuz und Auferste-
hung gehéren in der ignatianischen
Mystik zusammen. Indifferenz, Armut,
Gehorsam und Kreuz sind innere Momen-
te der Sendung um der Universalisierung
der Liebe willen.

+Mein (Jesu) Willeist es, die gesamte Welt und samtli-
che Feinde zu unterwerfen und so in die Glorie mei-
nes Vaters einzugehen. Wer deshalb mit mir kommen
will, hat sich anzustrengen mit mir, damit er, wie er
mir in der Miihsal folgte, so auch in der Glorie folge”
(EB 95).

Die Exerzitien wollen letztlich eine Schule
dieser armen Liebe sein. Sie gipfeln in der
Betrachtung zur Erlangung der Liebe:

,Nimm Dir, Herr, und iibernimm meine ganze Frei-
heit, mein Gedichtnis, meinen Verstand und meinen
ganzen Willen, mein ganzes Haben und Besitzen. Du
hast es mir gegeben, zu Dir, Herr, wende ich es
zuriick; das Gesamte ist Dein; verfiige nach Deinem
ganzen Willen, gib mir Deine Liebe und Gnade, das
ist mir genug” (EB 234).

Mystik und Vernunft

Mystik ist bei Ignatius nicht auf einen
Sonderbereich isoliert. Erfahrung ist fiir
ihn nicht bloB Gefiihl, sondern Gefiihl
und Erkenntnis. Erkenntnis (Intelligenz)
und Wille (Gefiihl) haben eine gemeinsa-
me Quelle, einen gemeinsamen Dynamis-
mus. Wohl ist mystische Erfahrung nicht
deduktiv ableitbar, da sie sich im Hori-
zont von Freiheit ereignet. Sie ist aber
nicht irrational oder der menschlichen
Vernunft schlechterdings unzuginglich.
Im Gegenteil: sie erweist sich gerade, daf3
ihm das ,Verstindnis iiber die Erkenntnis
vieler Dinge . . . iiber das menschliche
Wissen geschenkt” wurden und er eine
.groBe Klarheit in seinem Verstand emp-
fing” (BP 30). Die Erkenntnis des Willens
Gottes schlieB3t den Vernunftgebrauch mit
ein (vgl. EB177; 181; 182). Diesem Willen
Gottes kommt gegeniiber Trdstungen,
Erleuchtungen und frommen Geschichten
die Prioritat zu. Ignatius entlarvt sie als
Versuchungen, wenn sie ihn vom trocke-
nen Grammatikunterricht und vom Stu-
dium abhalten (BP 54; 68; 82).

9
tius von Loyola, Wiirzburg 1972.

Zur Armut vgl. bes. Giinter Switek, ,Jn Armut predigen”. Untersuchungen zum Armutsgedanken bei Igna-

1 Vgl. Michael Schneider, Unterscheidung der Geister”. Die ignatianischen Exerzitien in der Deutung von
E. Przywara, K. Rahner und G. Fessard, Innsbruck 1983.



302

Scheuer / Ignatianische Mystik

Moystik und Kommunikation

Ignatius rechnet damit, daB Gott am ein-
zelnen Menschen wirkt. Insofern nimmt
er die neuzeitliche Wende zum Subjekt
spirituell vorweg. Zugleich ist er durch
und durch ein Mann der Kirche.

,Denn wir glauben, daf3 zwischen Christus Unserem
Herrn, dem Briutigam, und der Braut, der Kirche,
der gleiche Geist waltet, der uns zum Heil unserer
Seelen leitet und lenkt, weil durch denselben Geist
Unsern Herrn, der die Zehn Gebote erlie3, auch
Unsere Heilige Mutter die Kirche gelenkt und regiert
wird” (EB 365).

" Zwischen den beiden Polen besteht durch-
aus eine Spannung, die geschichtlich aus-
zutragen ist. Ignatius und mit ihm die
Jesuiten sind nicht unkritisch kirchlich.™
Sie sind aber auch zu einer niichternen
Skepsis gegeniiber eigenen Vorlieben und
narziB3tischen Selbstbespiegelungen f3hig
und kénnen das eigene Urteil liutern und
korrigieren lassen. Der kirchliche Gehor-
sam besteht primir in der Verfiigbarkeit
fiir kirchliche Sendungen. Gerade bei sol-
chen Sendungen zeigten und zeigen die

Jesuiten eine seltsame Freiheit, in einen
unbefangenen Dialog mit Wissenschaf-
ten, Kulturen und Religionen zu treten.’
Die Indifferenz und die Betrachtung des
Wirkens Gottes in allen Geschdpfen eréff-
net echte Kommunikation und wehrt der
strategischen Vereinnahmung der ande-
ren, der mehr ist als ein Teil oder Aspekt
der sich selbst entwerfenden Freiheit.
Weil der arme Jesus Maf3 und Kriterium
der Kommunikation ist, verliert sich Igna-
tius nicht in einer fiktiven und abstrakten
Egalitit einer bloB idealistisch postulier-
ten Kommunikationsgemeinschaft, die
ihr eigenes Niveau als Norm diktiert und
von der konkreten Unvers6hntheit
absieht. Ignatianische Mystik lebt von der
Dynamik des ,magis” und sprengt so alle
willkiirlichen Grenzen und Ausklamme-
rungen in der Kommunikation. Der Lob-
preis Gottes und die Kenose des armen
Jesus sind die Eckpfeiler, von denen her
Kommunikation erst wirklich universal
wird und jene in Kommunikation einbe-
zieht, die von sich aus noch nicht oder
nicht mehr in der Lage sind.

1
und Theologe, 370—386; ders.,

Zu Gehorsam und Kirchlichkeit vgl. Hugo Rahner, Geist und Kirche, in: Ignatius von Loyola als Mensch
er den theologischen Sinn des Gehorsams in der Gesellschaft Jesu

(geistliche textesj 1), Miinchen 1980; Reinhold Sebott, Sachlichkeit im Orden. Das Gemeinwohl als Krite-
rium fiir Befehl und Gehorsam, in: Sievernich/Switek (Hg.), Ignatianisch 584—596.
12 Historisch instruktiv dazu Sievernich/Switek (Hg.), Ignatianisch.

&

"

Werkstitte fiir Echt-Antik- und Betonglasfenster
und Mosaiken im Kloster Schlierbach, OU.

Késerei und Glasmalerei Ges. m. b. H.

A-4553 Schlierbach, 00., Tel. (0 75 82) 81 2 82

lasmalereid

Margret-Bilger-Galerie geéffnet 1. Mai bis 1. November




