362

Niewiadomski / Traditionalisten

JOZEF NIEWIADOMSKI

Die nachkonziliaren Traditionalisten

Die Diskussion iiber die ,traditionalistische”
Reaktion in der katholischen Kirche sieht die
Berechtigung dieses Impulses in der Korrektur
der allzuweit gehenden ,progressiven” Ent-
wicklungen. Mit dieser Schematisierung wird
man dem Eifer der traditionalistischen Kreise
kaum gerecht. Die EntscheidungM. Lefebvres,
sich auBBerhalb derkirchlichen Strukturen eine
Existenzform zu sichern, weist auf die eigentli-
che Versuchung dieser Kreise hin: ihnen geht es
um ,alles oder nichts”. In diesem Sinn bildet der
nachkonziliare traditionalistische Impuls eine
Gefahr: fiir die wertkonservativen Katholiken.
Die in der gegenwirtigen Diskussion als ,tradi-
tionalistisch” qualifizierten Bewegungen miif3-
ten sich die Frage stellen, ob sie dieser Versu-
chung entgangen sind.

Der Autor des Beitrags ist Professor fiir Dog-
matik an der Kath.Theol. Hochschule Linz.

TIhrer Selbsteinschitzung nach verstehen
sich die nachkonziliaren Traditionalisten
als ,wertkonservative® Gruppierungen.
Sie wollen jene Praktiken und Denkmo-
delle, die durch das 2. Vatikanische Konzil
selbst oder im Zuge der nachkonziliaren
Verinderungen an den Rand des kirchli-
chen Geschehens gedriickt oder gar in ein
kirchenpolitisches und theologisches
Museum verwiesen wurden, als ,Werte
des unverkiirzten Glaubens” fiir das
gegenwirtige Kirchenselbstverstandnis
retten. Trotz aller Uniformitit prisentiert
sich die Szene der Gruppierungen als bun-
te Vielfalt. Diese kann durch den Hinweis
auf ihre verschiedenen Bezugspunkte
erklirt werden; dauernd entstehen (und
16sen sich auf) verschiedene katholische
Biirgerinitiativen”, die fiir die Bewahrung
oder gar Rettung ,eines Wertes” eintreten:
von der lateinischen Sprache im Gottes-
dienst. iiber den .Volksaltar” und den

ménnlich dominierten Ministranten bis
hin zu Fragen des kirchlichen Gehorsams
reicht hier die Palette. Der Bezugspunkt
erklirt die Vielfalt, vermag aber kaum
den ,verbissenen Eifer” und oft auch die
verbissene Feindschaft” der Gruppierun-
gen untereinander zu erkliren. Diese spei-
sen sich aus anderen Quellen: Nicht die
wertkonservative Haltung” bildet hier
den entscheidenden Inspirationsimpuls!
Wichtiger scheinen jene Aspekte zu sein,
die den ,Rettungsdrang” solcher traditio-
nalistischen Biirgerinitiativen erhellen.
Der Riickgriff auf den theoretischen Rah-
men aus der Fundamentalismusdiskus-
sion bestitigt diese Vermutung.

EineradikaleKrise der Gegenwart voraus-
setzend, biindeln die Fundamentalisten
alle — der alltdglichen Erfahrung zuging-
lichen — politischen, wirtschaftlichen,
6kologischen, kulturellen und religiésen
Probleme zu einer einzigen ,einfachen”
Formel. Sie gibt Auskunft iiber die Ursa-
che der Krise und zeigt den einzigen siche-
ren Rettungsweg an. Dieser Heilsstrategie
ist allerdings eine seltsame Paradoxie
eigen: was den Fundamentalisten zur Ret-
tung der Welt auf die Barrikaden treibt,
entlockt (in Kontext der liberalen politi-
schen Kultur) dem AuBenstehenden oft
nur ein miides Licheln. Thm erscheint die
fundamentalistische Losung als nicht pro-
blembezogen und deswegen als keine
wirkliche Antwort. Was aber dem
AuBenstehenden als radikale Verdrin-
gung erscheint, ist dem Fundamentalisten
nicht nur eine ihn tragende, ihm Sicher-
heit gebende und Kraft vermittelnde
Losung. In seinem Denken und Handeln
erlebt er sich dauernd als universaler Ret-
ter der Menschheit: deswegen der verbis-



Niewiadomski / Traditionalisten

363

sene Eifer, deswegen auch die verbissene
Feindschaft der konkurrierenden, jeweils
den einzig sicheren Rettungsweg angeben-
den fundamentalistischen Konventikel
untereinander.

Dieses ,fundamentalistische Syndrom’,
das die Veranderung immer nur mit Krise
assoziiert, diese aber immer dadurch zu
16sen versucht, daf3 es die fiir die Veriande-
rung Verantwortlichen als ,Schuldige’
identifiziert und diese zur Rettung der
Menschheit bekdmpft, steht im katholi-
schen Milieu den nachkonziliaren Tradi-
tionalisten Pate.

1. Identifizierungsversuch

Wo sind nun solche katholische Traditio-
nalisten zu finden? Unproblematisch, weil
von niemandem bestritten, ist die Qualifi-
zierung ,fundamentalistisch” im Hinblick
auf die Bewegung um M. Lefebure.” Der
,Bruch” vom 30. Juni 1988 (aufgrund der
unerlaubten Bischofsweihen) mit dem
Vatikan und erst recht der Tod des Griin-
ders am 25. Mirz 1991 institutionalisierte
siesogar als eine katholische fundamenta-
listische Sekte. Die primédren Antriebs-
krifte der Bewegung liegen nun nicht
mehr in der Kritik an der konziliaren
Erneuerung, sondern in einer radikalen
Gegeniiberstellung von ,verteufelter Kon-

zilskirche” und ;,wahrer Kirche”. Nachdem
,der Stuhl Petri und die amtlichen Stellen
von Rom von Antichristen besetzt” sind,?
Rom sich im Zustand ,der satanischen
Bevormundung” befinde und der gegen-
wirtige Papst ,moralisch verhindert” ist,
kann die ,Konzilskirche” nur ,ein Mon-
strum von Kirche” sein. Um die ,wahre
Kirche” zu retten, habe ,Mgr. Lefebvre die
habituelle und implizite Intention des
Papstes (richtig) interpretiert’, was konse-
quent den Schritt zur Trennung bedeuten
mufte. Die geradezu paranoid anmuten-
de Haltung der Distanzierung® und der
gesteigerte Auserwiahlungsglaube, der die
Zugehorigkeit zur Gruppe als Frucht der
gottlichen Gnadeinterpretiert, den Abfall
aber auf didmonische Verblendung
zuriickfiithrt, haben die Priesterbruder-
schaft St. Pius zu einer Sekte degenerieren
lassen. Ob damit auch die fundamentali-
stische Versuchung fiir die Katholische
Kirche ,nach auBen” gebannt sei, 146t sich
allerdings bezweifeln.

Parallel zur Lefebvre-Bewegung und des
Ofteren sich iiberlappend lebte und lebt
diese auch weiterhin in den zahlreichen,
meist die zivilrechtliche Form eines einge-
schriebenen Vereins tragenden , Biirgerin-
itiativen”. Deren Namen waren und sind
stereotyp: ,Katholische Traditionalisten-
bewegung’, ,Bewegung fiir Kirche und

1 Weltweit umfaBt die ,Priesterbruderschaft St. Pius X.“ 10 Distrikte (Deutschland, England, Australien,

Kanada, USA, Frankreich, Italien, Mexiko, Schweiz und Siiddamerika), rund 100 Priorate und 500 Kapel-
len und Kirchen. Nach den Angaben der Generalleitung gibt es zur Zeit 240 Priester und rund 250 Semina-
risten; in Paris gibt es ein ,Institut Universitaire Sain-Pie X’, ansonsten die Seminare: Zaizhofen/D,
Econ/CH, Flavigny-sur-Ozerain/F La Reja/Argentinien, Winona-Minnesota/USA, Goulburn/Austra-
lien. (kathpress Info 013/91, 7; kathpress 064/1991, 5). Noch vor dem Tod von M. Lefebvre wurde der
deutsche Priester F. Schmidberger als Generaloberer der Bruderschaft bestellt, die Funktionen der vier
Bischofe beschrinken sich auf sakramentale Praxis.

Alle Textbeispiele sind dem (monatlich erscheinenden) ,Mitteilungsblatt der Priesterbruderschaft St. Pius
X. fiirdendeutschen Sprachraum” (MPP) entnommen; die Belege, soweit hier nicht angegeben, findet man
in: ]. Niewiadomski, ,Wohl tobet um die Mauern . .  Katholische fundamentalistische Gruppierungen,
in: H. Kochanek (Hg.), Die verdréngte Freiheit. Fundamentalismus in den Kirchen. Freiburg i. Br. 1991,
156—180.

Wenn wir uns von diesen Leuten (,Konzilskirche’) entfernen, so genau wie von den Personen, die AIDS
haben. Man hat keine Lust, es sich zu holen. Nun aber haben sie das geistige AIDS, eine ansteckende
Krankheit. Will man seine Gesundheit erhalten, so darf man nicht mit ihnen gehen.” So Lefebvre am
9. 9. 1988 nach MPP 121 (Tanner 1989) 41.



364

Niewiadomski / Traditionalisten

Papst’, ,Una Voce Bewegung“* Durch
mehrfache Mitgliedschaft (incl. Lefebvre-
Bewegung auch nach dem Bruch) netzar-
tig untereinander als auch mit anderen
vorkonziliaren Frémmigkeitsinitiativen
sozialisiert, griinden die ,Traditionalisten”
auf lokaler und nationaler Ebene laufend
Vereine und Arbeitsgemeinschaften,
deren erklirtes Ziel die ,wertkonservati-
ve’ Haltung anzeigt: ,Laienvereinigung
zur Pflege des Tridentinischen MeBritusin
der Katholischen Kirche’, ,Arbeitskreis
Theologie und Katechese’, ,Gemeinschaft
JUbi Petrus — ibi Ecclesia” ,Vereintes
Apostolat im Geiste Mariens” usw.

Ein wichtiges Sozialisationsmoment bil-
det die uniiberschaubare Szene von Mit-
teilungsblittern und Zeitschrifteninitiati-
ven. Diebunte Vielfalt und Menge und die
Angriffslust aufeinander sollen nicht tiu-
schen; bereits ein oberflachlicher Blick in
diese Produkte zeigt, daB die Autoren
meist dieselben sind; auch die Leserge-

meinden diirften zum gréBten Teil iden-
tisch sein. Die bemerkenswertesten unter
ihnen sind im deutschen Sprachraum:
JUna Voce Korrespondenz’, ,Theologi-
sches” ,Der Fels”®

Ob die vom Vatikan den ,Anhiingern von
Lefebvre” als Integrationsméglichkeit in
die GroBkirche zugedachte, am 18. Juli
1988 bekanntgegebene Struktur einer Ad-
hoc-Kommission ,Ecclesia Dei” und die
am selben Tag erfolgte Griindung der
JPriesterbruderschaft Sankt Petrus®
mehr zu einem Kristallisationspunkt fiir
den nachkonziliaren traditionalistischen
Impetus denn zum Intergrationsmodus in
die GroBkirche werden wird, das wird die
Zukunft zeigen.”

2. Die letzten Zeugen der Wahrheit

,Es gibt nur eine Lésung fiir alle Probleme
des Menschengeschlechtes, insbesondere
fiir unsere Zeit’, predigte der Nachfolger
von M. Lefebvre F. Schmidberger bei des-

Zu der (slteren) Geschichte dieser drei internationalen Bewegungen vgl. A. Schifferle, Marcel Lefebvre —
Argernis und Besinnung. Fragen an das Traditionsverstindnis der Kirche. Kevelaer 1983, 273—313. Die
wichtigste unter ihnen ist die internationale Una Voce-Féderation, die die nationalen Vereinigungen in 17
Lindern e)inschlieﬁt (im deutschen Sprachraum um die Zeitschrift ,Una Voce Korrespondenz” [UVK]
gruppiert).

Zur ,Fundamentalismusanfilligkeit” dieser Zeitschriften vgl. J. Niewiadomski, Fundamentalistische Ver-
suchung) des Katholizismus, in: Theologie der Gegenwart 32 (1989) 104—115; ders., Wohl tobet . . . (s.
Anm. 2).

Die genaue Chronik der Ereignisse, die in der Griindung der Bruderschaft St. Petrus miinden, findet man
in: L. Bertsch S], Die Griindung der Priesterbruderschaft Sankt Petrus — Ausweg oder neue Sackgasse?,
in: W. Beinert (Hg.), .Katholischer” Fundamentalismus. Hiretische Gruppen in der Kirche? Regensburg
1991, 116—126.

Im Priesterseminar in Wigratzbad studieren derzeit an die 50 Studenten (der Ausbau hat 1991 begonnen;
man plant 80 Plitze fiir Seminaristen und 20 fiir Theologen); die Euphorie des Jahres 1990, als die Leitung
der Bruderschaft von 150 Interessenten allein aus dem englischen Sprachraum schwirmte, ist nach den
Konflikten und zahlreichen Austritten zu Weihnachten 1990 gedampft; auch in der Bruderschaft merkt
man, welche Persénlichkeitstypen von der Struktur ,angezogen” werden: ,eine bessere Auswahl der Kan-
didaten und die Ausschaltungschlechter Einfliisse von auB3en (sic!)” sollen die Krise iiberwinden (Informa-
tionsblatt der Priesterbruderschaft St. Petrus 11 [1991] 1).

Die Petrusbruderschaft sieht sich als einzig legitime Erbin der Sendung von M. Lefebvre; sie teilt ,alle Posi-
tionen, nicht aber alle Negationen des Erzbischofs” und steht auf dem Standpunkt, da3 ,alle echte Errun-
genschaft des Zweiten Vatikanums . . ., wenn sie eine solche ist, nicht im Widerspruch zu dieser Sendung
(Lefebvres) stehen (sicl)” kann. So im: ,Informationsblatt der Priesterbruderschaft St. Petrus” 14 (1991)
3—S5 in einer Besinnung ,Zum Tode von Erzbischof Marcel Lefebvre”. Die dort geschilderte Entwicklung
der nachkonziliaren Situation sieht im ,Werk” Lefebvres den ,gro3en Hoffnungstréger fiir alle, die die tiefe
Krise erkannten, in die die Kirche und vor allem das Priestertum gestiirzt waren’, sie spricht auch von
»jenen Kriiften in Rom” denen dieses Werk ,ein Dorn im Auge war”. Der Bruch mit dem Vatikan geht auf
die Unfihigkeit Lefebvres zuriick, die ,verinderte” Situation wahrzunehmen. In der jetzigen Situation gibt
es nur einen ,einzigen” Weg, der ,aus der Krise fithren kann” und dem sich ,die Petrusbruderschaft ver-
oflichtet weif3” (ebd. 5).



Niewiadomski / Traditionalisten

365

sen Beerdigung. Diesem einzigen Ret-
tungsweg galt auch das Leben des Ver-
storbenen.

,Durch ihn hindurch hat Pius VI. aufs neue die Fran-
zésische Revolution und die sogenannten Men-
schenrechte verurteilt, durchihn hat PiusIX. in unse-
ren Tagen aufs neue seine Stimme erhoben, um die
Religionsfreiheit als eine Gottlosigkeit zu verwerfen,
. . . durch ihn ist der Syllabus aufs neue in unseren
Tagen lebendig geworden, um die Angleichung der
Kirche an die Zeitirrtiimer und den Zeitgeist an den
Pranger zu stellen.”

Dadurch habe er nicht nur ,die Ehre der
Kirche gerettet’, sondern auch ,den au-
thentischen Geist Jesu Christi neu
erweckt.? Mit dieser Wiirdigung brachte
Schmidberger den nachkonziliaren tradi-
tionalistischen Impetus des M. Lefebvre
auf den Begriff: alsletzter Zeuge einer ver-
gangenen Welt rettete er, indem er die
gegenwirtige verurteilte, nicht nur diese;
mit seinem Engagement habe er die Wahr-
heit und den Glauben vor dem Untergang
bewahrt.

Die Einschitzung der gegenwirtigen Welt
als einer, die sich in der radikalen Krise
befindet, wird in der Bewegung von
Lefebvre nur vordergriindig durch den
Hinweis auf die politischen, militiri-
schen, 6kologischen oder kulturellen
Schwierigkeiten begriindet; vielmehr ist
es eine geschichtstheologisch begriindete
Sicht der Geschichte, die hier ihren Stem-
pel aufdriickt: der Umbruch zur Moderne
wird alsein ,Aufstand der Hélle" beschrie-
ben.’ Die Agenten des Satans stehen fest,
es sind die ,klassischen Verschworer”:
Juden und Freimaurer. Inihrer antimoder-
nistischen Gesinnung bewies die katho-

lische Kirche, daB sie als einziger Sicher-
heitshort dem héllischen Angriff stand-
hielt. Die Preisgabe dieser antimoderni-
stischen Mentalitat im 2. Vatikanischen
Konzil stellt nun den Beweis fiir einen
neuen, diesmal potenzierten Angriff der
Hélle dar: diesmal auf die Kirche selber.
Das Konzil konnte unmoglich ein Werk
der Reform gewesen sein, es ist auf die Ver-
schworung der Juden und Freimaurer
zuriickzufiihren:

,Es ist ein offenes Geheimnis, daB fiir alle diese Ent-
wicklungen letztlich die Synagoge Satans, die Welt-
freimaurerei in ihren verschiedenen Veristelungen
verantwortlich ist”; ,Protestanten, Juden oder Anti-
kirchliche, sie standen Pate beim ,Erneuerungswerk’
der Kirche.”

Die immer dieselbe ,einfache und eindeu-
tige Antwort” Lefebvres auf alle Probleme
der Gegenwart miindet in die Anklage und
Verteufelung: die kirchlichen Amtstrager
und die Theologen, die sich als Agenten
des Satans miBbrauchen lassen, werden
an den Pranger gestellt und fiir buchstéb-
lich ,alles” verantwortlich gemacht.™®

Sowohl die aus den Kreisen der Lefebvre-
bewegung kommende Petrusbruder-
schaft als auch die nach dem Konzil ent-
standenen Protestbewegungen, schrecken
nicht nur vor einer solchen Eindeutigkeit
zuriick. Indem sie verbal ihre ,Ireue zum
Konzil” betonen, dieses aber ,konserva-
tiv’ interpretieren, méchten sie die Dis-
kussion iiber die theologischen und kir-
chenpolitischen Aspekte ihres Wirkens
eher auf der Linie konservativ-progressiv
sehen. Ob direkt ausgesprochen oder
indirekt nur mitgedacht, bleibt ihnen aber

8 Nach MPP 149 (Mai 1991) 8—17.

®  Vgl. Dazu: ]. Niewiadomski, Wohl tobet um die Mauern (S. Anm. 2) 158f.

10 Vgl. als Beispiel eines ,eindeutigen Urteils” den ,Brief an unsere Freunde und Wohltiter” 39 (beigelegt im
MPP 143, November 1990): ,Die Wurzel des Ubels liegt bei der Kirche selbst, genauer gesagt bei ihren Ver-
tretern. Dieb&se Saat der religiosen Indifferenz, ausgestreut durch das Okumenismus-Dekret, der Sakula-
risierung des 6ffentlichen Lebens, bereitet durch die Proklamation der Religionsfreiheit, derfalschenIdeo-
logien und der praktischen Leugnung der Erbsiinde, enthalten im Konzilsdekret ,Gaudium et spes; geht
langsam aber sicher auf.” Deswegen sei das Konzil sowohl fiir ,die SchlieBung der Priesterseminare und
den Verkauf von Kirchen’, als auch fiir ,die Drogenprobleme’, fiir ,die Diskotheken — Stitten der Perver-
sion der Tugend”. fiir .Euthanasie” u. v. a. m. verantwortlich.



366

Niewiadomski / Traditionalisten

die nachkonziliare Kultur der Religions-
freiheit und der Toleranz letztlich doch
fragwiirdig und so auch fiir die negative
Beurteilung der Gegenwart ausschlagge-
bend.™ Ob man diese Kultur massiv als
ein Zeichen fiir ,die dreifache, sich stei-
gernde Offensive Satans, des ,Fiirsten
dieser Welt’ gegen die Kirche™
beschreibt, oder als ,Iraditionsbruch” im
negativen Sinne wertet,”® ist bereits
zweitrangig.

In der Suche nach den Schyldigen fiir das
Ubel der nachkonziliaren Reform und die
Ubel dieser Welt wissen sich die kirchli-
chen Traditionalisten mit ihren Briidern
aus der Lefebvre-Bewegung einig: das
Lehramt und vor allem die Theologen
werden angeklagt. Das Lehramt trigt in
zweifacher Hinsicht Verantwortung fiir

das Ubel: einerseits, weil es selbst ,Hareti-
sches” verkiindet,™ anderseits, weil es
(anscheinend) die Aufgabe der Zensur
nicht wahrnimmt und so zur Preisgabe
des Glaubens verhilft.”® Die Anschuldi-
gungen und Verteufelungen der ,moderni-
stischen Theologen” beanspruchen in der
Glaubensverkiindigung der Traditionali-
sten einen zentralen Platz; man hat das
Gefiihl, als ob sich mit der Verurteilung
des Gegners die positive Sicht des Glau-
bens von selbst ergeben wiirde.*

Unbemerkt avanciert so bei den nachkon-
ziliaren Traditionalisten der Kampf gegen
die konziliaren oder nachkonziliaren
.Zerfallserscheinungen” zur priméiren
Form des Glaubensvollzugs. Dem plura-
len, in den Augen der Kritiker substanzlo-
sen Katholizismus, wird stdndig die

11

12

13

14

15

16

Vgl. als Beispiel die Haltung in der Petrusbruderschaft: ,Es ist mii3ig, sich dariiber zu streiten, wieweit
das zweite Vatikanum den nachkonziliaren Niedergang direkt oder indirekt verschuldet hat (sicl) . . . Es
ist (aber auch) gar nicht einzusehen, weshalb ausgerechnet das einundzwanzigste Konzil der Kirchenge-
schichte eine hervorstechende Bedeutung gegeniiber den anderen Konzilien haben soll”. Die Lésung der
.Krise’, die in der Beschworung der ,Konzentration auf die Mitte” und der ,kindlichen Anhénglichkeit an
das Lehramt der ganzen Kirche” (so das Informationsblatt der Priesterbruderschaft St. Petrus 14 [1991]
4f)reicht angesichts der massiven Anschuldigungen der Gegenwart als eines durch die kirchliche Kultur
verschuldeten Niedergangs nicht aus.
U. P. Lange, Die dreifache, sich steigernde Offensive Satans, des ,Fiirsten dieser Welt” gegen die Kirche,
in: UVK 15 (1985) 84—87.
Vgl. das Urteil des fithrenden Autors von ,Theologisches” W, Hoeres (ausgerechnet) in MPP 122 (Februar
1989) 26f (Abdruck aus Criticon), das den Diskussionsschwerpunkt von der Achse ,konservativ-progres-
siv” wegverlagert: ,Gewif} zeigt das Pontifikat des jetzigen Papstes etwa in der Marienfrommigkeit, der
Moral und last not least der Personalpolitik auch durchaus konservative Ziige, aber dadurch tritt der
Widerspruch zwischen einst und jetzt nur noch deutlicher hervor.” Die Haltung der ,Una voce” zu diesem
Problem wird aus der Stellungnahme zur Frage der Exkommunikation von Lefebvre sichtbar: wegen des
Notstandes in der Kirche und den damit gegebenen mildernden Umstzinden kann die Exkommunikation
nicht eintreten: UVK 18 (1988) 86—91; 237—241; 278—283.
,Nun. . . wird uns von der offiziellen Kirche manches zugemutet, was zumindest hart am Rande der Apo-
stasie steht” So U. P. Lange (s. Anm. 12) 86; Das ,Gebet in Assisi” war nicht nur fiir die Anhénger von
Lefebvre ein Beweis fiir die Gottlosigkeit dieses Papstes, es 16ste auch einen Schock unter den anderen Tra-
ditionalisten aus.
Vgl. als typisches Beispiel fiir die immer wiederkehrenden Anklagen das Urteil des Alttestamentlers
J. P. M. vander Ploegin: Theologisches 21 (1991) 1208: ,Die Bischéfe tun oft nicht ihre Pflicht, weil Rom
schweigt und nichts tut und die Kongregation fiir die Glaubenslehre, die friiher die Glaubens- und Sitten-
lehre der Kirche hiiten sollte und damit die Glaubigen beschiitzen (vor den Theologen?), entmachtet ist.
. . . Und warum tut Rom nichts? M. E. kann diese in der Kirche ganz neue Haltung verstanden werden
aus der Erklirung iiber die Religionsfreiheit von Vaticanum 1. . . . So geht die Selbstvernichtung der Kir-
che weiter und werden die Modernisten immer frecher.” Seitenweise stellt ,Theologisches” nur einen einzi-
gen ,Ruf” nach dem Eingreifen des Lehramtes dar. Auch das ,Informationsblatt der Priesterbruderschaft
St. Petrus” stellt hier keine Ausnahme dar: die Nr. 13 (1991) 2 verlangt von den ,Hirten®, sie miissen mit
iDeutlichkeit" klarstellen, ,daB nicht mehr gliubig ist, wer sich mit dieser (Luzerner) Erkldrung identi-
iziert”,
Vgl. als Paradebeispiel das Kompendium solcher Anklagen: G. May, Der Glaube in der nachkonziliaren
Kirche, in: UVK 13 (1983); jede Nummer von ,Fels” hat (neben den Anklageartikeln) eine Kolumne ,Auf
dem Priifstand”. in der Theologen. aber auch Bischéfe .beurteilt” werden.



Niewiadomski / Traditionalisten

367

Vision einer geschlossenen, der Armee
vergleichbaren Kirche entgegengesetzt.
Der Grundfehler der nachkonziliaren Kir-
che bestand ja nicht in irgendeiner fal-
schen Definition. Vielmehr war es die
Unterlassung des antimodernistischen
und lebensnotwendigen Kampfes, der
Disziplin und des Gehorsams:

.Die Trompete . . . ist verstummt. Die Gliubigen
werden zum Kampf, zum Angriff und zur Verteidi-
gung iiberhaupt nicht mehr aufgefordert und ausge-
riistet. . . . Die Schlaffheit und der Abfall werdenso
geradezu ermutigt. Der Ausdruck ,streitende’ d. h.
kampfende ,Kirche’' wird heute vermieden . . . Die
nachkonziliare Kirche streitet anscheinend nicht
mehr, . . . sie feiert und schlaft dafiir”"’

Da Glaubensvergewisserung mit ,Glau-
bensbesitz” verwechselt wird,*® kann sich
beim nachkonziliaren Traditionalistenim-
petus die Wahrheitsfindung auf die siih-
nende oder anklagende Denunzierung der
Glaubensfeinde und Bekidmpfung der
+Neuerer” reduzieren; fiir eine positive
Wertbegriindung, die im Gesprich mit
der gegenwirtigen Welt stehen miif3te, hat
man anscheinend keine Kraft und keine
Zeit mehr.” Indem die ,Neuerer” exkom-
muniziert werden (die Piusbruderschaft
bedient sich stindig dieser Methode: alle,
die M. Lefebvre nicht folgen, befinden
sich de facto nicht mehr in der katholi-
schen Kirche), oder aber: indem man
standig die Forderung nach Exkommuni-

kation erhebt und diese auch an die Adres-
se des Lehramtes weiterleitet (Una Voce,?
Theologisches, Der Fels, Informations-
blatt der Priesterbruderschaft St. Petrus)
meint man, der Wahrheit und des Glau-
bens bereits teilhaftig geworden zu sein.

3. Integrationsfihigkeit

Kann der traditionalistische Impetus in
der Katholischen Kirche integriert wer-
den? Ein konservativer Traditionalismus
im Sinn einer Traditionspflege ist im
kirchlichen Rahmen integrierbar, gehort
es doch zum Selbstverstindnis der ,catho-
lica”, die Schitze der Vergangenheit im
kirchlichen BewuBtsein zu bewahren,
auch wenn sie fiir den GrofBteil der Gliu-
bigen nur einen musealen Wert besitzen.
Dies ist keineswegs abschitzig gemeint.
Im Gegenteil: Wire unsere gegenwirtige
politische Kultur ohne die unzihligen
Museen iiberhaupt denkbar? Die Diskus-
sion um die Konzilsreform wird bis heute
im Rahmen dieser Logik gefiihrt und als
eine Auseinandersetzung zwischen den
progressiven und konservativen Kriften
betrachtet. In dieser Logik war das Phéno-
men Lefebvre fiir viele nur ein Zeichen
dafiir, daB3 die Kirche mit manchen Refor-
men zu schnell und zu dirigistisch verfah-
ren sei. Gerade jetzt nach der Trennung
Lefebvres wird ofters die These geduBert,

17

18

19

G. May (s. Anm. 16) 191; vgl. ebd. 191: ,An die Stelle der Generalstabsarbeit das Palaver setzen, heif3t
die Schlagkraft der Truppe lidhmen.”

,Halten wir die geheiligten Begriffe und Formeln. . . hoch. Gehen wir nicht davon ab, indern wir sienicht.
Wir haben den Inhalt dieser Begriffe und Formeln nicht ohne diese.’ G. May, (s. Anm. 16) 265f.

Den traditonalistischen Theologen geht zunehmend jeglicher Sinn fiir die Inhaltlichkeit in ihrer theologi-
schen Arbeit abhanden: Wir haben zu priifen, ,inwieweit die Aussagen des letzten Konzils mit Aussagen
fritherer Konzilien ,kompatibel’ seien” MPP 128/129 (August/September 1989) 12. Der aus der Sprache
der Technik entlehnte Ausdruck kommt in diesem Text nicht von ungefihr; man kann kaum treffender
diese Einstellung zur Theologie wiedergeben, als mit dem Ausdruck: formalisierte Kompatibilitit. Als
Paradebeispiel fiir solche formalisierte Kompatibilitit als theologische Methode kénnen die Beitrige von
H.-L. Barth (Philologe) gelten: einim MPP regelméBig sich zu Wort meldender Autor, der gleichzeitig auch
in der UVK schreibt. Vgl. z. B. seine ,Uberlegungen zum katholischen Traditionsbegriff* UVK 19 (1989)
309—324 und v. a. ,,Religionsfreiheit’ — Zu zwei problematischen Konzilslehren” UVK 19 (1989)
372—376.

Vgl. die Aufforderung zur Denunziation: ,Schreiben Sie unermiidlich Briefe an die Bischéfe, den Apostoli-
schen Nuntius und den Papst! Decken Sie darin schonungslos die wirkliche Lage auf! Fordern Sie die Wie-
derherstellune gesunder Zustinde in unserer Kirche.” G. Mav. (s. Anm. 16) 265.



368

Niewiadomski / Traditionalisten

Jhitte die Kirche die alte Messe problem-
los erlaubt, dann hitte es die Trennung
nicht gegeben. Man habe die Konservati-
ven vor den Kopf gestoBBen!”.

Eine solche Sicht iibersicht die ganze
Komponente des fundamentalistischen
Weltbildes und der einen Fundamentali-
sten zu den letzten Konsequenzen hin
drangenden Logik, sich nicht mit partiel-
len Zugesténdnissen zufrieden zu geben,
sondern die Grundentscheidung zu pro-
voziern: ,Alles oder nichts!” Die
Geschichte Lefebvres mii3te demnach im
kirchlichen Rahmen mindestens zu einer
Unterscheidung zwischen den Konserva-
tiven und den nachkonziliaren Traditio-
nalisten, dieich katholische Fundamenta-
listen im strikten Sinne nennen méchte,
fithren. Die Kreise um Lefebvre zielen
auch auf diese Unterscheidung hin, wenn
sie die sog. ,neuen Bischéfe” radikal kriti-
sieren. In ihren Augen handelt es sich
dabei nicht um die Bischéfe ,der unver-
kiirzten Tradition”; man habe es ,trotz
mancher konservativer Verbrimung mit
modernund liberal eingestellten Leuten zu
tun”. Es sind ,Manner . . ., die in ihrem
dufleren Gebaren ein wenig konservativ
sind, vielleicht ein wenig Latein wollen
und bereit sind, gewisse Auswiichse abzu-
stellen, die aber dennoch das Konzil voll
und ganz anerkennen”” Mit dieser, von
der nachkonziliaren traditionalistischen
Sekte zurecht eingefithrten Abgrenzung
zu den anderen Konservativen miiB3ten
sich nun die Ausgegrenzten auseinander-
setzen.

Daf3 es auch ihnen oft um eine solche

Grundoption geht, 148t sich kaum iiber-
horen. Selbst der sich immer als lehramts-
treu ausgebende ,Fels” sieht in der ,Uber-
windung des innerkirchlichen Protestan-
tismus und Modernismus” die Vorbedin-
gung der kirchlichen Einheit.”? Anzei-
chen eines kontinuierlichen Dringens auf
die Grundoption findet man in der Reak-
tion dieser Kreise auf die Zugestindnisse
des Vatikan. Auch wenn man seitens der
Petrusbruderschaft immer wieder die
Treue zum Lehramt betont, finden sich in
den Zeitschriften stindig Querelen, die
auf eine — diesen Kreisen — nicht weit
genug gehende Reform hinweisen. So kri-
tisiert beispielsweise die Una Voce die mit
dem Vorwort von Kardinal Ratzinger ver-
sehene Ausgabe des ,Schott’ fiir die
Freunde des alten Ritus in Frankreich: es
mutet seltsam an, daB3 Ratzinger die Litur-
giekonstitution im Geleitwort zitiert,
~aber die Existenzberechtigung des alten
Ritus hiangt wohl von seiner Vereinbarkeit
mit dem neuen ab. Und nur so kann man
auch verstehen, wieso der alte MeBordo
zur ,Einheit in der Vielgestaltigkeit’ bei-
trigt . . " Die vielsagenden Punkte wei-
senauf nicht Ausgesprocheneshin: es geht
der Una Voce kaum um die ,Einheit in der
Vielgestaltigkeit’, vor allem dann nicht,
wenn diese Vielgestaltigkeit auch einen
Ritus beinhaltet, der das Wesen der Litur-
gie nicht klar zum Ausdruck bringt.?* Auf
langere Strecken diirfte sich deshalb die
bisinsJahr 1991 problemlos gepflegte Pra-
xis, die Priester der Priesterbruderschaft
St. Petrus nach dem tridentinischen Ritus
zu weihen, nicht nur aus seelsorgerlichen,

MPP 124 (April 1989) 2—4.

M

Der Fels 22 (1991) 102. In der Begribnisansprache fiir M. Lefebvre hielt Schmidberger als Haupthindernis-

se fiir die Einigung mit Rom: den ,verderblichen Okumenismus, die Laisierung der Gesellschaft und die
Protestantisierung des géttlichen Kultes* (MPP 149, Mai 1991, 16).

UVK 21 (1991) 188—121.

N

Die Freundeder Missa Tridentina“ sprechen dies unverbliimt aus: ,Wir erkennen den neuen Ritus als giiltig

an, sind jedoch davon iiberzeugt, daf3 durch den alten rémischen Mef3ritus die Wiirde des heiligen Gesche-
hens . . . und die Ehrfurcht vor dem e6ttlichen Mvsterium besser cewahrt” werden: Fels 21 (1990) 28.



Niewiadomski / Traditionalisten

369

sondern auch aus dogmatischen Griinden
als folgenschwer erweisen.?”

Stellen die nachkonziliaren Traditionali-
sten eine Bewegung in der Kirche im Sinne
der Katholizitat dieser Kirche dar? Solan-
ge sie explizit oder implizit sich als die
allerletzten Getreuen nicht nur einer ver-
gangenen Kirchlichkeitsform, sondern
der Kirche selber begreifen, die gegenwir-
tige kirchliche Kultur diffamieren und den
Glaubensvollzug nur in der Form er
Anschuldigung und Verurteilung kennen,

mulB diese Frage mit groB3er Skepsis beant-
wortet werden. Sie bilden eine ernste
Gefahr fiir viele Glaubige und kirchliche
Bewegungen konservativer Art. Diesen
mul} also zuerst daran liegen, den Sinn
eines ,Wertkonservatismus”, der im Rah-
men einer pluralistischen Kultur die Werte
um der Werte willen ins Gesprach zu brin-
gen versucht, ins kirchliche BewuBtsein
zu riicken und so den Trennungsstrich zu
den negativ motivierten nachkonziliaren
Traditionalisten zu ziehen.

% Kard. Stickler, Kard. Gagnon und Bischof Krenn weihten die Kandidaten der Bruderschaft nach dem alten

Ritus.

Die ,Traditional Mass society”, ein Zweig der Una voce in den USA, sammelt inzwischen Unterschriften
fiirein ,Ordinariat zugunsten der traditionsverbundenen Katholiken”. Siesehen, wie die traditionsverbun-
denen Katholiken in den ,sogenannten ,Hauptstrom’ der Kirche zuriickgedrangt werden”; das Ordinariat
wiirde die Probleme von St. Petrus 16sen — das eigene Ordinariat kdnnte die Priester in jene Pfarreien

schicken, die sich dies wiinschen: Fels 22 (1991) 59.

BONIFATIUS 55

Aus dem Herbstprogramm:

50 ,mystagogische” Katechesen zur Einfiihrung
von Kommunionkindern in die Welt der Liturgie
308 Seiten. Kt DM 36,80

ISBN 3-87088-678-1

zur kindgemaBen Unterweisung
in die liturgischen Vollziige.

Werner Schaube
Mut zum Mitgehen
Gemeinde gestalten — Kirche erleben

80 Seiten. Durchgehend, z. T. farbig illustriert.

Pp DM 24,80

ISBN 3-87088-677-3

Das wunderschéne Denk- und Geschenkbuch

mit immerwahrendem Kalender lddt ein, tiberzeugt
und bestarkt zum Dienst in Kirche und Gemeinde.

Michael Kunzler
Gott, du bist gut

Ein Handbuch

IBONIFATIUS GmbH, Druck- Buch-Verlag, Paderborn



