396

Herbstrith / Erfahrung Gottes als Nacht

WALTRAUD HERBSTRITH

Die Erfahrung Gottes als Nacht

Spiritualitit und Glaubenserfahrung bei Edith Stein

Edith Stein (1891—1942), Philosophin aus
jlidischem Haus, ging den Weg von der Philo-
sophie zur Theologie und zur Mystik. Sie war
1922 in die katholische Kirche aufgenommen
worden und trat 1933 bei den Karmelitinnen
in Koln ein. 1942 iibersiedelte sie in den
Karmel Echt (Holland), doch die nationalso-
zialistischen Hascher holten sie dort ein. Thre
Spuren verlieren sich im Konzentrationslager
Auschwitz.

Die Verfasserin, Mitglied des Ordens der Kar-
melitinnen, geht den Zusammenhingen der
Edith Stein mit Dionysius Areopagita und
Johannes von Kreuz nach, die in das mystische
Denken und Erleben fiihren. (Redaktion)

Vorbemerkung

Christliches Beten ist, wie Beten in ande-
ren Religionen auch, vielschichtig. Wie
bei allem menschlichen Handeln gibt es
tiefere und weniger tiefe Schichten. Man
kann nicht sagen, daf3 die weniger tiefen
Schichten auch immer die weniger guten
seien. Eines ist sicher, der Mensch im
Glaubensvollzug, in der Hingabe und
Ubergabe an Gott, an das Géttliche, han-
delt auf die Dauer nur dann religios ver-
antwortlich, wenn er aus einer alles tra-
genden Tiefe seines Seins lebt. Diese Tiefe
oder Mitte des Menschen verleiht den
mehr an der Oberfliche des BewuB3tseins
liegenden Handlungen Kraft und Wert.
Wenn zwei Menschen sich lieben, wird
ihre Liebe nicht nur aus Zeichen der Zirt-
lichkeit bestehen, sondern aus einem
gegenseitigen Grundvertrauen, das auch
Anfechtungen zu tragen weil3. Im Vollzug
des Betens ist der Mensch nicht der allein
Handelnde. immer schon geht er auf ein

GroBeres, auf einen GroBeren zu, auf das
Geheimnis Gottes, das ihn zuvor ange-
rithrt hat. Edith Stein war in der Deutung
ihrer Spiritualitat, ihrer Glaubenserfah-
rung sehr schweigsam. Wir kénnen aus
ihren philosophischen Werken oder klei-
neren Schriften indirekt erkennen, daB sie
ungeheure Freuden in ihrer Gottesbegeg-
nung erfahren hat, daB sie aber auch auf
weiten Strecken den Weg der sogenannten
negativen Theologie gegangen ist, den
Weg des wort- und bildlosen Verweilens
vor Gott. Thre beiden Spatschriften lau-
ten: ,Wege der Gotteserkenntnis® und
Kreuzeswissenschaft”. Das erste Werk ist
eine Studie iiber den syrischen Ménch
Dionysius den Areopagiten, die zweite
Schrift versucht eine Deutung der Nacht-
mystik des Johannes vom Kreuz. Unter
negativer Theologie verstehen wir seit
Dionysius: Gott wird mehr durch das
erkannt, was er nicht ist, als durch das,
was ihm ahnlich ist. Die positive Theolo-
gie geht den umgekehrten Weg, sie fragt,
was Gott in der Schépfung dhnlich ist.

Von der Philosophie zur Mystik

Edith Stein, Jiidin und Philosophin, hatte
sich dem Glauben ihrer Kindheit entfrem-
det und suchte durch philosophisches
Erkennen, AufschluB3 iiber die Wahrheit
menschlichen Seins und Fiihlens. Das per-
sénliche Lebenszeugnis  christlicher
Freunde, der EinfluB3 Edmund Husserls in
seiner radikalen Sachlichkeit, die Wert-
ethik Max Schelers und die Religionsphi-
losophie Adolf Reinachs und der Hedwig
Conrad-Martius stellten Edith Steins wis-
senschaftliche Existenz vor neue Horizon-



Herbstrith / Erfahrung Gottes als Nacht

397

te. Sie las das Alte Testament, vor allem
die Propheten, sie war beeindruckt vom
Neuen Testament. Da brachte die Begeg-
nung mit der Mystik der Spanierin Teresa
von Avila den entscheidenden Durch-
bruch, ihre Existenz im Glauben an Gott
anzunehmen. Teresa von Avila zeigte
Edith Stein in ihren autobiographischen
Schriften, daB der Mensch in einem Zwie-
spalt lebt zwischen der Erkenntnis der
Wirklichkeit und ihrer Annahme. Soll
dieser Zwiespalt nicht zur tédlichen
Bedrohung werden, oder dem Suchenden
wesentliche Elemente seines Menschseins
rauben, muf} er im Glauben die Existenz
eines liebenden Gottes annehmen. Diese
Annahme bewirkt eine ungeahnte Erwei-
terung an Erfahrung von Wirklichkeit.
Der enge, nur von sich selbst her konzipie-
rende BewuBtseinshorizont des Men-
schen wird aufgebrochen zu einer Voll-
Verwirklichung des Daseins, die sich
christlich als ,Kreuzigung” des nur eindi-
mensional denkenden Menschen und als
Leben in der Auferstehung Christi arti-
kuliert.

Edith Stein war, wie gesagt, schweigsam
iiber das, was die Erfahrung mit Gott ihr
enthiillte. Riickblickend auf ihre ,atheisti-
schen”Jahre des Suchens, sagtesie: ,Meine
Suche nach Wahrheit war ein einziges
Gebet”! Edith Steins Suche nach Wahr-
heit hérte nach ihrer Konversion nicht
auf. Philosophisch muB3te sich die Phino-
menologin mit Thomas von Aquin, dem
sseinsfreudigen Denker des Mittelalters®,
auseinandersetzen, existentiell — als ein-
stige Frauenrechtlerin — mit der christli-
chen Grundlegung des Bildes der Frau in
der modernen Gesellschaft.

Eine eigentliche Auseinandersetzung iiber
das Wie des Betens, des Meditierens,
erfahren wir bei Edith Stein nicht. Augen-

zeugen berichten von ihrem langen Beten
in der Kirche, von ihrer Versunkenheit
beim Gottesdienst, dem sie weniger
anschauend als hérend folgte.?

Der Eintritt in den Kélner Karmel 1933
lieB Edith Stein neben Teresa von Avila die
Lehre des Johannes vom Kreuz tiefer ver-
stechen. Johannes, Kirchenlehrer der
Mystik, war Mitbegriinder der Reform
Teresas. Er schulte die ersten Karmelitin-
nen im inneren Gebet. Johannes ist ein
Meister der negativen Theologie, beein-
fluBt von Dionysius dem Areopagiten
und der niederlindischen Devotio moder-
na. In den spirlichen Aussagen, die Edith
Stein in den letzten Jahren vor ihrem Tod
iiber das Gebet macht, nennt sie vor allem
Johannes vom Kreuz. Johannes ist — im
Vergleich zur positiven Theologie Teresas
— der mystische Vertreter der ,Dunklen
Nacht”. Die geschichtliche Tat Jesu am
Kreuz sowie die Erfahrung des Johannes,
daB3 Gott der Seele innewohnt, sind kein
Widerspruch. Johannes erfihrt Gott im
Bild der kosmischen Nacht, die bedro-
hend, aberauchbeseligendseinkann. Von
seiner Sicht der mystischen Nacht, in der
Gott als der ganz Andere und der ganz
Nahe erfahren wird, verstehen sich alle
Aussagen iiber innere Leere, bild- und
wortloses Verweilen in und vor Gott.
Edith Stein hatte die Flucht aus Deutsch-
land hinter sich, sowie die Erfahrung, daf3
der Druck ihres in Kdln fertiggestellten
Manuskriptes: ,Endliches und Ewiges
Sein” aufgrund der politischen Lage abge-
brochen werden muBte. 1940 erlebte sie
die nationalsozialistische Besetzung Hol-
lands und muBte sich um Ausreise in ein
anderes Land bemiihen, da im Dezember
1941 alle Juden in Holland fiir staatenlos
erklart wurden. Auf diesem Hintergrund
verstehen wir, daB Edith Stein in den letz-

1 Waltraud Herbstrith, Das wahre Gesicht Edith Steins, Aschaffenburg 1987, S. 56.

2 Ebd.. Vel. S 87.



398

Herbstrith / Erfahrung Gottes als Nacht

ten neun Monaten ihres Lebens die Kraft
nurnoch fiir eine Skizze reichte. Ihren Ver-
such einer Deutung der Lehre des Johan-
nesvom Kreuz nannte sie , Kreuzeswissen-
schaft’. Eine ihrer dichtesten Analysen
iiber die mystische Sicht des Heiligen fin-
det sich in den ersten Kapiteln des Buches.
Hier spiirt man Edith Steins Beschiftigung
mit Dionysius dem Areopagiten. In ihrer
Studie ,Wege der Gotteserkenntnis’, die
sie 1941 verfalB3te, behandelt sie die mysti-
sche Theologie des Areopagiten und
untersucht einzelne Stufen méglicher
Erfahrung von Gott. Wie wenig solche
oder andere traditionelle Schemata, wie
Stufen der Liebesmystik, der Kontempla-
tion, einfach iibernommen werden kén-
nen, beobachten wir im weiteren Verlauf
ihrer Arbeit ,Kreuzeswissenschaft’, Man
hat den Eindruck, daf3 Edith Stein oft
nicht ,sagen und gestalten”konnte, wasihr
eigentlich vorschwebte. Wir miissen uns
mit Bruchstiicken zufrieden geben. Von
Dionysius ausgehend sagt Edith Stein:

Gott wird nur erkannt, indem er sich offenbart, und
die Geister, denen er sich offenbart, geben die Offen-
barung weiter. Erkennen und Kiinden gehéren
zusammen. Aber je héher die Erkenntnis ist, desto
dunkler und geheimnisvoller ist sie, desto weniger ist
es moglich, sie in Worte zu fassen. Der Aufstieg zu
Gott ist ein Aufstieg ins Dunkel und Schweigen. Am
FuB des Berges ist es noch méglich, sich ausfiihr-
licher zu duBlern. So hat es Dionysius selbst in den
Schriften getan, die der positiven Theologie gewid-
met waren.”

In der mystischen Tradition des Christen-
tums wurde das Bild der Bergbesteigung
aus der Schilderung der Gotteserfahrung
des Mose im Alten Bund entlehnt. Johan-
nes vom Kreuz iibernahm dieses Bild und
nannte sein erstes Buch: ,Aufstieg zum
Berge Karmel“. Trotzdem lebte Johannes
nicht mehr in dieser Vorstellung. Es dient
ihm als Schema, das er fiir eine Zeichnung

des geistlichen Weges beniitzte. In Wirk-
lichkeit ging es ihm nicht um eine seelische
Perspektive der Hohe, sondern der Tiefe.
LCentro’, tiefstes Inneres, Mitte, sind bei
ihm, wie bei Teresa von Avila, Kennzeich-
nung der Suche nach Gott, Ort, wo man
ihn erfihrt.

Auch Edith Stein bezog das Bild der Berg-
besteigung auf ihren Weg, um aber gleich-
zeitig zu betonen, daB3 sie sich noch immer
am FuB des Berges wisse. Dies ist nicht nur
Ausdruck der Demut, sondern zugleich
Erfahrung des Unten, der Tiefe, der Herz-
mitte, des Innen, wie sie hiufig schreibt.
Die Propheten des Alten Bundes schilder-
ten ihre Gotteserfahrung in Bildern und
Worten.

+Aberwichtiger ist noch’, sagt Edith Stein mit Diony-
sius, ,das innere Beriihrtwerden von Gott ohne Wort
und Bild. Denn in dieser persénlichen Begegnung
findet das intime Kennenlernen Gottes statt, das erst
die Méglichkeit gibt, das Bild nach dem Original zu
gestalten”. Darum hat ,alles Sprechen von Gott . . .
ein Sprechen Gottes zur Voraussetzung. Sein eigent-
lichstes Sprechen ist das, vor dem die menschliche

Sprache verstummen muf, was in keine Menschen-
worte eingeht, auch in keine Bildersprache”®

Der Mensch lebt nicht in einem geschlos-
senen, sondern in einem offenen System.
Das, was Sprache ausdriickt, Inkarnation
verleiblicht, wird nie von Wort und
Gestalt ganz eingeholt. Jesus war mehr als
was die Jiinger in ihm vermuteten, die
Menschen in ihm sahen. Der in Jesus von
Nazaret menschgewordene Gott bleibt
immer zugleich Mysterium, Geheimnis-
tiefe, Kraft der Auferstehung, die uns
iibersteigt.

Bis in unsere Zeit unterscheidet man zwi-
schen Betrachtung und Kontemplation,
zwischen Nachdenken iiber Gott und
innerer Schau. Aber die geistlich Erfahre-
nen spiirten, daB in Wirklichkeit Klassifi-
zierungen versagen, daf3 Gottes Wirken

3 Edith Stein, Wege der Gotteserkenntnis — Dionysius der Areopagit, Miinchen 1979, S. 22.

4 Ebd., S 58.
5 Ebd.. S 70/71.



Herbstrith / Erfahrung Gottes als Nacht

399

nicht abhingt von menschlichen Katego-
rien. Johannes vom Kreuz hat das Stumm-
werden vor Gott erfahren. Er will nichts
anderes, als Suchende iiberzeugen, daf3
Schweigen vor Gott nicht vertane Zeit ist.
Seine Lehre faBt Edith Stein in die Worte:
+Am liebsten méchte die Seele ganz still
verweilen, ohnesich zuriihren, alle Krifte
ruhen lassen. So etwa sieht es in der Seele
aus, wenn Gott sie in die Dunkle Nacht
einfithrt.”® Karl Rahner hat gezeigt, daf3
das, was Johannes vom Kreuz mit Nacht
umschrieb, nicht nur ein Seelenzustand
fiir geistlich Fortgeschrittene ist, sondern
daB die Erfahrung der Wirklichkeit Gottes
als ,Nacht” der BewuBtseinslage des heu-
tigen Menschen nahe kommt.

Kreuz und Nacht

Johannes spricht von Kreuz und von
Nacht. Sindssie fiir ihn gleichwertige Sym-
bole? Edith Stein weist auf, dafB3 fiir ihn
nicht das Kreuz, sondern die Nacht das
beherrschende Symbol seiner Gotteser-
fahrung ist.

.Das Kreuz”, schreibt Edith Stein, ,ist offenbar kein
Bild im eigentlichen Sinn. Zwischen Kreuz und Lei-
den besteht keine unmittelbar faBliche Ahnlichkeit,
aberauch kein reinwillkiirlich festgesetztes Zeichen-
verhiltnis. Dem Kreuz ist seine Bedeutung durch
seine Geschichte zugewachsen. . . . Seine sichtbare
Gestalt weist auf den Sinnzusammenhang hin, in
dem es steht. Dem werden wir gerecht, wenn wir es
ein Wahrzeichen nennen.

DieNacht dagegen ist etwas Naturhaftes: das Gegen-
spiel des Lichtes, uns und alle Dinge einhiillend. Sie
ist kein Gegenstand im eigentlichen Wortsinn: sie
steht uns nicht gegeniiber und steht auch nicht auf
sich selbst. Sie ist auch kein Bild, sofern man darun-
ter eine sichtbare Gestalt versteht. Sie ist unsichtbar
und gestaltlos. Und doch nehmen wir sie wahr, jasie
ist uns viel ndher als alle Dinge und Gestalten, ist mit
unserem Sein viel enger verbunden. Wie das Licht
die Dinge mit ihren sichtbaren Eigenschaften hervor-
treten 148t, so verschlingt sie die Nacht und droht

auch uns zu verschlingen. Was in ihr versinkt, das ist
nicht einfach nichts: es bleibt bestehen, aber unbe-
stimmt, unsichtbar, und gestaltlos wie die Nacht
selbst oder schattenhaft und gespenstisch und dar-
um bedrohlich. Dabei ist unser eigenes Sein nicht nur
durch die in der Nacht verborgenen Gefahren von
auBen bedroht, sondern durch die Nacht selbst
innerlich betroffen. Sie nimmt uns den Gebrauch der
Sinne, hemmt unsere Bewegungen, lihmt unsere
Krifte, bannt uns in Einsamkeit, macht uns selbst
schattenhaft und gespenstisch. Sie ist wie ein Vor-
geschmack des Todes. Und all das hat nicht nur vita-
le, sondern auch seelisch-geistige Bedeutung. Die
kosmische Nacht wirkt auf uns dhnlich wie das, was
in iibertragenem Sinne Nacht genannt wird. Oder
umgekehrt: was in uns dhnliche Wirkungen hervor-
bringt wie die kosmische Nacht, das wird in iibertra-
genem Sinn Nacht genannt. Ehe wir dieses Was zu
fassen suchen, miissen wir uns aber klar machen,
daB schon die kosmische Nacht ein doppeltes
Gesicht hat. Der dunklen und unheimlichen Nacht
steht die mondbeglinzte Zaubernacht gegeniiber,
die von mildem, sanftem Licht durchflutete. Sie ver-
schlingt die Dinge nicht, sondernldBtihr néchtliches
Antlitz aufleuchten, alles Harte, Scharfe und Grelle
ist hier geddmpft.und gelindert, es offenbaren sich
Wesensziige, die bei hellem Tageslicht niemals zum
Vorschein kommen. Es lassen sich auch Stimmen
vernehmen, die der Tageslidrm iibertdubt. Und nicht
nur die lichtvolle, auch die dunkle Nacht hat eigene
Werte. Sie macht dem Hasten und Lirmen des Tages
ein Ende, sie bringt Ruhe und Frieden. All das wirkt
sich auch im Seelisch-Geistigen aus. Es gibt eine
nichtliche, milde Klarheit des Geistes, in der er, von
dem Frondienst der Tagesgeschifte frei, geldst und
gesammelt zugleich, in die tiefen Zusammenhinge
seines eigenen Wesens und Lebens, der Welt und
Uberwelt hineingezogen wird. Und es gibt ein tiefes
dankbares Ruhen im Frieden der Nacht.”

Edith Stein schildert hier die Doppelbo-
digkeit des Nachterlebens: Verschlingen-
de Bedrohung, Entzug alles Sicht- und
Greifbaren, aber auch tiefster Friede, Kla-
rung des Geistes, Spiegelung des Wesens,
der Fiille des Seins. Zwischen kosmischer
und mystischer Nacht besteht fiir Edith
Stein eine weitgehend ,inhaltliche Uber-
einstimmung”,

Die Dunkle Nacht, in die Johannes vom
Kreuz einfithrt, und in der Edith Stein ihre

Martin Heidegger, in: Peter Handke, Das Gesicht der Welt, S. 177.
7 Edith Stein. Kreuzeswissenschaft. Studie iiber Toannes a Cruce. Freibure *1985. S. 32.



400

Herbstrith / Erfahrung Gottes als Nacht

eigene Gotteserfahrung wiedererkennt,
ist eine schwerwiegende und radikale
Begegnung des Menschen mit Gott, sie ist
Glaubenserfahrung, die den Menschen
seine Grenzen iibersteigen heiBt. Sie ist
keine leichte Speise, und Johannes sagt,
viele fliehen diese Erfahrung wie den Tod.
Der Mensch, auch der sich zu Christus
bekennende, sucht greifbare, sichtbare
Dinge. Er will wie Maria Magdalena
Jesus, den menschgewordenen Sohn Got-
tes, festhalten. Er will Jesus hier im Dies-
seits behalten, um nicht in einer tieferen
Glaubenserfahrung die Schwelle des
Todes iiberschreiten zu miissen. Erst
dieser Uberschritt gewshrt aber — im Bild
gesprochen — auch das Lichthafte, Fried-
volle jener Nacht, in der Gott der ganz
Nahe ist. Johannes vom Kreuz hat durch
seine glaubige Existenz und durch seine
Verbundenheit mit der abendléndischen
Tradition der negativen Theologie Urzu-
sammenhinge ins BewuBtsein gebracht,
nach denen wir heute suchen. Die kosmi-

sche Weltsicht des Heiligen verweist auf
Daseinsbeziige, die in unserem Glaubens-
leben oft vernachldssigt werden. Die
Menschwerdung Gottes und die Wirklich-
keit des Kreuzes entlassen uns auf einen
Weg, der auf personale Liebe vertrauen
darf, ,auch wenn’s bei Nacht ist“?
Gott, der dem Menschen in der Nacht
begegnet, ist kein Gegenstand, er steht
ihm nicht sichtbar gegeniiber, hat keine
faB3bare Gestalt, und doch ist erihm niher
alsalle Dinge und Gestalten. Diese Gottes-
erfahrung schlieBt die Begegnung mit
Jesus Christus nicht aus, sondern ein. Sie
ist Folge eines immer tieferen Gezogen-
werdens in die Nachfolge dieses Christus,
den wir mit Paulus ,dem Fleische nach
nicht kennen” (2 Kor 5,18). Um die Nihe
dieses lebendigen, aber uns immer iiber-
steigenden Christus kennenzulernen, ver-
weisen Johannes vom Kreuz, Teresa von
Avila und Edith Stein auf das schweigen-
de, und im Dunkel vertrauende Verweilen
vor Gott.

8 Ebd., S. 36.

Besuchen Sie das Stift Schligl!

Gotische Stiftskirche Stiftsmuseum Laufend Sonder-
Romanische Krypta Gemildegalerie mit gotischen ausstellungen
(eigentl. Kapitelsaal, Tafelbildern etc. im neuen

erbaut um 1250) Stiftsbibliothek mit 60.000 Binden Kapitelsaal

Stiftsmuseum gedffnet: Mai bis Oktober wochentags: 10—12 und 13—17 Uhr, an Sonn- und
Feiertagen: 11—17 Uhr, im Winter gegen Voranmeldung.




