
3206 Herbstrith Erfahrung Gottes als acht

HERBSTRI

Die Erfahrung Gottes als Nacht
Spiritualität und Glaubenserfahrung bei Edith Stein

Größeres, auf einen Größeren auf das
FEdith Stein (1891—1942), Philosophin u55 Geheimnis Gottes, das ihn ZUVOT anl
jüdischem Haus, Z1INg den Weg VvVon der Philo- rührt hat FEdith Stein WarTr der Deutungsophie rAN Theologie und Mystik. Sie War ihrer Spiritualität, ihrer Glaubenserfah-1922 die katholische Kirche aufgenommen
worden und trat 1933 bei den Karmelitinnen rTung sehr schweigsam. Wir können 1US

öln ein. 1942 übersiedelte sie den ihren philosophischen Werken der klei-
Karmel Echt (Holland), doch die nationalso- Schriften ndirekt erkennen, da(ß S1e
zialistischen Häscher holten sS1e dort 1N. Ihre ungeheure Freuden In ihrer Gottesbegeg-Spuren verlieren sich Im Konzentrationslager

Nung erfahren hat, daß S1e aber auch aufAuschwiitz.
Die Verfasserin, Mitglied des Ordens der Kar- weiten Strecken den Weg der sogenannten
melitinnen, geht den Zusammenhängen der negatıven Theologie gsSCHANSCNHN ist, den
Edith Stein mıiıt Dionysius reopagita und
Johannes vVon Kreuz nach, die das mystische Weg des wort- und bildlosen Verweilens

VOTL Gott Ihre beiden Spätschriften lau-Denken und Erleben führen. (Redaktion)
ten „Wege der Gotteserkenntnis“ und
„Kreuzeswissenschaft“. Das erste Werk ist
eine Studie ber den syrischen Mönch
Dionysius den Areopagiten, die zweiıte

Vorbemerkung Schrift versucht eine Deutung der Nacht-
Christliches Beten ist, wIıie Beten ande- mystik des ohannes VO: Kreuz. Unter

negativer Theologie verstehen WIT se1tReligionen auch, vielschichtig. Wie
bei allem menschlichen Handeln gibt es Dionysius: Gott wird mehr durch das
tiefere und weniger tiefe Schichten. Man erkannt, Was nicht ist, als durch das,
annn nicht Sagen, daß die weniger tiefen W  Vas ihm ähnlich ist. Die positive Theolo-
Schichten auch immer die weniger gıe geht den umgekehrten Weg, sS1e fragt,
selen. 1nes ist sicher, der Mensch 1mM Was Gott In der Schöpfung ähnlich ist
Glaubensvollzug, in der Hingabe und
Übergabe Gott, das Göttliche, han-
delt auf die Dauer 1Ur annn religiös Vel- Von der Philosophie Mystik
antwortlich, wWenn 15 einer alles —- Fdith Stein, Jüdin und Philosophin, hatte
genden Tiefe se1nes Seins ebt Diese Tiefe sich dem Glauben ihrer Kindheit entfrem-
oder Mitte des Menschen verleiht den det und suchte durch philosophisches
mehr der Obertläche des ewußtseins Erkennen, Aufschluß ber die Wahrheit
liegenden Handlungen Kraft und Wert menschlichen e1ns und Fühlens. Das peT-

sönliche christlicherWenn zwel Menschen sich lieben, wird Lebenszeugnis
ihre Liebe nicht I_ AUS Zeichen der Zärt- Freunde, der Einfluß Edmund Husserls
ichkeit bestehen, sondern aQus einem seiner radikalen Sachlichkeit, die Wert-
gegenseıtigen Grundvertrauen, das auch ethik Max Schelers und die Religionsphi-
Anfechtungen tragen weiß. Im Vollzug losophie dolf Reinachs und der Hedwig
des Betens ist der Mensch nicht der allein Conrad-Martius stellten FEdith Steins WIS-
Handelnde. immer schon oeht auf ein senschaftliche Existenz VOT eue Horizon-

396 Herbstrith / Erfahrung Gottes als Nacht 

WALTRAUD HERBSTRITH 

Die Erfahrung Gottes als Nacht 

Spiritualität und Glaubenserfahrung bei Edith Stein 

F.dith Stein (1891-1942), Philosophin aus 
jüdischem Haus, ging den Weg von der Philo­
sophie zur Theologie und zur Mystik. Sie war 
1922 in die katholische Kirche aufgenommen 
worden und trat 1933 bei den Karmelitinnen 
in Köln ein. 1942 übersiedelte sie in den 
Karmel Echt (Holland), doch die nationalso­
zialistischen Häscher holten sie dort ein. Ihre 
Spuren verlieren sich im Konzentrationslager 
Auschwitz. 
Die Verfasserin, Mitglied des Ordens der Kar­
melitinnen, geht den Zusammenhängen der 
F.dith Stein mit Dionysius Areopagita und 
Johannes von Kreuz nach, die in das mystische 
Denken und Erleben führen. (Redaktion) 

Vorbemerkung 

Christliches Beten ist, wie Beten in ande­
ren Religionen auch, vielschichtig. Wie 
bei allem menschlichen Handeln gibt es 
tiefere und weniger tiefe Schichten. Man 
kann nicht sagen, daß die weniger tiefen 
Schichten auch immer die weniger guten 
seien. Eines ist sicher, der Mensch im 
Glaubensvollzug, in der Hingabe und 
Übergabe an Gott, an das Göttliche, han­
delt auf die Dauer nur dann religiös ver­
antwortlich, wenn er aus einer alles tra­
genden Tiefe seines Seins lebt. Diese Tiefe 
oder Mitte des Menschen verleiht den 
mehr an der Oberfläche des Bewußtseins 
liegenden Handlungen Kraft und Wert. 
Wenn zwei Menschen sich lieben, wird 
ihre Liebe nicht nur aus Zeichen der Zärt­
lichkeit bestehen, sondern aus einem 
gegenseitigen Grundvertrauen, das auch 
Anfechtungen zu tragen weiß. Im Vollzug 
des Betens ist der Mensch nicht der allein 
Handelnde. immer schon e:eht er auf ein 

Größeres, auf einen Größeren zu, auf das 
Geheimnis Gottes, das ihn zuvor ange­
rührt hat. Edith Stein war in der Deutung 
ihrer Spiritualität, ihrer Glaubenserfah­
rung sehr schweigsam. Wir können aus 
ihren philosophischen Werken oder klei­
neren Schriften indirekt erkennen, daß sie 
ungeheure Freuden in ihrer Gottesbegeg­
nung erfahren hat, daß sie aber auch auf 
weiten Strecken den Weg der sogenannten 
negativen Theologie gegangen ist, den 
Weg des wort- und bildlosen Verweilens 
vor Gott. Ihre beiden Spätschriften lau­
ten: "Wege der Gotteserkenntnis" und 
"Kreuzeswissenschaft". Das erste Werk ist 
eine Studie über den syrischen Mönch 
Dionysius den Areopagiten, die zweite 
Schrift versucht eine Deutung der Nacht­
mystik des Johannes vom Kreuz. Unter 
negativer Theologie verstehen wir seit 
Dionysius: Gott wird mehr durch das 
erkannt, was er nicht ist, als durch das, 
was ihm ähnlich ist. Die positive Theolo­
gie geht den umgekehrten Weg, sie fragt, 
was Gott in der Schöpfung ähnlich ist. 

Von der Philosophie zur Mystik 

Edith Stein, Jüdin und Philosophin, hatte 
sich dem Glauben ihrer Kindheit entfrem­
det und suchte durch philosophisches 
Erkennen, Aufschluß über die Wahrheit 
menschlichen Seins und Fühlens. Das per­
sönliche Lebenszeugnis christlicher 
Freunde, der Einfluß Edmund Husserls in 
seiner radikalen Sachlichkeit, die Wert­
ethik Max Schelers und die Religionsphi­
losophie Adolf Reinachs und der Hedwig 
Conrad-Martius stellten Edith Steins wis­
senschaftliche Existenz vor neue Horizon-



Herbstrith Erfahrung Gottes als acht 207

Sie las das Jestament, VOT allem berichten vVon ihrem langen Beten
die Propheten, sS1e WaTr beeindruckt VCd 1n der Kirche, Von ihrer Versunkenheit
Neuen Testament. Da brachte die egeg- eım Gottesdienst, dem s1e weniger
Nun}_n; muıit der Mystik der Spanierin Tleresa anschauend als hörend folgte.“
Von Avila den entscheidenden Durch- Der Eintritt in den Kölner Karmel 1933
bruch, ihre Existenz Glauben Gott ieß Edith Stein neben Teresa viladie
anzunehmen. leresa Von Avila zeigte Lehre des ohannes VO: Kreuz tiefer Vel-
Edith Stein ihren autobiographischen stehen. ohannes, Kirchenlehrer der
Schriften, der Mensch einem wW1e- Mystik, Wal Mitbegründer der Reform
spalt ebt zwischen der Erkenntnis der Jeresas. Er schulte 1€e Karmelitin-
Wirklichkeit und ihrer Annahme Soll ]  pu 1m inneren Gebet ohannes ist eın
dieser Zwiespalt nicht ZUT tödlichen eister der negatıven Theologie, beein-
Bedrohung werden, der dem Suchenden flußt Von Dionysius dem Areopagiten
wesentliche Elemente seines Menschseins undderniederländischen Devotio moder-
rauben, muß 1m Glauben die Existenz In den spärlichen Aussagen, die Edith
eines liebenden Gottes annehmen. D  jese tein in den letzten Jahren VOT ihrem Tod
Annahme bewirkt eine ungeahnte TWEeIl- ber das Gebet macht, ennt sS1ie VOT allem
terung Erfahrung VO  '3 Wirklichkeit. Johannes VO' Kreuz Johannes ist
Der CNZSC, Von sich selbst her konzipie- Vergleich ZUI positiven Theologie Jeresas
rende Bewußtseinshorizont des Men- der mystische Vertreter der unklen
schen wird aufgebrochen ZU einer 'oll- Nacht“ Die geschichtliche Tat Jesu
Verwirklichung des Daseins, die sich Kreuz sSOwle die Erfahrung des ohannes,
christlich als n  reuzıgung des 1Ur eindi- daß ott der Seele innewohnt, sind kein
mensional denkenden Menschen und als Widerspruch. Johannes erfährt Gott 1m
Leben in der Auferstehung Christi artı- Bild der kosmischen aCc. die bedro-
kuliert. hend, aberauchbeseligend seıinann. Von
Edith tein WAar, wI1e esagt, schweigsam seiner Sicht der mystischen Nacht, iın der
ber das, Was die Erfahrung mıt Gott ihr Gott als der Andere und der ganz
enthüllte. Rückblickend auf ihre „atheisti- ahe ertfahren wird, verstehen sich alle
schen“Jahre des Suchens, sagte S1e°: „Meine Aussagen ber innere Leere, bild- und

wortloses Verweilen un: VOT GottSuche ach Wahrheit Wal eın einziges
Gebet“1! Fdith Steins Suche ach Wahr- Edith Stein hatte 1e Flucht AUS Deutsch-
heit hörte ach ihrer Konversion nicht andhinter sich, SOWIle die Erfahrung, daß
auf Philosophisch mußte sich die ano- der TUuUC. ihres In Öln fertiggestellten
menologin mıit Ihomas Von Aquin, dem Manuskriptes: „Endliches und Ewiges
„seinsfreudigen Denker des Mittelalters”, Sein‘ aufgrund der politischen Lage abge-
auseinandersetzen, existentiell als ein- brochen werden mußte 1940 erlebte S1e
stige Frauenrechtlerin mıit der hristli- die nationalsozialistische Besetzung Hol-
chen Grundlegung des es der TAau in lands un! mußte SIC Ausreise eın
der modernen Gesellschaft. anderes Land bemühen, da 1m Dezember
Eine eigentliche Auseinandersetzungber 1941 alle Juden in Holland für staatenlos
das Wie des Betens, des Meditierens, erklärt wurden. diesem Hintergrund
erfahren WIT bei Edith tein nicht. ugen- verstehen WIF, daß Edith Stein ın den letz-

Waltraud Herbstrith, Das wahre Gesicht FEdith Steins, Aschaffenburg
Ebd. Vel

Herbstrith / Erfahrung Gottes als Nacht 

te. Sie las das Alte Testament, vor allem 
die Propheten, sie war beeindruckt vom 
Neuen Testament. Da brachte die Begeg­
nung mit der Mystik der Spanierin Teresa 
von Avila den entscheidenden Durch­
bruch, ihre Existenz im Glauben an Gott 
anzunehmen. Teresa von Avila zeigte 
Edith Stein in ihren autobiographischen 
Schriften, daß der Mensch in einem Zwie­
spalt lebt zwischen der Erkenntnis der 
Wirklichkeit und ihrer Annahme. Soll 
dieser Zwiespalt nicht zur tödlichen 
Bedrohung werden, oder dem Suchenden 
wesentliche Elemente seines Menschseins 
rauben, muß er im Glauben die Existenz 
eines liebenden Gottes annehmen. Diese 
Annahme bewirkt eine ungeahnte Erwei­
terung an Erfahrung von Wirklichkeit. 
Der enge, nur von sich selbst her konzipie­
rende Bewußtseinshorizont des Men­
schen wird aufgebrochen zu einer Voll­
Verwirklichung des Daseins, die sich 
christlich als nl<reuzigungu des nur eindi­
mensional denkenden Menschen und als 
Leben in der Auferstehung Christi arti­
kuliert. 
Edith Stein war, wie gesagt, schweigsam 
über das, was die Erfahrung mit Gott ihr 
enthüllte. Rückblickend auf ihre "atheisti­
schen" Jahre des Suchens, sagte sie: "Meine 
Suche nach Wahrheit war ein einziges 
Gebet".1 Edith Steins Suche nach Wahr­
heit hörte nach ihrer Konversion nicht 
auf. Philosophisch mußte sich die Phäno­
menologin mit Thomas von Aquin, dem 
"seinsfreudigen Denker des Mittelaltersu, 
auseinandersetzen, existentiell - als ein­
stige Frauenrechtlerin - mit der christli­
chen Grundlegung des Bildes der Frau in 
der modernen Gesellschaft. 
Eine eigentliche Auseinandersetzung über 
das Wie des Betens, des Meditierens, 
erfahren wir bei Edith Stein nicht. Augen-

397 

zeugen berichten von ihrem langen Beten 
in der Kirche, von ihrer Versunkenheit 
beim Gottesdienst, dem sie weniger 
anschauend als hörend folgte.2 

Der Eintritt in den Kölner Karmel 1933 
ließ Edith Stein neben Teresa von Avila die 
Lehre des Johannes vom Kreuz tiefer ver­
stehen. Johannes, Kirchenlehrer der 
Mystik, war Mitbegründer der Reform 
Teresas. Er schulte die ersten Karmelitin­
nen im inneren Gebet. Johannes ist ein 
Meister der negativen Theologie, beein­
flußt von Dionysius dem Areopagiten 
und der niederländischen Devotio moder­
na. In den spärlichen Aussagen, die Edith 
Stein in den letzten Jahren vor ihrem Tod 
über das Gebet macht, nennt sie vor allem 
Johannes vom Kreuz. Johannes ist - im 
Vergleich zur positiven Theologie Teresas 
- der mystische Vertreter der nDunklen 
Nacht". Die geschichtliche Tat Jesu am 
Kreuz sowie die Erfahrung des Johannes, 
daß Gott der Seele innewohnt, sind kein 
Widerspruch. Johannes erfährt Gott im 
Bild der kosmischen Nacht, die bedro­
hend, aber auch beseligend sein kann. Von 
seiner Sicht der mystischen Nacht, in der 
Gott als der ganz Andere und der ganz 
Nahe erfahren wird, verstehen sich alle 
Aussagen über innere Leere, bild- und 
wortloses Verweilen in und vor Gott. 
Edith Stein hatte die Flucht aus Deutsch­
land hinter sich, sowie die Erfahrung, daß 
der Druck ihres in Köln fertiggestellten 
Manuskriptes: "Endliches und Ewiges 
Sein" aufgrund der politischen Lage abge­
brochen werden mußte. 1940 erlebte sie 
die nationalsozialistische Besetzung Hol­
lands und mußte sich um Ausreise in ein 
anderes Land bemühen, da im Dezember 
1941 alle Juden in Holland für staatenlos 
erklärt wurden. Auf diesem Hintergrund 
verstehen wir, daß Edith Stein in den letz-

1 Waltraud Herbstrith, Das wahre Gesicht F.dith Steins, Aschaffenburg 61987, S. 56. 
2 Ebd .. Ve:l. S 87. 



308 Herbstrith Erfahrung Gottes als acht

ten onaten ihres Lebens die des geistlichen eges benützte. In Wirk-
Urochfüreine Skizze reichte. IhrenVer- ichkeit Z1ng ihm nichtNeine seelische
such einer Deutung der Lehre des ohan- Perspektive der Höhe, sondern der Tietfe

VOKreuzannte sie „Kreuzeswissen- „‚Centro’”, tiefstes Inneres, Mitte, sind bei
schaft“. FEine ihrer dichtesten alysen ihm, wIıe bei leresa Von Avila, Kennzeich-
ber die mystische Sicht des Heiligen fin- Nung der Suche ach Gott, Ort,
det sich den ersten apiteln des Buches erfährt.
lerspurt InEdith Steins Beschäftigung Auch Stein bezog das Bild der Berg-
mıiıt Dionysius dem Areopagiten In ihrer besteigung auf ihren Weg, aber gleich-
Studie „Wege der Gotteserkenntnis”, die zelıtig ZU betonen, daß S1e sich och immer
S1ie 1941 verfaßte, behandelt S1e die mysti- Fuß des Berges wIisse. 1es ist nicht 1Ur
sche Theologie des Areopagiten und Ausdruck der Demut, sondern zugleich
untersucht einzelne Stutfen möglicher Erfahrung des Unten, der Tiefe, der Herz-
Erfahrung VonNn Gott Wie weni1g solche muitte, des Innen, wıe s1e häufig schreibt.
der andere traditionelle Schemata, wıe Die Propheten des Alten Bundes schilder-
ufen der Liebesmystik, der Kontempla- ten ihre Gotteserfahrung In ern und
tion, einfach übernommen werden kön- Worten
en, beobachten WIT 1M welıteren Verlauf „Aberwichtiger ist noch“, sagt Edith Stein mıit Diony-
ihrer Arbeit „Kreuzeswissenschaft“. Man S1US, „das innere Berührtwerden Von Gott ohne Wort

und Bild Denn dieser persönlichen Begegnunghat den Eindruck, daß Edith Stein oft findet das intime  e  >} Kennenlernen CGottes S{al das erstnichtgrundgestalten”konnte, Wihr die Möglichkeit gibt, das Bild nach dem Originaleigentlich vorschwebte. Wir mMuUuUussen gestalten“.“ Darum hat „alles Sprechen Ve_ Gott
mıt Bruchstücken zufrieden geben Von ein Sprechen Gottes Voraussetzung. Sein eigent-

lichstes Sprechen ist das, VOT dem die menschlicheDionysius ausgehend sagt Edith Stein
Sprache verstummen muß, Was keine Menschen-„Gott wird Auerkannt, indem er sich offenbart, und

die Geister, enen sich offenbart, geben die Offen- WO): eingeht, uch In keine Bildersprache“.“
barung weiter. Erkennen und Künden gehören Der Mensch ebt nicht einem geschlos-
ZUSamımen. ber je höher die Erkenntnis ist, desto SCcCHNEI, sondern einem offenen System.dunklerundgeheimnisvoller ist sie, desto weniger ist

möglich, sS1e iın Worte fassen. Der Aufstieg Das, W  Jas Sprache ausdrückt, Inkarnation
Gott ist eın Aufstieg Ins Dunkel und Schweigen. verleiblicht, wird nıe von Wort un
Fuß des Berges ist noch möglich, sich ausführ- Gestalt ganz eingeholt. Jesus WaTr mehr als
licher außern. So hat es Dionysius selbst in den Was die Jünger ihm vermuteten, 1eSchriften getan, die der positiven Theologie gewid-
metTt waren .“ Menschen iın ihm sahen. Der 1n Jesus Von

Nazaret menschgewordene Gott bleibt
In der mystischen Tradition des Christen- immer zugleich Mysterium, heimnis-
[UmMs wurde das Bild der Bergbesteigung tiefe, Kraft der Auferstehung, die un_ns
aus der Schilderung der Gotteserfahrung übersteigt.des Mose Alten Bun: entlehnt. oNan- Bis iNnsere Zeit unterscheidet 1an ZWI1-
115 mM Kreuz übernahm dieses Bild und schen Betrachtung und Kontemplation,
na: seın Buch: „Aufstieg zwischen Nachdenken ber Gott und
erge armel“. Trotzdem lebte ohannes innerer Schau ber die geistlich Erfahre-
nicht mehr 1ın dieser Vorstellung. Es dient spurten, daß Wirklichkeit Klassifi-
ihm als Schema, das E  T für eine Zeichnung zierungen VeETSagEN, da (ottes irken

Edith Stein, Wege der Gotteserkenntnis Dionysius der Areopagit, München 1979,
>
S 70/71

398 

ten neun Monaten ihres Lebens die Kraft 
nurnochfüreine Skizze reichte. Ihren Ver­
such einer Deutung der Lehre des Johan­
nes vom Kreuz nannte sie "Kreuzeswissen­
schaftu. Eine ihrer dichtesten Analysen 
über die mystische Sicht des Heiligen fin­
det sich in den ersten Kapiteln des Buches. 
Hier spürt man Edith Steins Beschäftigung 
mit Dionysius dem Areopagiten. In ihrer 
Studie "Wege der Gotteserkenntnis~ die 
sie 1941 verfaßte, behandelt sie die mysti­
sche Theologie des Areopagiten und 
untersucht einzelne Stufen möglicher 
Erfahrung von Gott. Wie wenig solche 
oder andere traditionelle Schemata, wie 
Stufen der Liebesmystik, der Kontempla­
tion, einfach übernommen werden kön­
nen, beobachten wir im weiteren Verlauf 
ihrer Arbeit "Kreuzeswissenschaft". Man 
hat den Eindruck, daß Edith Stein oft 
nicht"sagen undgestalten"konnte, was ihr 
eigentlich vorschwebte. Wir müssen uns 
mit Bruchstücken zufrieden geben. Von 
Dionysius ausgehend sagt Edith Stein: 
,,Gott wird nur erkannt, indem ersieh offenbart, und 
die Geister, denen er sich offenbart, geben die Offen­
barung weiter. Erkennen und Künden gehören 
zusammen. Aber je höher die Erkenntnis ist, desto 
dunkler und geheimnisvoller ist sie, desto weniger ist 
es möglich, sie in Worte zu fassen. Der Aufstieg zu 
Gott ist ein Aufstieg ins Dunkel und Schweigen. Am 
Fuß des Berges ist es noch möglich, sich ausführ­
licher zu äußern. So hat es Dionysius selbst in den 
Schriften getan, die der positiven Theologie gewid­
met waren."3 

In der mystischen Tradition des Christen­
tums wurde das Bild der Bergbesteigung 
aus der Schilderung der Gotteserfahrung 
des Mose im Alten Bund entlehnt. Johan­
nes vom Kreuz übernahm dieses Bild und 
nannte sein erstes Buch; "Aufstieg zum 
Berge Karmel". Trotzdem lebte Johannes 
nicht mehr in dieser Vorstellung. Es dient 
ihm als Schema, das er für eine Zeichnung 

Herbstrith / Erfahrung Gottes als Nacht 

des geistlichen Weges benützte. In Wirk­
lichkeit ging es ihm nicht um eine seelische 
Perspektive der Höhe, sondern der Tiefe. 
,,Centro~ tiefstes Inneres, Mitte, sind bei 
ihm, wie bei Teresa von Avila, Kennzeich­
nung der Suche nach Gott, Ort, wo man 
ihn erfährt. 
Auch Edith Stein bezog das Bild der Berg­
besteigung auf ihren Weg, um aber gleich­
zeitig zu betonen, daß sie sich noch immer 
am Fuß des Berges wisse. Dies ist nicht nur 
Ausdruck der Demut, sondern zugleich 
Erfahrung des Unten, der Tiefe, der Herz­
mitte, des Innen, wie sie häufig schreibt. 
Die Propheten des Alten Bundesschilder­
ten ihre Gotteserfahrung in Bildern und 
Worten. 
.Aber wichtiger ist noch", sagt Edith Stein mit Diony­
sius, .das innere Berührtwerden von Gott ohne Wort 
und Bild. Denn in dieser persönlichen Begegnung 
findet das intime Kennenlernen Gottes statt, das erst 
die Möglichkeit gibt, das Bild nach dem Original zu 
gestalten•. 4 Darum hat .alles Sprechen von Gott ... 
ein Sprechen Gottes zur Voraussetzung. Sein eigent­
lichstes Sprechen ist das, vor dem die menschliche 
Sprache verstummen muß, was in keine Menschen­
worte eingeht, auch in keine Bildersprache". 5 

Der Mensch lebt nicht in einem geschlos­
senen, sondern in einem offenen System. 
Das, was Sprache ausdrückt, Inkarnation 
verleiblicht, wird nie von Wort und 
Gestalt ganz eingeholt. Jesus war mehr als 
was die Jünger in ihm vermuteten, die 
Menschen in ihm sahen. Der in Jesus von 
Nazaret menschgewordene Gott bleibt 
immer zugleich Mysterium, Geheimnis­
tiefe, Kraft der Auferstehung, die uns 
übersteigt. 
Bis in unsere Zeit unterscheidet man zwi­
schen Betrachtung und Kontemplation, 
zwischen Nachdenken über Gott und 
innerer Schau. Aber die geistlich Erfahre­
nen spürten, daß in Wirklichkeit Klassifi­
zierungen versagen, daß Gottes Wirken 

3 Edith Stein, Wege der Gotteserkenntnis - Dionysius der Areopagit, München 1979, S. 22. 
4 Ebd., S 58. 
5 Ebd .. S 70/71. 



Herbstrith Erfahrung Gottes als Nacht 300

nicht abhängt Von menschlichen Katego- uchuns verschlingen. Was in ihr versinkt, das ist
cht eintach nichts bleibt bestehen, ber nbe-rıen JohannesVO Kreuz hat das Stumm-

werden VOrTr Gott erfahren. Er 311 nichts mML, unsichtbar, und gestaltlos wie die Nacht
selbst der schattenhaft und gespenstisch und dar-anderes, als Suchende überzeugen, daß bedrohlich. Dabei ist unsereigenes eınnichtLUr

Schweigen VOT Gott nicht vertane Zeit ist durch die in der Nacht verborgenen Gefahren Von

Seine Lehre faßt FEdith Stein ıIn die Worte ußen bedroht, sondern durch die Nacht selbst
innerlichbetroffen. Sie nımmt uns den Gebrauch der„Am liebsten möchte die Seele ganZ still Sinne, hemmt unsere Bewegungen, lähmt Nsereverweilen, ohne sich zZzu rühren, alle Kräfte, bannt u in Einsamkeit, macht uns selbst

ruhen lassen. So Eetw:; sieht 1n der Seele schattenhaft und gespenstisch. Sie ist wIıe eın Vor-
dUus, Wenn Gott s1e in die Dunkle Nacht geschmack des odes Und all das hat nicht Urvita-

le, sondern uch seelisch-geistige Bedeutung. Dieeinführt “ arl Rahner hat gezeigt, daß
kosmische Nacht wirkt auf äahnlich wıe das, Wasdas, Wäas ohannes VO: Kreuz mit Nacht übertragenem Sinne Nacht genannt wird. Oder

umschrieb, nicht 1Ur eın Seelenzustand umgekehrt: Was in äahnliche Wirkungen hervor-
für geistlich Fortgeschrittene lst, sondern bringt wiıe die kosmische Nacht, das wird übertra-

N} Inn Nacht genannt Ehe WIr dieses Was zudaß die ErfahrungderWirklichkeit Gottes
als „Nacht“ der Bewußtseinslage des heu- ftassen suchen, mussen WIr ber klar machen,

schon die kosmische Nacht eın doppeltestigen Menschen ahe kommt. Gesicht hat Der dunklen und unheimlichen Nacht
steht die mondbeglänzte Zaubernacht gegenüber,
die Von mildem, sanftem Licht durchtflutete. Sije Velr-

Kreuz und acht schlingt die Dingenicht, sondern 1äßt ihr nächtliches
Antlitz aufleuchten, alles Harte, Scharfe und Grelle

ohannes spricht VON Kreuz und Von ist hier gedämpft und gelindert, offenbaren sich
Nacht Sind S1e für ihn gleichwertige Sym- Wesenszüge, die bei hellem Tageslicht niemals
bole? Edith Stein weist auf, daß ür .  hn Vorschein kommen. lassen sich uch Stimmen

vernehmen, die der Tageslärm übertäubt. Und nichtnicht das Kreuz, sondern die Nacht das die lichtvolle, uch die dunkle Nacht hat eigenebeherrschende Symbol seiner Gotteser- Werte. Sie macht dem Hasten un Lärmen des JTages
fahrung ist ein Ende, si1e bringt Ruhe und Frieden. All das wirkt

sich uch im Seelisch-Geistigen 7  , Es gibt ine
„Das Kreuz“”, schreibt Edith Stein, „ist offenbar kein nächtliche, milde Klarheit des Geistes, in der er, VOIN
Bild eigentlichen Sinn. Zwischen Kreuz und Lei- dem Frondienst der Tagesgeschäfte frei, gelöst und
den besteht keine unmittelbar aßliche Ähnlichkeit, gesammelt zugleich, die tiefen Zusammenhänge
beruchkein reinwillkürlich festgesetztes Zeichen-
verhältnis. Dem Kreuz ist seine Bedeutung durch g_eines eigenen Wesens un: Lebens, der Welt und

Überwelt hineingezogen wird. Und gibt eın tiefes
seine Geschichte zugewachsen. Seine sichtbare dankbares Ruhen im Frieden der Nacht “
Gestalt weist auf den Sinnzusammenhang in, In
dem steht Dem werden WITr gerecht, V  W  vVenn WITr Edith Stein schildert Jler die Doppelb6-
eın Wahrzeichen Il  q18!  1, digkeit des Nachterlebens: Verschlingen-
DieNacht dagegen 1st etwas Naturhaftes: das Gegen- de Bedrohung, Entzug alles Sicht- un!
spiel des Lichtes, und alle Dinge einhüllend. Sie
ist kein Gegenstand ım eigentlichen 'r ortsinn: sie Greifbaren, aber auch tiefster Friede, Klä-

TuNng des Geistes, Spiegelung des Wesens,steht un nicht gegenüber und steht uch nicht auf
der Fülle des €e1lns. Zwischen kosmischersich selbst. Sie 1st uch kein Bild, sofern darun-

ter ıne sichtbare Gestalt versteht. Sie ist unsichtbar und mystischer ac. besteht für Edith
und gestaltlos. Und doch nehmen WIr s1e wahr, Ja s1e
ist uns viel näher als alle Dinge und Gestalten, ist muıit

Stein eine weitgehend „inhaltliche Über-
einstimmung .Sein viel Ng verbunden. Wie das Licht

die Dinge mit ihren sichtbaren Eigenschaften hervor- Die Dunkle aC) die ohannes VO

treten läßt, verschlingt sie die Nacht und droht Kreuz einführt, und in der Edith tein ihre

5

7
ın Heidegzger, Peter Handke, Das Gesicht der Welt, 177
FEdith Stein Kreuzeswissenschaft. Studie ber loannes Cruce. Freiburg

Herbstrith / Erfahrung Gottes als Nacht 

nicht abhängt von menschlichen Katego­
rien. Johannes vom Kreuz hat das Stumm­
werden vor Gott erfahren. Er will nichts 
anderes, als Suchende überzeugen, daß 
Schweigen vor Gott nicht vertane Zeit ist. 
Seine Lehre faßt Edith Stein in die Worte: 
"Am liebsten möchte die Seele ganz still 
verweilen, ohne sich zu rühren, alle Kräfte 
ruhen lassen. So etwa sieht es in der Seele 
aus, wenn Gott sie in die Dunkle Nacht 
einführt."" Karl Rahner hat gezeigt, daß 
das, was Johannes vom Kreuz mit Nacht 
umschrieb, nicht nur ein Seelenzustand 
für geistlich Fortgeschrittene ist, sondern 
daß die Erfahrung der Wirklichkeit Gottes 
als "Nacht0 der Bewußtseinslage des heu­
tigen Menschen nahe kommt. 

Kreuz und Nacht 

Johannes spricht von Kreuz und von 
Nacht. Sind sie für ihn gleichwertige Sym­
bole7 Edith Stein weist auf, daß für ihn 
nicht das Kreuz, sondern die Nacht das 
beherrschende Symbol seiner Gotteser­
fahrung ist. 

.Das Kreuz•, schreibt Edith Stein, .ist offenbar kein 
Bild im eigentlichen Sinn. Zwischen Kreuz und Lei­
den besteht keine unmittelbar faßliche Ähnlichkeit, 
aber auch kein rein willkürlich festgesetztes Zeichen­
verhältnis. Dem Kreuz ist seine Bedeutung durch 
seine Geschichte zugewachsen .... Seine sichtbare 
Gestalt weist auf den Sinnzusammenhang hin, in 
dem es steht. Dem werden wir gerecht, wenn wir es 
ein Wahrzeichen nennen. 
Die Nacht dagegen ist etwas Naturhaftes: das Gegen­
spiel des Lichtes, uns und alle Dinge einhüllend. Sie 
ist kein Gegenstand im eigentlichen Wortsinn: sie 
steht uns nicht gegenüber und steht auch nicht auf 
sich selbst. Sie ist auch kein Bild, sofern man darun­
ter eine sichtbare Gestalt versteht. Sie ist unsichtbar 
und gestaltlos. Und doch nehmen wir sie wahr, ja sie 
ist uns viel näher als alle Dinge und Gestalten, ist mit 
unserem Sein viel enger verbunden. Wie das Licht 
die Dinge mit ihren sichtbaren Eigenschaften hervor­
treten läßt, so verschlingt sie die Nacht und droht 

399 

auch uns zu verschlingen. Was in ihr versinkt, das ist 
nicht einfach nichts: es bleibt bestehen, aber unbe­
stimmt, unsichtbar, und gestaltlos wie die Nacht 
selbst oder schattenhaft und gespenstisch und dar­
um bedrohlich. Dabei ist unser eigenes Sein nicht nur 
durch die in der Nacht verborgenen Gefahren von 
außen bedroht, sondern durch die Nacht selbst 
innerlich betroffen. Sie nimmt uns den Gebrauch der 
Sinne, hemmt unsere Bewegungen, lähmt unsere 
Kräfte, bannt uns in Einsamkeit, macht uns selbst 
schattenhaft und gespenstisch. Sie ist wie ein Vor­
geschmack des Todes. Und all das hat nicht nur vita­
le, sondern auch seelisch-geistige Bedeutung. Die 
kosmische Nacht wirkt auf uns ähnlich wie das, was 
in übertragenem Sinne Nacht genannt wird. Oder 
umgekehrt: was in uns ähnliche Wirkungen hervor­
bringt wie die kosmische Nacht, das wird in übertra­
genem Sinn Nacht genannt. Ehe wir dieses Was zu 
fassen suchen, müssen wir uns aber klar machen, 
daß schon die kosmische Nacht ein doppeltes 
Gesicht hat. Der dunklen und unheimlichen Nacht 
steht die mondbeglänzte Zaubernacht gegenüber, 
die von mildem, sanftem Licht durchflutete. Sie ver­
schlingt die Dinge nicht, sondern läßt ihr nächtliches 
Antlitz aufleuchten, alles Harte, Scharfe und Grelle 
ist hier gedämpft ,und gelindert, es offenbaren sich 
Wesenszüge, die bei hellem Tageslicht niemals zum 
Vorschein kommen. Es lassen sich auch Stimmen 
vernehmen, die der Tageslärm übertäubt. Und nicht 
nur die lichtvolle, auch die dunkle Nacht hat eigene 
Werte. Sie macht dem Hasten und lärmen des Tages 
ein Ende, sie bringt Ruhe und Frieden. All das wirkt 
sich auch im Seelisch-Geistigen aus. Es gibt eine 
nächtliche, milde Klarheit des Geistes, in der er, von 
dem Frondienst der Tagesgeschäfte frei, gelöst und 
gesammelt zugleich, in die tiefen Zusammenhänge 
seines eigenen Wesens und Lebens, der Welt und 
Überwelt hineingezogen wird. Und es gibt ein tiefes 
dankbares Ruhen im Frieden der Nacht."' 

Edith Stein schildert hier die Doppelbö­
digkeit des Nachterlebens: Verschlingen­
de Bedrohung, Entzug alles Sicht- und 
Greifbaren, aber auch tiefster Friede, Klä­
rung des Geistes, Spiegelung des Wesens, 
der Fülle des Seins. Zwischen kosmischer 
und mystischer Nacht besteht für Edith 
Stein eine weitgehend "inhaltliche Über­
einstimmung". 
Die Dunkle Nacht, in die Johannes vom 
Kreuz einführt, und in der Edith Stein ihre 

6 Martin Heidegger, in: Peter Handke, Das Gesicht der Welt, S. 177. 
' Edith Stein. Kreuzeswissenschaft. Studie über Toannes a Cruce. Freibunz 31985. S. 32. 



400 Herbstrith Erfahrung Gottes als acht

eigene Gotteserfahrung wiedererkennt, sche Weltsicht des Heiligen verweist auf
ist  . eine schwerwiegende und radikale Daseinsbezüge, die unserem Glaubens-
Begegnung des Menschen mıiıt Gott, sie ist leben oft vernachlässigt werden. Die
Glaubenserfahrung, die den Menschen Menschwerdung Gottes und dieWirklich-
seine Grenzen übersteigen heißt Sie ist keit des Kreuzes entlassen auf einen
eine leichte Speise, und Johannes sagt, Weg, der auf personale Liebe Ver'‘
viele fliehen diese Erfahrung wWwIıe den Tod dart, „auch wenns bei Nacht ist‘  48
Der Mensch, auch der sich Christus Gott, der dem Menschen in der Nacht
bekennende, sucht greifbare, sichtbare begegnet, ist kein Gegenstand, er steht
inge Er will wIl1e Maria Magdalena ihm icht sichtbar gegenüber, hat keine
Jesus, den menschgewordenen So  z Got- faßbare Gestalt, und doch ist ihmäher
tes, festhalten. Er ll Jesus ler ]1es- alsalleDinge und Gestalten. Diese Gottes-
seits behalten, icht einer tieferen erfahrung schließt die Begegnung mıt
Glaubenserfahrung die Schwelle des Jesus Christus nicht aus, sondern ein. Sie
Todes überschreiten zu mussen. Erst ist Folge eines immer tieferen Gezogen-
dieser Überschritt gewährt aber im Bild werdens in die Nachfolge dieses Christus,
gesprochen auch das Lichthafte, Fried- den WIr mit Paulus „dem Fleische ach
volle jener Nacht, ın der Gott der Sanz nicht kennen“ (2 Kor 5,18) Um die ähe
ahe ist ohannes VO Kreuz hat durch dieses lebendigen, aber ımmer über-
SeINe gläubige Existenz und durch se1ine steigenden Christus kennenzulernen, Vel-
Verbundenheit mıit der abendländischen weilsen Johannes Kreuz, Teresa V
Tradition der negatıven Theologie Urzu- vila und Edith tein auf das schweigen-
sammenhänge 1INs Bewußltsein gebracht, de, und Dunkel vertrauende Verweilen
ach denen WITr heute suchen. Die kosmi- VOT Gott

Besui:hen S5ie das Schläg!!
tische Stiftskirche Stitfttsmuseum Laufend Sonder-
Romanische Krypta Gemäldegalerie mıit gotischen ausstellungen
(eigentl. Kapitelsaal, Tafelbildern eifc. 1mM
erbaut 1250) Stittsbibliothek mıit 60.000 Bänden Kapitelsaal

Feiertagen: 11—17 hr, ınter Voranmeldung.
Stifttsmuseum geöffnet: Mai bis Oktober entags 10—12 und 13—17 Uhr, 4! Sonn- und

400 

eigene Gotteserfahrung wiedererkennt, 
ist eine schwerwiegende und radikale 
Begegnung des Menschen mit Gott, sie ist 
Glaubenserfahrung, die den Menschen 
seine Grenzen übersteigen heißt. Sie ist 
keine leichte Speise, und Johannes sagt, 
viele fliehen diese Erfahrung wie den Tod. 
Der Mensch, auch der sich zu Christus 
bekennende, sucht greifbare, sichtbare 
Dinge. Er will wie Maria Magdalena 
Jesus, den menschgewordenen Sohn Got­
tes, festhalten. Er will Jesus hier im Dies­
seits behalten, um nicht in einer tieferen 
Glaubenserfahrung die Schwelle des 
Todes überschreiten zu müssen. Erst 
dieser Überschritt gewährt aber - im Bild 
gesprochen - auch das Lichthafte, Fried­
volle jener Nacht, in der Gott der ganz 
Nahe ist. Johannes vom Kreuz hat durch 
seine gläubige Existenz und durch seine 
Verbundenheit mit der abendländischen 
Tradition der negativen Theologie Urzu­
sammenhänge ins Bewußtsein gebracht, 
nach denen wir heute suchen. Die kosmi-

8 Ebd., S. 36. 

Herbstrith / Erfahrung Gottes als Nacht 

sehe Weltsicht des Heiligen verweist auf 
Daseinsbezüge, die in unserem Glaubens­
leben oft vernachlässigt werden. Die 
Menschwerdung Gottes und die Wirklich­
keit des Kreuzes entlassen uns auf einen 
Weg, der auf personale Liebe vertrauen 
darf, "auch wenn's bei Nacht ist". 8 

Gott, der dem Menschen in der Nacht 
begegnet, ist kein Gegenstand, er steht 
ihm nicht sichtbar gegenüber, hat keine 
faßbare Gestalt, und doch ist er ihm näher 
als alle Dinge und Gestalten. Diese Gottes­
erfahrung schließt die Begegnung mit 
Jesus Christus nicht aus, sondern ein. Sie 
ist Folge eines immer tieferen Gezogen­
werdens in die Nachfolge dieses Christus, 
den wir mit Paulus Aem Fleische nach 
nicht kennen" (2 Kor 5,18). Um die Nähe 
dieses lebendigen, aber uns immer über­
steigenden Christus kennenzulernen, ver­
weisen Johannes vom Kreuz, Teresa von 
Avila und Edith Stein auf das schweigen­
de, und im Dunkel vertrauende Verweilen 
vor Gott. 

Besuchen Sie das Stift Schlägl! 
Gotische Stiftskirche 
Romanische Krypta 
(eigentl. Kapitelsaal, 
erbaut um 1250) 

Stiftsmuseum Laufend Sonder-
Gemäldegalerie mit gotischen ausstellungen 
Tafelbildern etc. im neuen 
Stiftsbibliothek mit 60.000 Bänden Kapitelsaal 

Stiftsmuseum geöffnet: Mai bis Oktober wochentags: 10-12 und 13-17 Uhr, an Sonn- und 
Feiertagen: 11-17 Uhr, im Winter gegen Voranmeldung. 


