Ahlers / Eucharistie und Kirche

35

REINHILD AHLERS

Eucharistie und Kirche

Kirchenrechtliche Implikationen einer eucharistischen Ekklesiologie

Die Eucharistie hat eine entscheidende ekkle-
siologische Bedeutung; sie ist Selbstdarstel-
lung und Einheitsgrund der Kirche. Die Eucha-
ristieist eine Feier der ganzen Kirche; alle Glau-
bigen, Priester und Laien, tragen die MeBfeier.
Fiir die Gemeinschaft wie fiir die einzelnen
Gliubigen ist diese Feier eine wesentliche Ver-
wirklichung des Christseins. Das hat auch
Konsequenzen fiir das Recht der Kirche. Imfol-
genden werden besonders zwei solcher Impli-
kationen untersucht: die Pflicht und das Recht
die Eucharistie zu empfangen und an der Mef3-
feier teilzunehmen.

Die Autorin des Beitrags ist Referentin fiir Kir-
chenrecht im Bischoflichen Generalvikariat
und Vernehmungsrichterin im Bischéflichen
Offizialat in Miinster sowie Lehrbeauftragte
fiir Kirchenrecht an der Universitit Osna-
briick/Vechta.

1. Dogmatisch-theologische Vorgaben

Das Herzstiick des II. Vatikanischen Kon-
zilsist die Lehre von der Kirche, die Ekkle-
siologie." Ein Schliisselbegriff dieser kon-
ziliaren Ekklesiologie ist der der ,commu-
nio”, der sowohl die Gemeinschaft der
Menschen mit Gott wie die der Menschen
untereinander umfaBt.> Communio
bedeutet das gemeinsame Unter-

wegssein der durch den Geist Gottes in der
Kirche zusammengefithrten Menschen.
Damit hat das Konzil das Kirchenbild
iiberwunden, in dem sich die Kirche als
ungleiche Gesellschaft zeigte und die
Gefahr eines einseitigen Klerikalismus in
sich barg.’

Der zweifache Inhalt von communio, die
Gemeinschaft der Menschen mit Gott und
die untereinander, findet seine Einheit in
der Eucharistie, in der ,communio eucha-
ristica”* In der Ekklesiologie des II. Vati-
kanischen Konzils, in der das sakramenta-
le Verstiandnis der Kirche neu zur Sprache
gebracht wird,” nimmt die Eucharistie
eine herausragende Stellung ein. Sie ist
Quelle und . . . Héhepunkt des ganzen
christlichen Lebens”, das Sakrament, aus
dem ,die Kirche immerfort lebt und
wichst”® In der Eucharistie konkretisiert
sich in besonderer Weise das Wesen der
Kirche als Weiterfithrung des Erldsungs-
werkes Jesu Christi, als seine sichtbare
Gegenwart in der Welt. Die Gemeinschaft
der Christen in Verbindung mit Christus
vollzieht sich in der Feier der Eucharistie.
Die Teilhabe am Leib Christi in der Eucha-
ristie konstituiert die Kirche als Leib Chri-
sti. Treffend bemerkt Walter Kasper: ,Der

1

G. Philips bezeichnet die dogmatische Konstitution iiber die Kirche ,Lumen gentium” (LG) als ,Zentrum

von gréBter Bedeutung’, auf das sich die anderen Konzilsdokumente beziehen: G. Philips, Die Geschichte
der dogmatischen Konstitution iiber die Kirche ,Lumen gentium’, in: LThK VatII, Bd. 1, 139—155, 139.

2 Vgl. z. B. Vatll LG 2; 9.

Vgl. dazu P. Kriimer, Katholische Versuche einer theologischen Begriindung des Kirchenrechts, in: Theo-

logische Berichte XV: Die Kirche und ihr Recht, hg. v. ]. Pfammatter, F. Furger, Ziirich-Einsiedeln-K&ln

1986, 11—37, 31f.

4 Vgl. VatlI LG 7: ,Beim Brechen des eucharistischen Brotes erhalten wir wirklich Anteil am Leib des Herrn
und werden zur Gemeinschaft mit ihm und untereinander erhoben.”

5 Vgl. z. B. Vatll LG 1; 8; 48; 59.
¢ Vatll LG 11 und 26.



36

Abhlers / Eucharistie und Kirche

gangigste Ausdruck fiir den ,Empfang der
Eucharistie’ lautet nicht umsonst ,Kom-
munion’”’ Die Eucharistie ist die Selbst-
darstellung der Kirche und ihr Einheits-
grund; Kirche lebt und wichst, wo Eucha-
ristie gefeiert wird.

2. Eucharistie und Kirchenrecht

Die pragende Kraft der communio ist die
Liebe. Dies anerkennend betont das
II. Vatikanische Konzil dennoch, daB3
diese communio nicht als etwas schlecht-
hin UnfaBbares betrachtet werden kann.
Sie ist ,nicht irgendein unbestimmtes
Gefiihl, sondern eine organische Wirk-
lichkeit, die eine rechtliche Gestalt ver-
langt und zugleich von der Liebe beseelt
ist“® Fiir die Communio-Struktur der
Kirche sind beide Aspekte von Bedeu-
tung: communio beinhaltet sowohl Geist
bzw. Liebe als auch Recht.’

Einebesondere Bedeutung der rechtlichen
Dimension der Kirche kommt auch hier
wiederum der Eucharistie zu. Als zentra-
ler Vollzug der Kirche und deren Selbst-
darstellung vereinigt sie alle konstitutiven
bzw. institutionellen Grundvollziige des
kirchlichen Lebens in sich, sowohl Wort
und Sakrament als auch gemeinsames und
besonderes Priestertum, die im Charisma
ihre dynamische Einheit erfahren.”® Es
besteht eine wechselseitige Immanenz von
~Lcommunio ecclesiastica” und ,communio

eucharistica”™ Die Eucharistie hat des-
halb auch eine wesentliche Bedeutung fiir
dasRecht der Kirche. Als deren Selbstdar-
stellung ist sie Grundmodell fiir ihr Leben
und ihre Sendung. ,Aus dem Zusammen-
hang zwischen dem Leib Christi in der
Eucharistie und der Kirche als dem Leib
Christi kann . . . gefolgert werden, daf3
kirchliches Recht von der Eucharistiefeier
her zu bestimmen ist.“** Sie ist Muster fiir
das Leben in der Kirche.

3. Die Eucharistie als Feier der Kirche

Wenn die Eucharistie eine besondere
Bedeutungim Heilsmysterium Kirche hat,
dann ist die Frage nach den Trigern der
Eucharistiefeier eine Frage des Kirchenbe-
griffs. Anders gesagt: Wenn ein so enger
Zusammenhang besteht zwischen Kirche
und Eucharistie, zwischen mystischem
und eucharistischem Leib Christi, dann
muf3 das Zueinander von Amtstrigern
und Laien in dieser Kirche auch in der
Eucharistiefeier zum Tragen kommen.
Lange Zeit wurde als einziger Triger der
Eucharistie der Priester angesehen, der
stellvertretend fiir Christus die Feier leitet.
Diese Sicht war auch dadurch mitbegriin-
det, daB die Theologie und die Verkiindi-
gungim Gefolge des Konzils von Trient bis
in unser Jahrhundert hinein den Opfer-
charakter der Eucharistie einseitig beton-
te, wahrend das gemeinsame eucharisti-

7

W. Kasper, Kirche als Communio. Uberlegungen zur ekklesiologischen Leitidee des Zweiten Vatikani-

schen Konzils, in: Die bleibende Bedeutung des Zweiten Vatikanischen Konzils, hg. v. F. Kénig, Diissel-

dorf 1986, 62—84, 70.

Nota explicativa praevia zur Kirchenkonstitution ,Lumen gentium’, 2.
Auf eine eingehende Darstellung der theologischen Begriindung des Kirchenrechts muB3 hier verzichtet

werden. Vgl. dazu den Uberblick bei Krimer, Katholische Versuche (Anm. 3).

10

n

12

Vgl. L. Gerosa, Charisma und Recht. Kirchenrechtliche Uberlegungen zum ,Urcharisma* der neuen Verei-
nigungsformen in der Kirche, Einsiedeln-Trier 1989. Nach Gerosa ist das Charisma das einzige nicht-
institutionelle Element, das aber gleichwohl fiir die Kirche konstitutiv ist. Insofern bildet es ein ,Scharnier”
zwischen Institution und Konstitution der Kirche: vgl. besonders ebd. 127—203.

Vgl. R. Ahlers, Communio Eucharistica — Communio Ecclesiastica. Zur wechselseitigen Immanenz von
Eucharistie und Kirche, in: R. Ahlers, P. Kriimer (Hg.), Das Bleibende im Wandel. Theologische Beitrige
zum Schisma von Marcel Lefebvre, Paderborn 1990, 87—103.

P. Kriimer, Theologische Grundlegung des kirchlichen Rechts. Die rechtstheologische Auseinanderset-
zung zwischen H. Barion und J. Klein im Licht des II. Vatikanischen Konzils, Trier 1977, 141.



Abhlers / Eucharistie und Kirche

37

sche Mahl aller Glaubigen in den Hinter-
grund trat.” Noch das kirchliche Gesetz-
buch von 1917, der Codex luris Canonici
(CIC), hatte deshalb in seinen Regelungen
hauptsichlich den Priester im Blick, der
das MeBopfer darbringt.’* Eine Mittra-
gerschaft der Glaubigen in der Euchari-
stiefeier war in den Bestimmungen dieses
Gesetzbuches kaum zu erkennen.

Mit seiner Communio-Theologie hat das
II. Vatikanische Konzil neue Akzente
gesetzt: Kirche sind alle durch den Heili-
gen Geist in Christus zusammengefiihrten
Glaubigen. Dieser Geist Jesu Christi ist es
auch, der in der Feier der Eucharistie
wirkt. So 14Bt sich mit Klaus Gamber
sagen: ,Der Gedanke des ,in persona Chri-
sti’ handelnden Priesters ist sicher richtig

. .; mansolltesich jedoch voreiner Uber-
betonung dieser Funktion des Zelebranten
hiiten, weil sie die allein entscheidende
Wirkung des Heiligen Geistes in den Hin-
tergrund treten 14Bt.”* Der Heilige Geist
eint das Volk Gottes und umfingt die die
Kirche wesentlich strukturierenden
Unterschiede zwischen Priestern und Lai-
en. In der Eucharistie iiben beide, Priester
und Laien, ihr jeweiliges Priestertum aus,
das besondere und das allgemeine Prie-
stertum. Beide werden durch das Charis-
ma vermittelt. Nach Libero Gerosa hat das
Charisma, das eine besondere Gabe ist,
die der Heilige Geist Glaubigen jeden
Standes austeilt und die sich sowohl von
der Amtsgnade als auch von den in Taufe
und Firmung empfangenen Gnaden
unterscheidet, als fiir die Kirche konstitu-

tives, aber nichtinstitutionelles Element
eine vermittelnde Funktion zwischen all-
gemeinem und besonderem Priestertum,
zwischen Taufe und Weihe, die die beiden
wesentlichen Pole der Institution Kirche
bilden und ,die wie die anderen Sakra-
mente auf die Eucharistie hingeordnet
sind”.'®

Man kann also sagen: Trager der euchari-
stischen Feier sind Christus und die Kir-
che, und zwar die Kirche als ganze, d. h.
alle Glaubigen, Priester und Laien.
Anders als der CIC von 1917 hat der seit
1983 geltende neue CIC diese ekklesiolo-
gische Gegebenheit rezipiert. In seinen
theologischen Leitcanones zum Euchari-
stierecht heif3t es: ,Die Feier der Euchari-
stie ist eine Handlung Christi und der Kir-
che .. (c. 899 § 1); ,alle anwesenden
Glaubigen, seien es Kleriker oder Laien,
wirken zusammen ... (c 899§2).
Gleichzeitig wird jedoch der CIC auch der
Tatsache gerecht, daf3 diese Gemeinschaft
der Glaubigen eine strukturierte Gemein-
schaft ist, in der es Unterscheidungen gibt,
dieauf dem Weihesakrament beruhen und
die fiir die Kirche wesentlich sind."” So
wird das Zusammenwirken aller prizi-
siert: ,jeder auf seine Weise gemal3 der
Verschiedenheit der Weihen und der litur-
gischen Dienste” (c. 899 § 2). Derjenige,
der die Eucharistiefeier als in Person Chri-
sti Handelnder leitet, kann nur der
geweihte Priester sein (c. 900 § 1). Laien
konnen jedoch vielfiltige liturgische
Dienste in der Eucharistiefeier ausiiben
(vgl. c. 230).

Neben diesen Aufgaben aufgrund der

Vgl. dazu ausfiihrlicher R. Ahlers, Communio Eucharistica. Eine kirchenrechtliche Untersuchung zur

Eucharistielehre im Codex luris Canonici, Regensburg 1990, 39f

1 Vgl. ebd. 59f.

15

K. Gamber, Die Christus- und Geist-Epiklese in der frithen abendléndischen Liturgie, in: Praesentia Chri-

sti. Festschrift J. Betz, hg. v. L. Lies, Diisseldorf 1984, 131—150, 150.
1 Gerosa, Charisma und Recht (Anm. 10), 137; vgl. ebd. 21—109.

17

Vgl. ebd. 153: ,Kraft des Prinzips der wechselseitigen Immanenz, diein der Communio-Struktur liegt, wel-

che die kirchliche Wirklichkeit auf allen Ebenen charakterisiert, kann die Kirche als Volk von Priestern
nicht auf eine der beiden Formen des christlichen Priestertums verzichten, ohne gleichzeitig auch die

andere zu beseitigen.’



38

Ahlers / Eucharistie und Kirche

Weihe und der liturgischen Dienste fiir
Laien gibt esim CIC jedoch kaum Hinwei-
se darauf, was ,participatio actuosa’, also
die titige Teilnahme aller Glaubigen an
der Eucharistiefeier, wirklich bedeutet.
Kritisch ist daher anzumerken, daf3 der
Hinweisvonc. 899§ 2 auf dieliturgischen
Dienste gegeniiber der konziliaren Aussa-
ge: ,die Glaubigen . . . wirken kraft ihres
kéniglichen Priestertums an der euchari-
stischen Darbringung mit“*® eine Engfiih-
rung darstellt.

Dennoch macht der CIC schon in seinen
theologischen Aussagen deutlich, daf die
Eucharistie eine Feier der ganzen Kircheist
und dafB sie eine wesentliche Bedeutung
fiir die Gemeinschaft wie fiir den einzel-
nen Glaubigen hat. Fiir die rechtliche
Betrachtung ergibt sich daraus unter
anderem ein Recht und eine Pflicht der
Glaubigen, die Eucharistie zu empfangen
und an der Meffeier teilzunehmen.

4. Die Pflicht zur Mitfeier der Messe und
zum Empfang der Kommunion

Weil die Eucharistie die Kirche konstitu-
iert, gibt es fiir die Glaubigen nicht nur ein
Recht, sondern auch eine Pflicht zu ihrem
Empfang. Diese Verpflichtung formuliert
c. 920§ 1:Jeder Glaubigeist, nachdemer
zur heiligsten Eucharistie gefiihrt worden
ist, verpflichtet, wenigstens einmal im
Jahr die heilige Kommunion zu empfan-
gen.”Mit dieser Bestimmungstellt der CIC
eine Minimalforderung auf, die auf das
IV. Laterankonzil (1215)* zuriickgeht.
Zur Zeit dieses Konzils wurde bei der
Eucharistie die majestitische Anwesen-
heit Gottes und deren Anbetungswiirdig-
keit in einseitiger Weise iiberbetont, was
nicht nurzu einem Riickgang des Kommu-

nionempfangs der Gliubigen, sondern
auch zu einer Trennung von Opfer und
Mahl fiihrte.?®

Spitestens dasII. Vatikanische Konzil hat
diese Trennung iiberwunden und wieder
das eigentliche Verstéandnis der Euchari-
stie herausgestellt: Erst im gemeinsamen
Mahl der Glaubigen kommt das Opfer
Christi zu seiner Vollendung. Die so ver-
standene Eucharistie als Opfermahl und
Mahlopfer ist der Lebensquell der
Christen.

Inc. 1247 verpflichtet der CIC die Glaubi-
gen, an Sonn- und Feiertagen eine Messe
mitzufeiern. Dies entspricht der urchrist-
lichen Praxis, denn die ersten Christen fei-
erten den Sonntag als spezifisch christli-
chen Feiertag, als Herrentag, an dem sie
sich versammelten, um das Herrenmahl
miteinander zu feiern. Diese Praxis ent-
spricht dem Verstandnis von Kirche und
Christsein: Die Feier der Eucharistie ist fiir
das Leben der Kirche wesentlich, und
zwar so wesentlich, daB3 die Kirche aufho-
ren wiirde, Kirche zu sein, wenn nirgend-
wo und nie mehr Eucharistie gefeiert wiir-
de. Auchfiir den einzelnen Christen ist die
Eucharistiefeier wesentliche Verwirkli-
chung seines Christseins in der Kirche, sie
ist sein lebensbegleitendes Sakrament.
Die sonntégliche RegelmiaBigkeit ihrer
Mitfeier ergibt sich aus der frithchristli-
chen Praxis der Feier des Sonntags als Tag
der Auferstehung des Herrn. Sie ist keine
von auB3en auferlegte Biirde, sondern hat
eine innere Verpflichtungskraft.”!

Wenn der CIC also in c. 1247 richtig die
regelméBige Mitfeier der Messe fordert,
dann hitte dieser Forderung auch der
c. 920 angepal3t werden miissen. Vom
Verstiandnis der Eucharistie und der Kir-

18 Vatll LG 10.
¥ Denzinger-Schénmetzer 812.

2 Vgl. Ahlers, Communio Eucharistica (Anm. 13), 115. Diese Trennung von Opfer und Mahl fand seinen

Niederschlag noch im CIC von 1917; vgl. ebd. 60.

2 Vgl. ebd. 156—162.



Abhlers / Eucharistie und Kirche

39

che her kann die dort formulierte Mini-
malforderung nicht geniigen. Auch in
c. 898 hei3t es, daB die Glaubigen die
Eucharistie oft empfangen sollen. Dies
entspricht eher dem theologischen Ver-
stindnis der Eucharistie als Opfer und
Mabhl sowie auch ihrer Bedeutung fiir das
Leben der Kirche und des einzelnen
Christen.

5. Das Recht auf Empfang der Eucharistie

Inc. 912bestimmt der CIC: ,Jeder Getauf-
te, der rechtlich nicht daran gehindert ist,
kann und muf} zur heiligen Kommunion
zugelassen werden.” Diese Norm ist eine
Wiederholung und Spezifizierung von
c. 213, der im Grundrechtskatalog aller
Gliubigen das Recht auf Sakramenten-
empfang festschreibt. Der Tenor dieser
Aussage ist die Betonung des Rechtes,
durch das der Gliaubige sein Christsein in
besonderer Weise verwirklicht. Dieses
Recht darf — so die weitere Aussage von
¢. 912 — nur aufgrund rechtlich genau
festgelegter Kriterien behindert werden.
Das macht auch ein Vergleich mit c. 843
§ 1 deutlich. Dort wird — neben anderen
Voraussetzungen — die rechte Disposi-
tion zum Empfang der Sakramente allge-
mein gefordert. Demgegeniiber ist ¢. 912,
der die rechte Disposition nicht erwihnt,
eine lex specialis hinsichtlich der Grenzen
der Spendepflicht. Die Entscheidung dar-
iiber, ob der Empfanger recht disponiert
zum Empfang der Eucharistie ist, ist dem
Kommunionspender entzogen und wird
inc. 916 dem Empfinger selbst anheimge-
stellt.? Fiir eine Einschrinkung des Rech-
tes auf Empfang der Eucharistie durch den
Spender miissen objektive Kriterien vor-
liegen.

Dieser Gedanke wirdauchinc. 915durch-
gehalten, der eine solche Einschrinkung
des Rechtes macht: ,Zur heiligen Kommu-
nion diirfen nicht zugelassen werden
Exkommunizierte und Interdizierte nach
Verhingung oder Feststellung der Strafe
sowie andere, die hartnickig in einer
offenkundigen schweren Siinde verhar-
ren”” Fiir die Strafen der Exkommunika-
tion und des Interdiktes reicht es nicht aus
— wie bei anderen Sakramenten —, daf3
diese von selbst eingetreten sind, um die
Kommunionspendung zu verweigern. Sie
miissen vielmehr verhingt oder festge-
stellt worden sein, also formal feststehen.
Der Gesetzgeber kann hier nur in dem
BewuBtsein gehandelt haben, daB bei der
Eucharistie als Quelle und Hohepunkt des
christlichen Lebens in noch hoéherem
Mafe als bei den anderen Sakramenten
eine groBe Sicherheit dariiber bestehen
mulB, ob jemandem der Empfang verwei-
gert werden darf oder nicht.?

Auch bei der Nichtzulassung aufgrund
eines sitndhaften Verhaltens, das nicht mit
einer Strafe belegt ist, wird die Offenkun-
digkeit betont. Aul3erdem muB die Siinde
schwer sein, und der Siinder muf3 darin
hartnickig verharren, um nicht zur Kom-
munion zugelassen werden zu kénnen.
Insgesamt ist c. 915 ein Beispiel dafiir, wie
hoch das Recht auf Empfang der Euchari-
stie einzuschétzen ist und wie behutsam
seine Einschrankung zu geschehen hat.
Auf der anderen Seite wird aber gerade
auch an diesem Canon deutlich, daf3 der
Empfang der Eucharistie die volle
Gemeinschaft mit der Kirche zur Voraus-
setzung hat.?* Um die Identitit der Com-
munio zu wahren, kann es notwendig
sein, daf} die Zulassung zur Eucharistie

chetische Blitter 116 (1991) 614—621, 618 f.

Vegl. dazu ausfiihrlicher H. ]. E Reinhardt, Das Recht der Glaubigen auf Sakramentenempfang, in: Kate-

3 Vgl. dazu ausfiihrlicher Ahlers, Communio Eucharistica (Anm. 13), 125—128.

24

Auch c. 844 CIC legt das zugrunde. Auf diesen Canon, der die Zulassung nichtkatholischer Christen zur

Eucharistie, BuBe und Krankensalbung regelt, kann hier nicht niher eingegangen werden; vgl. Ahlers,

Communio Eucharistica (Anm. 13), 147—156.



40

Abhlers / Eucharistie und Kirche

Beschrinkungen erfahren muf3, und zwar
in dem MaBe, wie die Zugehorigkeit zur
Kirche beeintrichtig ist. Diese Beein-
triachtigung setzt immer ein mehr oder
weniger schuldhaftes Versagen voraus.
Jedes offenkundige siindhafte Verhalten
und damit Sich-Distanzieren von der
kirchlichen Gemeinschaft hat auf jeden
Fall und zu allererst Auswirkungen auf
den Empfang der Eucharistie, die Mitte
christlichen Lebens.

6. SchluBbemerkung

Der CIC von 1983 ist darum bemiiht,
seine rechtlichen Normierungen so auszu-
gestalten, daf3 sie den Erkenntnissen der
heutigen Theologie und der Lehre des
II. Vatikanischen Konzils entsprechen.
Insbesondere macht er deutlich — wenn
auch in einzelnen Punkten noch verbesse-
rungsfihig —, daB3 die Eucharistie ,Quelle
und Héhepunkt des christlichen Lebens”
" ist und daf3 ,communio eucharistica” und
L<communio ecclesiastica” in enger Ent-
sprechung zueinander stehen.

Hilfen zur Feier
der Eucharistie

Hans Bernhard Meyer

Eucharistie

Geschichte, Theologie, Pastoral
Mit einem Beitrag von Irmgard Pahl
602 Seiten, Pappband, DM 68,—

Erschienen in der Reihe ,Gottesdienst der Kirche; Handbuch
der Liturgiewissenschaft‘, hrsg. von H. B. Meyer u. a., Teil 4

~ - . €ine groBartige wissenschaftliche
Leistung, niemand, der in den nich-
sten Jahrzehnten Uber die Messe
schreibt, wird an diesem Buch vorbei-
gehen kénnen . . .“

Biicher der Gegenwart, Freiburg

Jo Hermans
Die Feier der Eucharistie
Erklarung und spirituelle ErschlieBung
406 Seiten, kart., DM 56,—
LDieses Buch steht voll und ganz in der
gesunden Linie der Liturgie . . . es ist
frei von subjektiver Besserwisserei wie
von ultrakonservativer Intransingenz. ..
ein wirklich uneingeschrénkt empfeh-

lenswertes Buch.“
J. H. Emminghaus in: ,Bibel und Liturgie*

Michael Griinwald
Eucharistie feiern
Eine geistliche Anleitung fiir Priester
149 Seiten, kart., DM 16,80

Eine Ergénzung und Vertiefung zum
Romischen MeBbuch, eine geistliche
Anleitung und Bereicherung fiir die per-
sonliche Praxis der Zelebration.

Michael Griinwald
Volk Gottes
und Feier der Eucharistie
Eine geistliche Anleitung fiur Christen
92 Seiten, kart., DM 12,80

Der Autor versteht es, in das tiefere
Geschehen der Eucharistie einzu-
fuhren, Frommigkeit, Spiritualitdt und
Gemeinschaft fur alle Mitfeiernden
auszudeuten und miterlebbar zu ma-
chen.

VERLAG @
FRIEDRICH PUSTET - REGENSBURG




