
Ahlers Eucharistie un: Kirche 35

AHLERS

Eucharistie und Kirche
Kirchenrechtliche mplikationen einer eucharistischen Ekklesiologie

wegsseıin der durch den Geist CGottes ın der
Die Eucharistie hat ıne entscheidende ekkle- Kirche zusammengeführten Menschen.
siologische Bedeutung; sS1e ist Selbstdarstel- Damit hat das Konzzil das Kirchenbild
lung und Einheitsgrund der Kirche. Die Eucha-
rıistie ist ineFeier der Kirche; alle JTäu- überwunden, 1n dem sich die Kirche als
bigen, Priester und Laien, tragen die MeMDfeier. ungleiche Gesellschaft zeigte und die
Für die Gemeinschaft wie für die einzelnen Gefahr eines einseıt1igen Klerikalismus ın
Gläubigen ist diese Feier ıne wesentliche Ver- sich barg.“wirklichung des Christseins. Das hat uch Der zweifache Inhalt Von COMMUNIO, dieKonsequenzen fürdasechtderKirche. Imfol- Gemeinschaft der Menschen mıit Gott undgenden werden besonders wel solcher Impli-
kationen untersucht: die Pflicht und das Recht die untereinander, findet seine Einheit in
die Eucharistie zu empfangen und der Me(Lß3- der Eucharistie, ın der „COMMUNI1O eucha-
feier teilzunehmen. ristica”“ “ In der Ekklesiologie des I1 Vati-DDie Autorin des Beitrags ist Referentin für Kir-
chenrecht 1mM Bischöflichen Generalvikariat kanischen Konzils, ın der das sakramenta-
und Vernehmungsrichterin 1ImM Bischöflichen le Verständnis der Kirche nNeu ZU[T Sprache
Oftfizialat In Münster SOWIe Lehrbeauftragte gebracht wird,* nımmt die Eucharistie
für Kirchenrecht der Universität Osna- eiıne herausragende Stellung eın Sie ıst
brück/Vechta. ‚Quelle und Höhepunkt des

christlichen Lebens“”, das Sakrament, Adus

dem Ild  je Kirche immertfort ebt und
wächst  u In der Eucharistie konkretisiert

Dogmatisch-theologische orgaben sich ın besonderer Weise das Wesen der
Das Herzstück des 11 Vatikanischen Kon- Kirche als Weiterführung des Erlösungs-
zils ist die Lehre VO  . der Kirche, die Fkkle- werkes Jesu Christi, als sSe1ine sichtbare
siologie.” Fın Schlüsselbegriff dieser kon- Gegenwart 1n der Welt Die Gemeinschaft
ziliaren Ekklesiologie ist der der „COTININU- der Christen 1in Verbindung mıt Christus

vollzieht sich ın der Feier der Eucharistie.n10°”, der sowohl die Gemeinschaft der
Menschen mıiıt Gott wI1e die der Menschen Die TeilhabeaLeib Chrristi 1ın der Eucha-
untereinander umfaßt * Communio rıstie konstituiert die Kirche als Leib hri-
bedeutet das gemeinsame Unter- st1 TIreffend bemerkt Walter Kasper: „Der

Philips bezeichnet die dogmatische Konstitution ber die Kirche „Lumen gentium' (LG) als „Zentrum
Vongrößter Bedeutung“, auf das sich die anderen Konzilsdokumentebeziehen: Philips, Die Geschichte
der dogmatischen Konstitution ber die Kirche „‚Lumen gentium , in: LIhNK Vatll, 1, 139—155, 139
Vgl
Vgl dazu Krämer, Katholische Versuche einer theologischen Begründung des Kirchenrechts, in: heo-
logische Berichte Die Kirche und ihr Recht, hg. Pfammatter, Furger, Zürich-Einsiedeln-Köln
1986, 11—37, 31

Vatll „Beim Brechen des eucharistischen Brotes erhalten WIr wirklich Anteil Leib des Herrn
und werden ZUTr Gemeinschaft mi1t ihm und untereinander erhoben. “
Vgl 4 /
Vatll und

Ahlers I Eucharistie und Kirche 35 

REINHILD AHLERS 

Eucharistie und Kirche 

Kirchenrechtliche Implikationen einer eucharistischen Ekklesiologie 

Die Eucharistie hat eine entscheidende ekkle­
siologische Bedeutung; sie ist Selbstdarstel­
lung und Einheitsgrund der Kirche. Die Eucha­
ristieist eine Feier der ganzen Kirche; alle Gläu­
bigen, Priester und Laien, tragen die Meßfeier. 
Für die Gemeinschaft wie für die einzelnen 
Gläubigen ist diese Feier eine wesentliche Ver­
wirklichung des Christseins. Das hat auch 
Konsequenzen für das Recht der Kirche. Im fol­
genden werden besonders zwei solcher Impli­
kationen untersucht: die Pflicht und das Recht 
die Eucharistie zu empfangen und an der Meß­
feier teilzunehmen. 
Die Autorin des Beitrags ist Referentin für Kir­
chenrecht im Bischöflichen Generalvikariat 
und Vernehmungsrichterin im Bischöflichen 
Offizialat in Münster sowie Lehrbeauftragte 
für Kirchenrecht an der Universität Osna­
brück/Vechta. 

1. Dogmatisch-theologische Vorgaben 

Das Herzstück des 11. Vatikanischen Kon­
zils ist die Lehre von der Kirche, die Ekkle­
siologie.1 Ein Schlüsselbegriff dieser kon­
ziliaren Ekklesiologie ist der der ,,commu­
nio", der sowohl die Gemeinschaft der 
Menschen mit Gott wie die der Menschen 
untereinander umfaßt.2 Communio 
bedeutet das gemeinsame Unter-

wegssein der durch den Geist Gottes in der 
Kirche zusammengeführten Menschen. 
Damit hat das Konzil das Kirchenbild 
überwunden, in dem sich die Kirche als 
ungleiche Gesellschaft zeigte und die 
Gefahr eines einseitigen Klerikalismus in 
sich barg.3 

Der zweifache Inhalt von communio, die 
Gemeinschaft der Menschen mit Gott und 
die untereinander, findet seine Einheit in 
der Eucharistie, in der uCommunio eucha­
ristica".4 In der Ekklesiologie des 11. Vati­
kanischen Konzils, in der das sakramenta­
le Verständnis der Kirche neu zur Sprache 
gebracht wird,s nimmt die Eucharistie 
eine herausragende Stellung ein. Sie ist 
"Quelle und ... Höhepunkt des ganzen 
christlichen Lebens", das Sakrament, aus 
dem .,die Kirche immerfort lebt und 
wächst".6 In der Eucharistie konkretisiert 
sich in besonderer Weise das Wesen der 
Kirche als Weiterführung des Erlösungs­
werkes Jesu Christi, als seine sichtbare 
Gegenwart in der Welt. Die Gemeinschaft 
der Christen in Verbindung mit Christus 
vollzieht sich in der Feier der Eucharistie. 
Die Teilhabe am Leib Christi in der Eucha­
ristie konstituiert die Kirche als Leib Chri­
sti. Treffend bemerkt Walter Kasper: "Der 

1 G. Philips bezeichnet die dogmatische Konstitution über die Kirche .Lumen gentium" (LG) als .Zentrum 
von größter Bedeutung", auf das sich die anderen Konzilsdokumente beziehen: G. Philips, Die Geschichte 
der dogmatischen Konstitution über die Kirche .Lumen gentium", in: LThK Vatll, Bd. 1,139-155,139. 

2 Vgl. z. B. Vatll LG 2; 9. 
3 Vgl. dazu P. Krämer, Katholische Versuche einer theologischen Begründung des Kirchenrechts, in: Theo­

logische Berichte XV: Die Kirche und ihr Recht, hg. v. J. Pfammatter, F. Furger, Zürich-Einsiedeln-Köln 
1986, 11-37, 3lf. 

4 Vgl. Vatll LG 7: .Beim Brechen des eucharistischen Brotes erhalten wir wirklich Anteil am Leib des Herrn 
und werden zur Gemeinschaft mit ihm und untereinander erhoben." 

5 Vgl. z. B. VatII LG 1; 8; 48; 59. 
6 Vatll LG 11 und 26. 



36 Ahlers Eucharistie und Kirche

gangıgste Ausdruck für den ‚Empfang der eucharistica”.  11 Die Eucharistie hat des-
Eucharistie‘ lautet nicht uUumsOonst ‚Kom- halb auch eiıne wesentliche Bedeutung für
munion““”” Die Eucharistie ist die Selbst- das Recht der Kirche. Als deren Selbstdar-
darstellung der Kirche und ihr Einheits- stellung ist sS1e Grundmodell für ihr Leben
grund; Kirche ebt und wächst, Eucha- und 1  °  hre Sendung. „Aus dem Zusammen-
rıstjie gefeiert wird. hang zwischen dem Leib Christi ın der

Eucharistie und der Kirche als dem Leib
Eucharistie und Kirchenrecht Christi kann gefolgert werden, daß

kirchliches ecCc VON der Eucharistiefeier
Die prägende Ta der COMMUNI1O ist die her bestimmen ist.  u12 Sie ist Muster für
Liebe Dies anerkennend betont das das Leben ıIn der Kirche
IL Vatikanische Konzil dennoch, daß
diese COomMMUNI1O nicht als e{was schlecht-
hin Unfaßbares betrachtet werden ann. Die Fucharistie als Feier der Kirche
Sie ist „nicht irgendein unbestimmtes Wenn 1e Eucharistie eıne besondere
Gefühl, sondern eine organische Wirk- Bedeutung 1mM Heilsmysterium Kirche hat,
ichkeit, die eine rechtliche Gestalt Ver- ann ist die rage ach den JTrägern der
langt und zugleich Von der Liebe beseelt Eucharistieteier eine rage des Kirchenbe-
ist“.  u8 Für die Communio-Struktur der griffs. Anders gesagt Wenn eın
Kirche sind beide Aspekte Von Bedeu- Zusammenhang besteht zwischen Kirche
tung COMMUNI1O beinhaltet sowohl Geist und Eucharistie, zwischen mystischem
bzw. Liebe als auch Recht.? und eucharistischem Leib Christi, dann
iıne besondere Bedeutung der rechtlichen mul das Zueinander VvVon Amtsträgern
Dimension der Kirche kommt auch hier und Laien 1n dieser Kirche auch in der
wiederum der Eucharistie Als zentra- Eucharistieteier ZU: Iragen kommen.
ler Vollzug der Kirche und deren Selbst- ange Zeit wurde als einziıger räger der
darstellung vereinigt S1e alle konstitutiven Eucharistie der Priester angesehen, der
bzw. institutionellen Grundvollzüge des stellvertretend für Christus die Feier leitet.
kirchlichen Lebens 1ın sich, sowohl Wort Diese Sicht Wal auch dadurch mitbegrün-
und Sakrament als auchgemeinsamesund det, daß die Theologie und die Verkündi-
besonderes Priestertum, die 1mM Charisma Zung 1ım Gefolge des Konzils VO  3 TIrient bis
hre dynamische Einheit erfahren.” Es ın uNnser Jahrhundert hinein den Opfer-
besteht einewechselseitige Immanenz Von charakter der Eucharistie einseılt1g beton-
„COMMUNI1O ecclesiastica und „COMMUNILO te, während das gemeinsame eucharisti-

Kasper, Kirche als Communio. Überlegungen ZU[: ekklesiologischen Leitidee des Zweiten Vatikani-
schen Konzils, 1IN: Die bleibende Bedeutung des Zweiten Vatikanischen Onzils, hg König, Düssel-
dorf 1986, 62—84,
ota explicativa praevia Kirchenkonstitution „Lumen gentium,
Auf ıne eingehende Darstellung der theologischen Begründung des Kirchenrechts mul jer verzichtet
werden. Vgl azu den Überblick bei Krämer, Katholische Versuche (Anm

Gerosa, Charisma und Recht KirchenrechtlicheÜberlegungenZUM „‚Urcharisma“ der neuen Verei-
nigungsformen In der Kirche, Einsiedeln-Trier 1989 ach Gerosa ist das Charisma das einzige nicht-
institutionelleElement, dasbergleichwohl fürdieKirchekonstitutiv ist. Insofern bildet eın „Scharnier“

11
zwischen Institution und Konstitution der Kirche: vgl besonders eb 127—203

Ahlers, Communio Eucharistica Communio Ecclesiastica. Zur wechselseitigen Immanenz VvVon
Eucharistie und Kirche, 1IN: Ahlers, Krämer (Hg.), Das Bleibende Im Wandel. Theologische Beiträge
ZU' Schisma von Marcel Lefebvre, Paderborn 1990, 7 —10

Krämer, Theologische Grundlegung des kirchlichen Rechts. Die rechtstheologische Auseinanderset-
ZuUuNg zwischen Barion und Klein 1mM Licht des IL Vatikanischen Konzils, Trier 1977, 141

36 

gängigste Ausdruck für den ,Empfang der 
Eucharistie' lautet nicht umsonst ,Kom­
munion'."7 Die Eucharistie ist die Selbst­
darstellung der Kirche und ihr Einheits­
grund; Kirche lebt und wächst, wo Eucha­
ristie gefeiert wird. 

2. Eucharistie und Kirchenrecht 

Die prägende Kraft der communio ist die 
Liebe. Dies anerkennend betont das 
11. Vatikanische Konzil dennoch, daß 
diese communio nicht als etwas schlecht­
hin Unfaßbares betrachtet werden kann. 
Sie ist "nicht irgendein unbestimmtes 
Gefühl, sondern eine organische Wirk­
lichkeit, die eine rechtliche Gestalt ver­
langt und zugleich von der Liebe beseelt 
ist".8 Für die Communio-Struktur der 
Kirche sind beide Aspekte von Bedeu­
tung: communio beinhaltet sowohl Geist 
bzw. Liebe als auch Recht.9 

Eine besondere Bedeutung der rechtlichen 
Dimension der Kirche kommt auch hier 
wiederum der Eucharistie zu. Als zentra­
ler Vollzug der Kirche und deren Selbst­
darstellung vereinigt sie alle konstitutiven 
bzw. institutionellen Grundvollzüge des 
kirchlichen Lebens in sich, sowohl Wort 
und Sakrament als auch gemeinsames und 
besonderes Priestertum, die im Charisma 
ihre dynamische Einheit erfahren.lo Es 
besteht eine wechselseitige Immanenz von 
uCommunio ecclesiastica" und uCommunio 

Ahlers / Eucharistie und Kirche 

eucharistica".l1 Die Eucharistie hat des­
halb auch eine wesentliche Bedeutung für 
das Recht der Kirche. Als deren Selbstdar­
stellung ist sie Grundmodell für ihr Leben 
und ihre Sendung. "Aus dem Zusammen­
hang zwischen dem Leib Christi in der 
Eucharistie und der Kirche als dem Leib 
Christi kann ... gefolgert werden, daß 
kirchliches Recht von der Eucharistiefeier 
her zu bestimmen ist:'12 Sie ist Muster für 
das Leben in der Kirche. 

3. Die Eucharistie als Feier der Kirche 

Wenn die Eucharistie eine besondere 
Bedeutung im Heilsmysterium Kirche hat, 
dann ist die Frage nach den Trägern der 
Eucharistiefeier eine Frage des Kirchenbe­
griffs. Anders gesagt: Wenn ein so enger 
Zusammenhang besteht zwischen Kirche 
und Eucharistie, zwischen mystischem 
und eucharistischem Leib Christi, dann 
muß das Zueinander von Amtsträgern 
und Laien in dieser Kirche auch in der 
Eucharistiefeier zum Tragen kommen. 
Lange Zeit wurde als einziger Träger der 
Eucharistie der Priester angesehen, der 
stellvertretend für Christus die Feier leitet. 
Diese Sicht war auch dadurch mitbegrün­
det, daß die Theologie und die Verkündi­
gung im Gefolge des Konzils von Trient bis 
in unser Jahrhundert hinein den Opfer­
charakter der Eucharistie einseitig beton­
te, während das gemeinsame eucharisti-

7 W. Kasper, Kirche als Communio. Überlegungen zur ekklesiologischen Leitidee des Zweiten Vatikani­
schen Konzils, in: Die bleibende Bedeutung des Zweiten Vatikanischen Konzils, hg. v. F. König, Düssel­
dorf 1986, 62-84, 70. 

S Nota explicativa praevia zur Kirchenkonstitution .Lumen gentium", 2. 
9 Auf eine eingehende Darstellung der theologischen Begründung des Kirchenrechts muß hier verzichtet 

werden. Vgl. dazu den Überblick bei Krämer, Katholische Versuche (Anm. 3). 
10 Vgl. L. Gerosa, Charisma und Recht. Kirchenrechtliche überlegungen zum .Urcharisma" der neuen Verei­

nigungsformen in der Kirche, Einsiedeln.:rrier 1989. Nach Gerosa ist das Charisma das einzige nicht­
institutionelle Element, das aber gleichwohl für die Kirche konstitutivist. Insofern bildet es ein .Scharnier" 
zwischen Institution und Konstitution der Kirche: vgl. besonders ebd. 127-203. 

11 Vgl. R. Ahlers, Communio Eucharistica - Communio Ecclesiastica. Zur wechselseitigen Immanenz von 
Eucharistie und Kirche, in: R. Ahlers, P. Krämer (Hg.), Das Bleibende im Wandel. Theologische Beiträge 
zum Schisma von Marcel Lefebvre, Paderborn 1990,87-103. 

12 P. Krämer, Theologische Grundlegung des kirchlichen Rechts. Die rechtstheologische Auseinanderset­
zung zwischen H. Barion und J. Klein im Licht des 11. Vatikanischen Konzils, Trier 1977, 141. 



Ahlers Eucharistie und Kirche

sche Mahl er Gläubigen 1n den Hinter- t1ves, aber nichtinstitutionelles Element
grund trat. !© och das kirchliche Gesetz- eiıne vermittelnde Funktion zwischen all-
buch VOon 1917, der Codex luris Canonici gemeiınem und besonderem Priestertum,
CIC) hatte deshalb ın selinen Regelungen zwischen Taufe un! Weihe, die die beiden

wesentlichen Pole der Institution Kirchehauptsächlich den Priester 1 Blick, der
das Meßopfer darbringt. “ ine Mitträ- bilden und „die wI1e die anderen Sakra-
gerschaft der Gläubigen 1n der Euchari- auf die Eucharistie hingeordnet
stiefeier Wal 1ın den Bestimmungen dieses sind“.
Gesetzbuches aum erkennen. Man annn also Jräger der euchari-

stischen Feier sind Christus un:! die Kir-
Mit seiner Communio-Theologie hat das che, und ZWarTr die Kirche als
Il Vatikanische Konzil Akzente alle Gläubigen, Priester un Laien.
gesetzt Kirche sind alle durch den Heili- Anders als der CIC VonNn 1917 hat der seit
geCn Geist 1n Christus zusammengeführten 1983 geltende eue CIC diese ekklesiolo-
Gläubigen. Dieser Geist Jesu Christi ist 65 gische Gegebenheit reziplert. In seinen
auch, der ın der Feier der Eucharistie theologischen Leitcanones ZUuU Euchari-
wirkt. S50 äßt sich mıiıt Klaus Gamber stierecht heißt e5: „Die Feier der Euchari-
<„Der Gedanke des ‚in PETISONa Chri- stie ist eiıne Handlung Christi un! der Kir-
st1 handelnden Priesters 1st sicher richtig che (Cc. 899 „alle anwesenden

mMan sollte sich jedoch VOT einerber- Gläubigen, sejen Kleriker der Laien,
betonung dieser FEFunktion des Zelebranten wirken zı  AILLINEN

s (c. 89QO
hüten, weil S1e die allein entscheidende Gleichzeitig wird jedoch der CIC auch der
Wirkung des Heiligen Geistes in den Hin- Tatsache gerecht, daßß diese Gemeinschaft
tergrund treten läßt 4 Der Heilige Geist der Gläubigen eine strukturierte Gemein-
eint das 'olk Gottes und umfängt die die schaft ist, In der Unterscheidungen egibt,
Kirche wesentlich strukturierenden die aufdem Weihesakramentberuhen und
Unterschiede zwischen Priestern und Lai- die für die Kirche wesentlich sind .} So

In der Eucharistie ben beide, Priester wird das Zusammenwirken aller präzli-
und Laien, ihr jeweiliges Priestertum aus, siıert: „jeder auf seıne Weise gemäß der
das besondere und das allgemeine Prie- Verschiedenheit der Weihen und der litur-
stertum Beide werden durch das Charis- gischen Dienste“ (c. 899 2) erjenige,

vermiüttelt. ach Libero Gerosa hat das der die Eucharistiefeier als 1n Person Chri-
Charisma, das eine besondere abe ist, st1 Handelnder leitet, annn UTr der
die der Heilige Geist Gläubigen jeden geweihte Priester seıin (c. 900 Laien
tandes austeilt und die sich sowohl Von können jedoch vielfältige liturgische
der Amtsgnade als auch VON den 1n Taufe Dienste ın der Eucharistieteier ausüben
und Firmung empfangenen Gnaden (vgl. 230)
unterscheidet, als für die Kirche konstitu- Neben diesen Aufgaben aufgrund der

Vgl dazu ausführlicher Ahlers, Communio Eucharistica. ıne kirchenrechtliche Untersuchung ZUu[r
FEucharistielehre im Codex luris Canonici, Regensburg 1990, 30f

14

15
Vgl ebd 5of

Gamber, Die Christus- und Geist-Epiklese in der frühen abendländischen Liturgie, In: Praesentia hri-
16

st1. Festschrift Betz, hg Lies, Düsseldorf 1984, 131—150, 150

17
(„erosa, Charisma und Recht Anm 10), 137; vgl eb 1—10'
Vgl eb! 153 „Kraft des Prinzips derwechselseitigen Immanenz, die in derCommunio-Struktur liegt, wel-
che die kirchliche Wirklichkeit auf allen Ebenen charakterisiert, ann die Kirche als 'olk VvVon Priestern
nicht auf ıne der beiden Formen des christlichen Priestertums verzichten, hne gleichzeitig uch die
andere beseitigen.‘

Ahlers / Eucharistie und Kirche 

sche Mahl aller Gläubigen in den Hinter­
grund trat. 13 Noch das kirchliche Gesetz­
buch von 1917, der Codex Iuris Canonici 
(CIC), hatte deshalb in seinen Regelungen 
hauptsächlich den Priester im Blick, der 
das Meßopfer darbringt. 14 Eine Mitträ­
gerschaft der Gläubigen in der Euchari­
stiefeier war in den Bestimmungen dieses 
Gesetzbuches kaum zu erkennen. 

Mit seiner Communio-Theologie hat das 
11. Vatikanische Konzil neue Akzente 
gesetzt: Kirche sind alle durch den Heili­
gen Geist in Christus zusammengeführten 
Gläubigen. Dieser Geist Jesu Christi ist es 
auch, der in der Feier der Eucharistie 
wirkt. So läßt sich mit Klaus Gamber 
sagen: "Der Gedanke des ,in persona Chri­
sti' handelnden Priesters ist sicher richtig 
... ; man sollte sich jedoch vor einer Über­
betonung dieser Funktion des Zelebranten 
hüten, weil sie die allein entscheidende 
Wirkung des Heiligen Geistes in den Hin­
tergrund treten läßt:,15 Der Heilige Geist 
eint das Volk Gottes und umfängt die die 
Kirche wesentlich strukturierenden 
Unterschiede zwischen Priestern und Lai­
en. In der Eucharistie üben beide, Priester 
und Laien, ihr jeweiliges Priestertum aus, 
das besondere und das allgemeine Prie­
stertum. Beide werden durch das Charis­
ma vermittelt. Nach Libero Gerosa hat das 
Charisma, das eine besondere Gabe ist, 
die der Heilige Geist Gläubigen jeden 
Standes austeilt und die sich sowohl von 
der Amtsgnade als auch von den in Taufe 
und Firmung empfangenen Gnaden 
unterscheidet, als für die Kirche konstitu-

37 

tives, aber nichtinstitutionelles Element 
eine vermittelnde Funktion zwischen all­
gemeinem und besonderem Priestertum, 
zwischen Taufe und Weihe, die die beiden 
wesentlichen Pole der Institution Kirche 
bilden und "die wie die anderen Sakra­
mente auf die Eucharistie hingeordnet 
sind". 16 
Man kann also sagen: Träger der euchari­
stischen Feier sind Christus und die Kir­
che, und zwar die Kirche als ganze, d. h. 
alle Gläubigen, Priester und Laien. 
Anders als der CIC von 1917 hat der seit 
1983 geltende neue CIC diese ekklesiolo­
gische Gegebenheit rezipiert. In seinen 
theologischen Leitcanones zum Euchari­
stierecht heißt es: "Die Feier der Euchari­
stie ist eine Handlung Christi und der Kir­
che ... " (c. 899 § 1); "alle anwesenden 
Gläubigen, seien es Kleriker oder Laien, 
wirken zusammen (c. 899 § 2). 
Gleichzeitig wird jedoch der CIe auch der 
Tatsache gerecht, daß diese Gemeinschaft 
der Gläubigen eine strukturierte Gemein­
schaft ist, in der es Unterscheidungen gibt, 
die auf dem Weihesakrament beruhen und 
die für die Kirche wesentlich sind.17 So 
wird das Zusammenwirken aller präzi­
siert: "jeder auf seine Weise gemäß der 
Verschiedenheit der Weihen und der litur­
gischen Dienste" (c. 899 § 2). Derjenige, 
der die Eucharistiefeier als in Person Chri­
sti Handelnder leitet, kann nur der 
geweihte Priester sein (c. 900 § 1). Laien 
können jedoch vielfältige liturgische 
Dienste in der Eucharistiefeier ausüben 
(vgl. c. 230). 
Neben diesen Aufgaben aufgrund der 

13 Vgl. dazu ausführlicher R. Ahlers, Communio Eucharistica. Eine kirchenrechtliche Untersuchung zur 
Eucharistielehre im Codex Iuris Canonici, Regensburg 1990, 39f 

14 Vgl. ebd. 59f. 
15 K. Gamber, Die Christus- und Geist-Epiklese in der frühen abendländischen Liturgie, in: Praesentia Chri­

sti. Festschrift J. Betz, hg. v. L. Lies, Düsseldorf 1984,131-150,150. 
,. Gerosa, Charisma und Recht (Anm. 10), 137; vgl. ebd. 21-109. 
17 Vgl. ebd.153: "Kraft des Prinzips derwechselseitigen Immanenz, die in derCommunio-Struktur liegt, wel­

che die kirchliche Wirklichkeit auf allen Ebenen charakterisiert, kann die Kirche als Volk von Priestern 
nicht auf eine der bei den Formen des christlichen Priestertums verzichten, ohne gleichzeitig auch die 
andere zu beseitigen." 



38 Ahlers Eucharistie und Kirche

Weihe und der liturgischen Dienste für nionempfangs der Gläubigen, sondern
Laien gibt 1m CIC jedoch aumHinwei- auch einer Irennung von Opfer und

Mahl führte .“SC darauf, Wäas „particiıpatio actuosa”, also
1€e tätıge Teilnahme aller Gläubigen Spätestens das II Vatikanische Konzil hat
der Eucharistiefeier, wirklich bedeutet. diese Irennung überwunden und wieder
Kritisch ist daher anzumerken, da der das eigentliche Verständnis der Euchari-
Hinweis Von 899 Y aufdie liturgischen stie herausgestellt: Erst 1m gemeinsamen
Dienste gegenüber der konziliaren Aussa- Mahl der Gläubigen kommt das Opfer
C  * „die Gläubigen wirken kraft ihres Christi seiıner Vollendung. Die VeTl-

königlichen Priestertums der euchari-
“l

standene Eucharistie als Opfermahl und
stischen Darbringung mıit eine Engfüh- Mahlopfer 1St der Lebensquell der

Christen.rung darstellt.
Dennoch macht der CIC schon 1n seinen In 1247verpflichtet der CIC die Gläubi-
theologischen Aussagen deutlich, daß 1e geN, Sonn- und Feiertagen eiıne Messe
Eucharistie eiıne Feierder Kirche 1st mitzufeiern. Dies entspricht der urchrist-
und daß S1Ie eine wesentliche Bedeutung lichen Praxis, denn die Christen fei-
für die Gemeinschaft wIıe für den einzel- den Sonntag als spezifisch hristli-
en Gläubigen hat Für die rechtliche chen Feiertag, als Herrentag, dem 6c1e
Betrachtung ergibt sich daraus sich versammelten, (1 das Herrenmahl
anderem eın Recht und eıne Pflicht der miteinander feiern. Diese Praxis ent-
Gläubigen, die Eucharistie empfangen spricht dem Verständnis Von Kirche und
und der MeMßteier teilzunehmen. Christsein: Die Fe  Jer der Eucharistie ist für

das Leben der Kirche wesentlich, undDie Pflicht ZUr Mitteier der Messe und V  s  V  Jar wesentlich, daß dieICaufhö-
ZUT Empfang der Kommunion ren würde, Kirche rAÄN sein, WEe: nirgend-
Weil die Eucharistie die Kirche konstitu- und nıe mehr Eucharistie gefeiert WUTFr-
lert, gibt S für die Gläubigen nicht 1Ur eın de uchfür den einzelnen Christen ist die
Recht, sondern auch eine Pflicht ihrem Eucharistiefeier wesentliche Verwirkli-
Empfang. Diese Verpflichtung formuliert chung se1ines Christseins In der Kirche, S1e

920 K  V „Jeder Gläubige ıst, nachdem RTr ist sein Jebensbegleitendes Sakrament.
ZUT: heiligsten Eucharistie geführt worden Die sonntägliche Regelmäßigkeit ihrer
ist, verpflichtet, wenigstens einmal 1im Mitfeier ergibt sich UuSs der £frühchristli-
Jahr die heilige Kommunion empfan- chen Praxis der Feier des Sonntags als lag
gen.Mit dieser Bestimmung stellt der CIC der Auferstehung des Herrn. Sie ist keine
eine Minimalforderung auf, die auf das Von außen auferlegte Bürde, sondern hat

Laterankonzil zurückgeh eine innere Verpflichtungskraft.“
Zur eit dieses Konzils wurde bei der Wenn der CIC also in 1247 richtig die
Eucharistie die majestätische Anwesen- regelmäßige Mitteier der Messe fordert,
eit Gottes und deren Anbetungswürdig- annn hätte dieser Forderung auch der
keit In einseitiger Weise überbetont, Jas 920 angepaßt werden mussen. Vom

Verständnis der Eucharistie und der Kir-nicht Aur einem ückgang des Kommu-

19
Vatil
Denzinger-Schönmetzer 812

Ahlers, Communio Eucharistica (Anm 13), 115 Diese Irennung vVon Opfer und Mahl fand seinen
Niederschlag noch 1mM CIC Von 1917:; vgl ebd

21 Vgl eb! 156—162

38 

Weihe und der liturgischen Dienste für 
Laien gibt es im CIC jedoch kaum Hinwei­
se darauf, was "participatio actuosa': also 
die tätige Teilnahme aller Gläubigen an 
der Eucharistiefeier, wirklich bedeutet. 
Kritisch ist daher anzumerken, daß der 
Hinweis von c. 899 § 2 auf die liturgischen 
Dienste gegenüber der konziliaren Aussa­
ge: "die Gläubigen. . . wirken kraft ihres 
königlichen Priestertums an der euchari­
stischen Darbringung mit,,18 eine Engfüh­
rung darstellt. 
Dennoch macht der CIC schon in seinen 
theologischen Aussagen deutlich, daß die 
Eucharistie eine Feier der ganzen Kirche ist 
und daß sie eine wesentliche Bedeutung 
für die Gemeinschaft wie für den einzel­
nen Gläubigen hat. Für die rechtliche 
Betrachtung ergibt sich daraus unter 
anderem ein Recht und eine Pflicht der 
Gläubigen, die Eucharistie zu empfangen 
und an der Meßfeier teilzunehmen. 

4. Die Pflicht zur Mitfeier der Messe und 
zum Empfang der Kommunion 

Weil die Eucharistie die Kirche konstitu­
iert, gibt es für die Gläubigen nicht nur ein 
Recht, sondern auch eine Pflicht zu ihrem 
Empfang. Diese Verpflichtung formuliert 
c. 920 § 1: "JederGläubigeist, nachdem er 
zur heiligsten Eucharistie geführt worden 
ist, verpflichtet, wenigstens einmal im 
Jahr die heilige Kommunion zu empfan­
gen:' Mit dieser Bestimmung stellt der CIC 
eine Minimalforderung auf, die auf das 
IV. Laterankonzil (1215)19 zurückgeht. 
Zur Zeit dieses Konzils wurde bei der 
Eucharistie die majestätische Anwesen­
heit Gottes und deren Anbetungswürdig­
keit in einseitiger Weise überbetont, was 
nicht nur zu einem Rückgang des Kommu-

18 VatII LG 10. 
19 Denzinger-Schönmetzer 812. 

Ahlers / Eucharistie und Kirche 

nionempfangs der Gläubigen, sondern 
auch zu einer Trennung von Opfer und 
Mahl führte. 20 
Spätestens das II. Vatikanische Konzil hat 
diese Trennung überwunden und wieder 
das eigentliche Verständnis der Euchari­
stie herausgestellt: Erst im gemeinsamen 
Mahl der Gläubigen kommt das Opfer 
Christi zu seiner Vollendung. Die so ver­
standene Eucharistie als Opfermahl und 
Mahlopfer ist der Lebensquell der 
Christen. 
In c. 1247 verpflichtet der CIC die Gläubi­
gen, an Sonn- und Feiertagen eine Messe 
mitzufeiern. Dies entspricht der urchrist­
lichen Praxis, denn die ersten Christen fei­
erten den Sonntag als spezifisch christli­
chen Feiertag, als Herrentag, an dem sie 
sich versammelten, um das Herrenmahl 
miteinander zu feiern. Diese Praxis ent­
spricht dem Verständnis von Kirche und 
Christsein: Die Feier der Eucharistie ist für 
das Leben der Kirche wesentlich, und 
zwar so wesentlich, daß die Kirche aufhö­
ren würde, Kirche zu sein, wenn nirgend­
wo und nie mehr Eucharistie gefeiert wür­
de. Auch für den einzelnen Christen ist die 
Eucharistiefeier wesentliche Verwirkli­
chung seines Christ seins in der Kirche, sie 
ist sein lebensbegleitendes Sakrament. 
Die sonntägliche Regelmäßigkeit ihrer 
Mitfeier ergibt sich aus der frühchristli­
chen Praxis der Feier des Sonntags als Tag 
der Auferstehung des Herrn. Sie ist keine 
von außen auferlegte Bürde, sondern hat 
eine innere Verpflichtungskraft.21 
Wenn der CIC also in c. 1247 richtig die 
regelmäßige Mitfeier der Messe fordert, 
dann hätte dieser Forderung auch der 
c. 920 angepaßt werden müssen. Vom 
Verständnis der Eucharistie und der Kir-

20 Vgl. Ahlers, Communio Eucharistica (Anm. 13),115. Diese Trennung von Opfer und Mahl fand seinen 
Niederschlag noch im CIC von 1917; vgl. ebd. 60. 

21 Vgl. ebd. 156-162. 



Ahlers Eucharistie und Kirche 20

che her annn die ort formulierte Mini- Dieser Gedanke wird auch ın 915 durch-
malforderung nicht genuüugen uch ın gehalten, der eine solche Einschränkung

898 heißt eS5, daß die Gläubigen die des Rechtes macht: „Zur heiligen Kommu-
Eucharistie oft empfangen sollen. Dies 10N dürten nicht zugelassen werden

Exkommunizierte und Interdizierte achentspricht eher dem theologischen Ver-
ständnis der Eucharistie als Opfer und Verhängung der Feststellung der Strafe
Mahl SOWIle auch ihrer Bedeutung für das SOWIEe andere, 1€e€ hartnäckig 1n einer
Leben der Kirche un: des einzelnen offenkundigen schweren Sünde verhar-
Christen. ren  H Für die Straten der Exkommunika-

tion und des Interdiktes reicht es nicht
Das Recht auf Empfang der Eucharistie wI1e bei anderen Sakramenten daß

In 012 bestimmt derCIC „Jeder Getauf- diese VOomn selbst eingetreten sind, die
t J der rechtlich nicht aran gehindert ist, Kommunionspendung ZUu verweigern. Sie
kann und muß ZU[: heiligen Kommunion mMUSSeN vielmehr verhängt der festge-
zugelassen werden“ DDiese Norm ist eine stellt worden se1n, also formal feststehen.
Wiederholung und Spezifizierung VON Der Gesetzgeber annn Jer LUr iın dem

213, der 1Im Grundrechtskatalog aller Bewußtsein gehandelt haben, daß bei der
Gläubigen das Recht auf Sakramenten- Eucharistie als Quelle und Höhepunkt des
empfang festschreibt. Der lenor dieser christlichen Lebens in och höherem
Aussage ist die Betonung des Rechtes, Ma(ße als bei den anderen Sakramenten
durch das der Gläubige se1ın Christsein In eine große Sicherheit darüber bestehen
besonderer Weise verwirklicht. Dieses muß, ob jemandem der Empfang verwel-
Recht darf ö die weitere Aussage VoNn gert werden darf der nicht.“®

012 LIUFr aufgrund rechtlich uch bei der Nichtzulassung aufgrund
festgelegter Kriterien behindert werden. eines süundhaften Verhaltens, das nicht mıt
Das macht auch eın Vergleich mıt 843 einer Strafe belegt ist, wird die Ottenkun-

deutlich Dort wird neben anderen digkeit betont. Außerdem mMUu. die Sünde
Voraussetzungen die rechte Disposi- schwer se1in, un der Sünder mMU. arın
tıon Empfang der Sakramente allge- hartnäckig verharren, nicht ZUT Kom-
meın gefordert. Demgegenüber 1st 912, mMunNı0N zugelassen werden können.
der die rechte Disposition nicht erwähnt, Insgesamt ist 015 eın Beispiel dafür, wIıe
eine lex specialis hinsichtlich der Grenzen hoch das Recht auf Empfang der Euchari-
der Spendepflicht. Die Entscheidung dar- st1e einzuschätzen ist un wıe behutsam
über, ob der Empfänger recht disponiert seıne Einschränkung geschehen hat
ZU Emptang der FEucharistie ist, ist dem Auf der anderen Seite wird aber gerade
Kommunionspender entzZOoge: und wird auch al diesem Canon deutlich, da der
ın 9016 dem Empfänger cselbst anheimge- Empfang der Eucharistie die VO.
stellt “ Für eine Einschränkung des Rech- Gemeinschaft muit der Kirche ZUT Voraus-
tes auf Empfang der Eucharistie durch den setzung hat.“* Um die Identität der Com-
Spender mussen objektive Kriterien VOTI- MUun10 wahren, annn notwendig
liegen. se1n, daß die Zulassung ZUTFr Eucharistie

22 Vgl dazu ausführlicher Reinhardt, Das Recht der Gläubigen auf Sakramentenempfang, 1n: ate-
23

chetische Blätter 116 (1991) 614—62J1, 618

24
Vgl azu ausführlicher Ahlers, Communio Eucharistica Anm 13), 125—128
uch CIC legt das zugrunde. Auf diesen Canon, der die Zulassung nichtkatholischer Christen Zur
Eucharistie, Buße und Krankensalbung regelt, annn ler nicht näher eingegangen werden; vgl Ahlers,
Communio FEucharistica (Anm 13), 147 —156

Ahlers / Eucharistie und Kirche 

che her kann die dort formulierte Mini­
malforderung nicht genügen. Auch in 
c. 898 heißt es, daß die Gläubigen die 
Eucharistie oft empfangen sollen. Dies 
entspricht eher dem theologischen Ver­
ständnis der Eucharistie als Opfer und 
Mahl sowie auch ihrer Bedeutung für das 
Leben der Kirche und des einzelnen 
Christen. 

5. Das Recht auf Empfang der Eucharistie 

In c. 912 bestimmt der CIC: "Jeder Getauf­
te, der rechtlich nicht daran gehindert ist, 
kann und muß zur heiligen Kommunion 
zugelassen werden." Diese Norm ist eine 
Wiederholung und Spezifizierung von 
c. 213, der im Grundrechtskatalog aller 
Gläubigen das Recht auf Sakramenten­
empfang festschreibt. Der Tenor dieser 
Aussage ist die Betonung des Rechtes, 
durch das der Gläubige sein Christsein in 
besonderer Weise verwirklicht. Dieses 
Recht darf - so die weitere Aussage von 
c. 912 - nur aufgrund rechtlich genau 
festgelegter Kriterien behindert werden. 
Das macht auch ein Vergleich mit c. 843 
§ 1 deutlich. Dort wird - neben anderen 
Voraussetzungen - die rechte Disposi­
tion zum Empfang der Sakramente allge­
mein gefordert. Demgegenüber ist c. 912, 
der die rechte Disposition nicht erwähnt, 
eine lex specialis hinsichtlich der Grenzen 
der Spendepflicht. Die Entscheidung dar­
über, ob der Empfänger recht disponiert 
zum Empfang der Eucharistie ist, ist dem 
Kommunionspender entzogen und wird 
in c. 916 dem Empfänger selbst anheimge­
stellt.22 Für eine Einschränkung des Rech­
tes auf Empfang der Eucharistie durch den 
Spender müssen objektive Kriterien vor­
liegen. 

39 

DieserGedankewirdauchinc. 915durch­
gehalten, der eine solche Einschränkung 
des Rechtes macht: "Zur heiligen Kommu­
nion dürfen nicht zugelassen werden 
Exkommunizierte und Interdizierte nach 
Verhängung oder Feststellung der Strafe 
sowie andere, die hartnäckig in einer 
offenkundigen schweren Sünde verhar­
ren:' Für die Strafen der Exkommunika­
tion und des Interdiktes reicht es nicht aus 
- wie bei anderen Sakramenten -, daß 
diese von selbst eingetreten sind, um die 
Kommunionspendung zu verweigern. Sie 
müssen vielmehr verhängt oder festge­
stellt worden sein, also formal feststehen. 
Der Gesetzgeber kann hier nur in dem 
Bewußtsein gehandelt haben, daß bei der 
Eucharistie als Quelle und Höhepunkt des 
christlichen Lebens in noch höherem 
Maße als bei den anderen Sakramenten 
eine große Sicherheit darüber bestehen 
muß, ob jemandem der Empfang verwei­
gert werden darf oder nicht,23 
Auch bei der Nichtzulassung aufgrund 
eines sündhaften Verhaltens, das nicht mit 
einer Strafe belegt ist, wird die Offenkun­
digkeit betont. Außerdem muß die Sünde 
schwer sein, und der Sünder muß darin 
hartnäckig verharren, um nicht zur Kom­
munion zugelassen werden zu können. 
Insgesamt ist c. 915 ein Beispiel dafür, wie 
hoch das Recht auf Empfang der Euchari­
stie einzuschätzen ist und wie behutsam 
seine Einschränkung zu geschehen hat. 
Auf der anderen Seite wird aber gerade 
auch an diesem Canon deutlich, daß der 
Empfang der Eucharistie die volle 
Gemeinschaft mit der Kirche zur Voraus­
setzung hat.24 Um die Identität der Com­
munio zu wahren, kann es notwendig 
sein, daß die Zulassung zur Eucharistie 

22 Vgl. dazu ausführlicher H. 1. F. Reinhardt, Das Recht der Gläubigen auf Sakramentenempfang, in: Kate­
chetische Blätter 116 (1991) 614-621, 618 f. 

23 Vgl. dazu ausführlicher Ahlers, Communio Eucharistica (Anm. 13),125-128. 
24 Auch c. 844 CIC legt das zugrunde. Auf diesen Canon, der die Zulassung nichtkatholischer Christen zur 

Eucharistie, Buße und Krankensalbung regelt, kann hier nicht näher eingegangen werden; vgl. Ahlers, 
Communio Eucharistica (Anm. 13), 147-156. 



40 Ahlers Eucharistie und Kirche

Beschränkungen erfahren muß, und ZWar

In dem Maße, wıe die Zugehörigkeit ZUr e3 ejler
Kirche beeinträchtig ist. Diese Beein-
trächtigung Setz: immer eın mehr der der Fucharı  Je
weniger schuldhaftes Versagen VOTauUs.
Jedes offenkundige sundhafte Verhalten ans Bernhard eyer
und damit Sich-Distanzieren VOon der
kirchlichen Gemeinschaft hat auf jeden Geschichte, Theologie,

Mlit einem Beitrag von Irmgara PahlFall und allererst Auswirkungen auf 602 Seiten, appband, DM —
den Empfang der Eucharistie, die Mitte Erschienen n der „Gottesdiensi Kirche; Handbuch

der Liturgiewissenschaft“, hrsg. Vo jeyer d., 'ell
christlichen Lebens eIne großartige wissenschaftliche

I  , nıemand, der In den näch-Schlußßbemerkung stien über die eSsSse
Der CIC Von 1983 ist arum bemüht, wird diesem Buch vorbel-
seine rechtlichen Normierungen ZU- können

Bücher der egenwart, TEIDUIgestalten, daß S1e den Erkenntnissen der
heutigen Theologie und der Lehre des Jo Hermans
I1 Vatikanischen Konzzils entsprechen. Diıe
Insbesondere macht er deutlich {A  Venl Erkläaärung und spiritue Erschließung

406 Seiten, —auch in einzelnen Punkten och verbesse-
rungsfähig daß die Eucharistie ‚Quelle „Dieses Buch Sie voll und Janız In der

gesunden der iturgie ES Istund Höhepunkt des christlichen Lebens“ rel von Sub]  IV Besserwissere! WIEe
ist und „COMMUNI1O eucharistica” und Von ultrakonservativer Intransingenz.
„COMMUNI1O0 ecclesiastica” in Ent- eIn uneingeschränkt empfeh-

lenswertes Buch.“sprechung zueinander stehen.
Emminghaus In DE und Iturgie“

Michael rTunwa|
S

Fine geistliche Anleitung fürer
149 Seiten, Kart., 16,80

Eine Ergänzung und Vertiefung zZzu  3
Römischen Meßbuch, eine geistliche
Anleitung und Bereicherung für die DET-
SONliche TaxIıis der 7el  ratıon

Michael TUNWAal
VolkM

und der
Fine geistliche Anleitung für Christen

Q  J2 Seiten, Kart. DM 12,80
Der ulor verstie e ’ In das ljefere
Geschehen der Fucharist! eInZUu-
führen, Frömmigkeit, Spiritualität und

für alle JErnı
auszudeuien und miterileDbar
chen

AG —7  & &DL
PUSTET RG

40 

Beschränkungen erfahren muß, und zwar 
in dem Maße, wie die Zugehörigkeit zur 
Kirche beeinträchtig ist. Diese Beein­
trächtigung setzt immer ein mehr oder 
weniger schuldhaftes Versagen voraus. 
Jedes offenkundige sündhafte Verhalten 
und damit Sich-Distanzieren von der 
kirchlichen Gemeinschaft hat auf jeden 
Fall und zu allererst Auswirkungen auf 
den Empfang der Eucharistie, die Mitte 
christlichen Lebens. 

6. Schlußbemerkung 

Der eIe von 1983 ist darum bemüht, 
seine rechtlichen Normierungen so auszu­
gestalten, daß sie den Erkenntnissen der 
heutigen Theologie und der Lehre des 
11. Vatikanischen Konzils entsprechen. 
Insbesondere macht er deutlich - wenn 
auch in einzelnen Punkten noch verbesse­
rungsfähig -, daß die Eucharistie ,Quelle 
und Höhepunkt des christlichen Lebens" 
ist und daß "communio eucharistica" und 
"communio ecclesiastica" in enger Ent­
sprechung zueinander stehen. 

Ahlers / Eucharistie und Kirche 

Hilfen zur Feier 

der Eucharistie 
Hans Bernhard Meyer 

Eucharistie 
Geschichte, Theologie, Pastoral 

Mit einem Beitrag von Irmgard Pahl 
602 Seiten, Pappband, DM 68,­

Erschienen in der Reihe .Gottesdienst der Kirche; Handbuch 
der Uturgiewissenschaft", hrsg. von H. B. Meyer u. a., Teil 4 

" ... eine großartige wissenschaftliche 
Leistung, niemand, der in den näch­
sten Jahrzehnten über die Messe 
schreibt, wird an diesem Buch vorbei­
gehen können ... " 

Bücher der Gegenwart, Freiburg 

Je Hermans 

Die Feier der Eucharistie 
Erklärung und spirituelle Erschließung 

406 Seiten, kart., DM 56,-

"Dieses Buch steht voll und ganz in der 
gesunden Linie der Liturgie ... es ist 
frei von subjektiver Besserwisserei wie 
von ultrakonservativer Intransingenz ... 
ein wirklich uneingeschränkt empfeh­
lenswertes Buch." 

J. H. Emminghaus in: "Bibel und Liturgie" 

Michael Grünwald 

Eucharistie feiern 
Eine geistliche Anleitung für Priester 

149 Seiten, kart., DM 16,80 

Eine Ergänzung und Vertiefung zum 
Römischen Meßbuch, eine geistliche 
Anleitung und Bereicherung für die per­
sönliche Praxis der Zelebration. 

Michael Grünwald 

Volk Gottes 
und Feier der Eucharistie 

Eine geistliche Anleitung tür Christen 
92 Seiten, kart., DM 12,80 

Der Autor versteht es, in das tiefere 
Geschehen der Eucharistie einzu­
führen, Frömmigkeit, Spiritualität und 
Gemeinschaft für alle Mitfeiernden 
auszudeuten und miterlebbar zu ma­
chen. 

VERLAG" 
FRIEDRICH PUSTET· REGENSBURG 


