116

Suttner/Einheit der Ortskirchen ohne Uniatismus

ERNST CHRISTOPH SUTTNER

Einheit der Ortskirchen ohne Uniatismus

Als die gemischte internationale Kommis-
sion fiir den offiziellen theologischen Dialog
zwischen der katholischen und der orthodo-
xen Kirche in die Untersuchung der Pro-
bleme eintrat, die mit dem Entstehen der mit
Rom unierten Kirchen des byzantinischen
Ritus und mit ihrer Geschichte zusammen-
hingen, distanzierte sie sich eindeutig von
der Methode des Uniatismus. Sie begriindete
dies damit, daf8 der Uniatismus die Einheit
der Kirche auf eine der gemeinsamen Ekkle-
siologie beider Kirchen widersprechenden
Weise zu erreichen sucht. Die nachfolgenden
Uberlegungen, die auf den gemeinsamen Er-
klarungen der Dialogkommission von Miin-
chen (1982), Bari (1987), Valamo (1988)! auf-
bauen, befassen sich mit dieser Begriindung.
Der Verfasser des Beitrages ist Professor fiir
Patrologie und Ostkirchenkunde an der
Kath.-Theol. Fakultit Wien.

Die von der gemeinsamen Ekklesiologie
unserer beiden Kirchen geforderte Ein-
heit der Ortskirchen

In der Miinchener Erklirung der Dialog-
kommission wird gesagt: ,, Wenn man sich
auf das Neue Testament stiitzt, wird man
zunichst bemerken, daf8 die Kirche eine
ortsgebundene Wirklichkeit bezeichnet.
Die Kirche existiert in der Geschichte als
Ortskirche . . . Es handelt sich immer um
die Kirche Gottes, aber um die Kirche an
einem Ort” (Abschnitt II/1). Und weiter
heifst es, daf$ Existenz der Kirche am Ort
als gottliche Gnadengabe geschenkt und
dort Tatsache wird, wo ,ein Jerusalem
von oben von Gott her herabsteigt”; dafl
die Kirche an einem bestimmten Ort ,,sich

als solche kundgibt, wenn sie versammelt
ist”; daf8 die Versammlung ,im vollen
Sinne ist, was sie sein soll, wenn sie
Eucharistiegemeinde ist.”

In allen Ortsgemeinschaften, die Euchari-
stie feiern diirfen, ist ein und derselbe
Geist am Wirken; er wohnt in ihnen und in
den Herzen ihrer Gldubigen wie in einem
Tempel, betet in jhnen und bezeugt die
Annahme der Glaubigen an Sohnes Statt;
er fithrt die Gemeinschaften in alle Wahr-
heit ein, eint sie, lenkt sie durch die ver-
schiedenen hierarchischen und charisma-
tischen Gaben und schmiickt sie mit
seinen Friichten. Wo der Geist des Herrn
wirkt, Eucharistie gefeiert wird und das
himmlische Jerusalem herniedersteigt, ist
die Kirche, und zwar die eine Kirche, weil
es nur eine Kirche Christi gibt. Die Miin-
chener Erkldrung fiihrt aus:

»Der Leib Christi ist ein einziger. Es existiert also
nur eine Kirche Gottes. Die Identitit einer eucha-
ristischen Versammlung mit der anderen kommt
davon, daf alle im selben Glauben dasselbe Ge-
déchtnis feiern, daf8 alle durch das Essen dessel-
ben Leibes Christi und die Teilnahme an demsel-
ben Kelch zu dem einen und einzigen Leib Christi
werden, in den sie schon durch die Taufe einge-
gliedert wurden. Wenn es eine Vielzahl von Feiern
gibt, gibt es doch nur ein einziges Geheimnis, wel-
ches gefeiert wird und an dem wir Anteil haben”
(Abschnitt III/1).

Die Einheit der vielen Kirchen und ihre
bleibende Vielheit in der Einheit erwach-
sen daraus, daf$ der Vater nach seinem
ewigen Heilsratschlu8 den Sohn in die
Welt sandte, damit'er, am Altar des Kreu-
zes das Werk der Erlésung vollziehend,

! Eine deutsche Ubersetzung der drei gemeinsamen Erklirungen ist zu finden in: Una Sancta 37 (1982)

334-340; 42 (1987) 262-270; 43 (1988) 343-351.



Suttner/Einheit der Ortskirchen ohne Uniatismus

117

die ganze Schépfung seiner Herrschaft
unterwerfe und das ewige, alles umfas-
sende Reich der Wahrheit und des Lebens,
der Heiligkeit und der Gnade, der Gerech-
tigkeit, der Liebe und des Friedens herauf-
fithre (vgl. die Prafation des Christkonigs-
sonntags im rémischen Meflbuch), und
daf8 er den Heiligen Geist ausgofs, um
durch ihn alle Heiligung zu vollenden.
Die Sendung des Sohnes dauert an, bis die
Vorlaufigkeit des gegenwirtigen Aons
iiberwunden ist. Denn bis seinem Aufruf
»Kehrt um, und glaubt an das Evange-
lium!“ (Mk 1, 15) Geniige getan ist, gilt:
»Wie mich der Vater gesandt hat, so sende
ich euch” (Joh 20, 21). Wir lesen im Ephe-
serbrief:

»Und er gab den einen das Apostelamt, andere
setzte er als Propheten ein, andere als Evange-
listen, andere als Hirten und Lehrer, um die Heili-
gen fiir die Erfiillung ihres Dienstes zu riisten, fiir
den Aufbau des Leibes Christi. So sollen wir alle
zur Einheit im Glauben und in der Erkenntnis des
Sohnes Gottes gelangen, damit wir zum vollkom-
menen Menschen werden und Christus in seiner
vollendeten Gestalt darstellen. Wir sollen nicht
mehr unmiindige Kinder sein, ein Spiel der Wel-
len, hin und her getrieben von jedem Widerstreit
der Meinungen, dem Betrug der Menschen ausge-
liefert, der Verschlagenheit, die in die Irre fiihrt.
Wir wollen uns, von der Liebe geleitet, an die
Wabhrheit halten und in allem wachsen, bis wir ihn
erreicht haben. Er, Christus, ist das Haupt. Durch
ihn wird der ganze Leib zusammengefiigt und ge-
festigt in jedem einzelnen Gelenk. Jedes tragt mit
der Kraft, die ihm zugemessen ist. So wichst der
Leib und wird in Liebe aufgebaut” (Eph 4, 11-16).
Fiir dieses Auferbauen bedarf es der Ret-
tung aus der Verderbtheit dieser Welt;
dazu sind Umkehr, Reinigung und glau-
biger Gehorsam unerldfllich. Darum be-
darf es, solange noch Wachstum erforder-
lich ist, der Fithrung und Leitung.

Die AusgieBung des Geistes ist der An-
bruch des neuen Aons und das Angeld
der kommenden Herrlichkeit. Wo der
Geist wirkt, ist gottliches Leben und ist
Freiheit. Durch ihn soll alle Vorldufigkeit
iiberwunden und jeder Makel beseitigt
werden. Das wird vollendet sein, wenn

der Sohn dem Vater das Reich der Heilig-
keit und der Gnade iibergeben wird. Dann
wird alles vom Geist erfiillt sein, und
Fithrung und Leitung werden unnétig
sein. Die Koinonia, die der Geist gewihrt,
lat diesen Zustand heranreifen; von ihr
heifSt es in der Miinchener Erklarung:

Sie schlieft nicht etwa Verschiedenheit und Viel-
falt aus, sondern setzt sie voraus, heilt die Wun-
den der Spaltung, indem sie diese in die Einheit
hinein iiberschreitet. Da der Christus einer ist fiir
die vielen, sind ebenso in der Kirche, die sein Leib
ist, der eine und die Vielen, das Allgemeine und
das Besondere notwendigerweise gleichzeitig. In
einem noch tieferen Sinn ist die eine und einzige
Kirche, weil der eine einzige Gott die Gemein-
schaft von drei Personen ist, Gemeinschaft von
vielen Gemeinden; zugleich ist die Ortskirche Ge-
meinschaft von Personen” (Abschnitt III/2).

Vollendet wird die Koinonia sein in der
jenseitigen Welt. Thren Anfang nimmt sie
auf Erden, wenn die Glaubigen in der
Ortskirche und die vielen Ortskirchen in
der einen Kirche eins sind geméaf dem Ge-
bet des Herrn:

Alle sollen eins sein: Wie du, Vater, in mir bist
und ich in dir bin, sollen auch sie in uns sein, da-
mit die Welt glaubt, da8 du mich gesandt hast.
Und ich habe ihnen die Herrlichkeit gegeben, die
du mir gegeben hast; denn sie sollen eins sein, wie
wir eins sind, ich in ihnen und du in mir. So sollen
sie vollendet sein in der Einheit, damit die Welt
erkennt, dal du mich gesandt hast und die Mei-
nen ebenso geliebt hast wie mich” (Joh 17, 21-23).
Die Einheit der vielen in bleibender Viel-
heit, die nach dem hohepriesterlichen Ge-
bet gemaf3 der Liebe zwischen Vater und
Sohn gestaltet ist, ist Gabe des Geistes; sie
bleibt in Ewigkeit. Die Einheit zwischen
Vater und Sohn, die nach Jesu Wort das
Urbild der Kircheneinheit ist, ist eine Ord-
nung, kennt aber weder wesensmiflige
Uberordnung noch Unterordnung. Aber
der Auferstandene hat seine Jiinger zu
Fithrung und Leitung gesendet und so der ~
irdischen Kirche, die einstweilen der voll-
endeten Einheit noch nicht fahig ist, ein
Heilmittel angeboten. Dieses ist fiir die
Jetztzeit bestimmt, in der die Kirchen sich



118

Suttner/Einheit der Ortskirchen ohne Uniatismus

sehnen, daf§ das Vollendete komme und
das Stiickwerk vergehe (vgl. 1 Kor 13, 10).
Weil die Kirchen sich ausstrecken sollen
nach dem, was vor ihnen liegt, miissen sie
darauf brennen, daf$ ihr Geeint-Sein mehr
vom Geist getragen, als durch Leitung
und Gehorsam gewdhrleistet ist. Weil sie
aber um die Hinfélligkeit ihrer vorlaufi-
gen irdischen Daseinsform wissen, sollen
sie dankbar sein, daf8 der Herr seine Sen-
dung gab, und sie sollen sich wegen der
Stinden und Méngel der Jetztzeit gern des
Heilmittels der Fiihrung und Leitung be-
dienen, das ihnen der Herr bereitete.
Uberall, wo an dem einzigen Heilsge-
heimnis Christi Anteil gegeben wird, be-
steht die Kirche als eine bestimmte Orts-
kirche mit eigener Ausdrucksform und ist
unterschieden von den anderen Ortskir-
chen, mit denen sie doch im Glauben eins
ist. Darum steht es den Ortskirchen zu, ihr
eigenes Leben zu fiihren, eigene Traditio-
nen zu besitzen, auf Autonomie Anspruch
zu erheben und auch dann beim eigenen
Herkommen zu bleiben, wenn dieses sich
nicht mit dem Herkommen anderer Orts-
kirchen deckt. Die Tatsache, daf die eine Kir-
che verwirklicht ist in vielen Kirchen am Ort,
macht zwischen den Ortskirchen nicht nur
Einheit, sondern auch Grenzen und Unter-
scheidungsmerkmale zur ekklesiologischen
Notwendigkeit. Denn jede Kirche hat das
Recht und die Pflicht, die géttlichen Gna-
dengaben in der nach Ort und Zeit gerade
fiir sie angemessenen Weise zu verwalten,
und den anderen Kirchen obliegt es, die
dafiir erforderliche Freiheit zu respek-
tieren.

Das Recht auf eigene Traditionen macht
Zusammenschliisse von Bischofskirchen
(von Ortskirchen im urspriinglichen Sinn)
mit gleicher Uberlieferung zu Einheiten
notwendig, die wiederum Ortskirchen ge-
nannt werden diirfen. Um namlich die
Gnadengaben Gottes wirklich den Bedin-
gungen von Ort und Zeit entsprechend
angemessen zu verwalten, miissen die Bi-

schofskirchen auch der Tatsache Rech-
nung tragen, daf$ sich die Menschen eines
Volkes, einer Nation, einer Kulturgemein-
schaft (einerlei ob sie ein geschlossenes
Gebiet besiedeln oder eine Diaspora bil-
den) zusammengehorig fiihlen, weil sie
eine gemeinsame Sprache, gemeinsame
Brauche, gemeinsames Kulturgut zu ei-
gen haben. Dies erfordert ein besonderes
Miteinander bestimmter Bischofskirchen,
die gemeinsam die géttlichen Gnadenga-
ben in der diesen Menschen angemesse-
nen Weise zu verwalten haben und sich
folglich durch ihnen gemeinsame Merk-
male von den iibrigen Bischofskirchen un-
terscheiden. Die vom Geist gefiihrte Kir-
che wird folglich auch von der
diesseitigen, durch zahlreiche kontingente
Faktoren bedingten Situation der zum
neuen Gottesvolk gerufenen Menschen
wesentlich mitgepragt. Die Geschichte
und die Kulturwerte der berufenen Men-
schen und die Einheit, die durch Ge-
schichte und Kultur zwischen ihnen ent-
stand, charakterisieren die einzelnen
Kirchen. Dasselbe gilt von der Vielfalt und
den Unterschieden zwischen den berufe-
nen Menschen.

Damit die Ortskirchen untereinander in
jener Weise eins seien, wie es im hohen-
priesterlichen Gebet Jesu erfleht und
durch die Sendung zu Fithrung und Lei-
tung unterstiitzt wird, ist ihre Freiheit ei-
nerseits unverletzlich, mufs andererseits
aber auch Grenzen haben. Denn wegen
der Bruchstiickhaftigkeit in diesem Aon
kann es in einzelnen Kirchen zu Entwick-
lungen und Krisensituationen kommen,
welche die erforderliche Eintracht in Ge-
fahr bringen. Dann wird kraft der in der
Kirche niedergelegten Sendung zu autori-
tativem Handeln im Namen des Herrn
das Eingreifen der {ibrigen Kirchen und
ihr Driangen auf Korrektur erforderlich.
Wir haben dafiir viele Zeugnisse in der
Kirchengeschichte. Schon in den ersten
Jahrhunderten ihres Bestehens, als die Kir-



Suttner/Einheit der Ortskirchen ohne Uniatismus

119

che im romischen Reich noch illegal war
und sie ihr Leben nur unter schwerer Be-
hinderung fithren konnte, verwarf sie die
Lehren Markions, die vielféltigen Systeme
der Gnostiker, die Einseitigkeiten der
Montanisten und der Novatianer und die
Christologie Pauls von Samosata; sie be-
saf8 auch eine Verfahrensweise, die es er-
laubte, ihre Communio von den genann-
ten Irrtiimern  unangefochten zu
bewahren, indem sie deren Parteigéinger
exkommunizierte. Das Verfahren, dessen
sich die Kirche damals bediente, ist fiir
uns wegen der wenigen vorhandenen Ge-
schichtsquellen zwar nicht genau be-
schreibbar, aufgrund der Ergebnisse aber
als effizient erwiesen. In spiterer Zeit,
nachdem sich die Romerkaiser der Kirche
zugewandt hatten, schuf sie sich die 6ku-
menischen Konzilien, um auf eine von der
Kirchengeschichtsschreibung leichter er-
falbaren Weise weiter zu gewihrleisten,
was sie ehedem auf eine andere Weise tat.
Jedesmal wenn in der altkirchlichen Art
oder auf einem Okumenischen Konzil
nach eingehender Priifung ein Konsens
der Gesamtheit der Ortskirchen und ein
von jhnen gemeinsam getragener Spruch
erlangt war, hatten alle Ortskirchen sich
dem Spruch zu beugen. Denn die Auto-
ritdt des erhohten Herrn, des Hauptes der
Kirche, ist in der Kirche, die sein Leib ist,
am Wirken.

In jedem Fall aber gilt, dal erst dann,
wenn im gemeinsamen Bemiihen der Kir-
chen eine ausgewogene Losung gefunden
war, die gebieterische Forderung an ein-
zelne Ortskirchen gestellt werden durfte,
von ihrer unzuldnglichen Position ab-
zuriicken. Obwohl objektiv gesehen jede
fragliche Position vor einem gemeinsa-
men Spruch ebenso unzulénglich war wie
hinterher, durfte keiner Ortskirche das
Festhalten an ihr untersagt werden, so-
lange die Unzulédnglichkeit noch nicht in
kirchlicher Weise, d. h. durch freien
Konsens der Kirchen, festgestellt war.

Ubereiltes kategorisches Einfordern einer
Zustimmung vor Erlangung des einschla-
gigen freien Konsenses hitte namlich Ver-
letzung der Freiheit der Ortskirchen und
Knechtung der Gewissen ihrer Glaubigen
bedeutet.

Die Fehlhaltung des Uniatismus

Wenn zwischen den Ortskirchen nicht
Communio, sondern ein Schisma besteht,
sind sie verpflichtet, den Mifistand mog-
lichst schnell zu bereinigen. Sie haben den
Weg vom Schisma zur Einheit zu suchen.
Um dies in der ihrer Wiirde angemesse-
nen Weise zu tun, miissen sie der Tatsache
Rechnung tragen, daff das Urbild der
kirchlichen Communio in der gottlichen
Einheit von Vater, Sohn und Heiligem
Geist gegeben ist, die wohl eine Ordnung,
aber keine wesensmigige Uber- oder Un-
terordnung kennt. Sie miissen auch beach-
ten, was das Bild vom Leib Christi lehrt:
daB in der Kirche ein Ordnungsgefiige be-
steht, welches eine Sendung zu Fiihrung
und Leitung und die Pflicht, sich korrigie-
ren zu lassen, mit sich bringt. Also haben
sie der eigenstandigen Wiirde und Unan-
tastbarkeit einer jeden einzelnen Kirche
gerecht zu werden und einander als rang-
gleich zu verstehen, und eine jede von ih-
nen hat sich zugleich — eingedenk der
Gnaden des Heiligen Geistes, die ihr zuteil
wurden, und der irdischen Méngel und
Unzuldnglichkeiten, mit denen sie noch
zu ringen hat — sowohl als die Magistra als
auch als die Jiingerin der iibrigen Kirchen
zu verstehen. Wird die Communio unter
Berticksichtigung beider Aspekte erlangt,
dann wird zwischen den Kirchen eine
echte Union geschlossen, und zwar durch
partnerschaftlichen Dialog.

Um durch partnerschaftlichen Dialog zur
Aufnahme der Communio zu finden,
miissen die getrennten Ortskirchen zuerst
nach den Gnadengaben Gottes Ausschau
halten, die in jeder von jhnen niedergelegt



120

Suttner/Einheit der Ortskirchen ohne Uniatismus

sind. Denn diese Gnadengaben sind es,
die ihre Zusammengehorigkeit begriin-
den. Sie in den Blick zu nehmen und fiir
sie dem Herrn gemeinsam zu danken,
steht unverzichtbar am Anfang des rech-
ten Weges zur Einheit. Nur wenn dies zu-
erst geschieht, wird der eigenstindigen
Wiirde der verschiedenen Ortskirchen die
erforderliche Achtung erwiesen.
Weil die Schismen immer dann entstan-
den, wenn sozusagen Ballast der Ge-
schichte die géttlichen Gaben triibte, miis-
sen sich die dialogfiihrenden Kirchen in
einem weiteren Schritt miihen, den Gaben
ihren vollen Glanz wieder zukommen zu
lassen. Sie miissen in dem doppelten ge-
genseitigen Verhiltnis als Magistra und
Jiingerin einander helfen und sich helfen
lassen, die zeitlichen Méngel, die die Spal-
tungen verursachten, soweit zu liberwin-
den, wie dies auf Erden moglich ist.
Wenn ein solcher Dialog gepflegt wird,
begegnen einander gleichrangige Partner,
von denen jeder gibt und jeder empfangt.
Trotz der Spaltung diirfen die verschiede-
nen Kirchen einander gleichrangig (d. h.
im Dialog) begegnen, denn der Herr lie
sie liber die Spaltung hinweg Verwalterin-
nen seiner Gnadengaben bleiben. Jede von
ihnen darf trotz der Fehler, die zu den
Schismen fiihrten, auf ihre Weise in der
Kraft des Heiligen Geistes weiter am gott-
lichen Heilswerk mitwirken. So bleiben
sie trotz des Schismas zueinander Schwe-
sterkirchen und erwerben je ihre eigenen
geistlichen Erfahrungen. Darum konnen
sie sich auch, wenn sie einander die Erfah-
rungen mitteilen, wechselseitig helfen
beim Uberwinden der Mingel, die ihnen
anhaften.
Uniatismus ist ein ganz anderes Verhal-
ten. Bei ihm wird nicht Dialog gepflegt,
_sondern Gehorsam gefordert. Er kann mit
einem Lehrgesprich verglichen werden;
Schiiler sind ja ihrem Lehrer nicht eben-
biirtig. Wo man Uniatismus iibt, vergifst
man, dankbar die Gnadengaben zur

Kenntnis zu nehmen, die der anderen Kir-
che verliehen wurden. Auch denkt man
wenig oder kaum nach iiber das Ungenii-
gen der eigenen Kirche. Man bedenkt
nicht mehr, daf8 jede Kirche zu lernen und
zu reifen hat, solange sie auf Erden weilt,
sondern hilt die eigene Kirche fiir die
Lehrmeisterin aller anderen. Man meint,
es sei ihre Aufgabe und Pflicht, die iibri-
gen Kirchen auf demselben Weg, den sie
selber geht, voranzubringen und es stehe
ihr zu, diesen jene Korrekturen einfach
vorzuschreiben, die ihr dafiir erforderlich
erscheinen. Solcher Uniatismus nahm im
Lauf der Geschichte viele Formen an.
Diese haben gemeinsam, daf8 jeweils eine
Kirche, die sich selbst fiir gottwohlgefalli-
ger hielt als die iibrigen Kirchen, ver-
suchte, diese bzw. moglichst grofie Teile
von ihnen oder wenigstens einzelne Glau-
bige aus ihnen so zu beeinflussen, daf sie
sich ihr anschlossen.

Von den Ausfiihrungen in der Apostelge-
schichte, daf8 die Gldubigen in Jerusalem
ein Herz und eine Seele gewesen seien
(vgl. Apg 2, 4347; 4, 32-35), gilt, daB sie
ein Ideal zeichnen, dem die Kirche stets
nachzustreben hat, das sie aber auf Erden
nie rein verwirklichen kénnen wird. Das-
selbe gilt auch von dem vorbildlichen
Weg eines vollig partnerschaftlichen Dia-
logs vom Schisma zur Communio. Die
menschliche Schwachheit, von der die ir-
dische Kirche bis zur Wiederkunft des
Herrn gezeichnet bleibt, brachte es mit
sich, daf8 der partnerschaftliche Dialog im-
mer wieder gestért wurde. Denn die eine
oder andere Ortskirche beharrte im Uber-
maf3 auf der Autonomie der Kirchen und
wollte sich weder auf wechselseitiges Hel-
fen, noch auf ein Hilfe-Annehmen einlas-
sen. Manche andere Ortskirche, die in-
folge historischer Umstdnde besonderes
Gewicht erlangt hatte, iibte iibereifrig die
Funktion einer Magistra fiir andere Orts-
kirchen aus, war aber nicht bereit, auch
deren Jiingerin zu sein und sich Korrektu-



Suttner/Einheit der Ortskirchen ohne Uniatismus

121

ren jhres eigenen Ungentigens gefallen zu
lassen.

Auf ein solcherart unzuldngliches Ver-
héltnis zwischen Katholiken und Ortho-
doxen verweist Yves Congar, wenn er dar-
legt, daf8 sich iiber Jahrhunderte hinweg
die Katholiken wie Lehrer der Orthodo-
xen verhielten und umgekehrt die Ortho-
doxen wie Lehrer der Katholiken, und daf
beide Seiten die ganze Zeit tiber versuch-
ten, die anderen von der ausschliefllichen
Giiltigkeit ihrer eigenen Ansicht zu iiber-
zeugen. Er schreibt: ,Wéhrend der Jahr-
hunderte einer Trennung, die nie vollstan-
dig durchgefiihrt worden ist, wurden
Bestrebungen unternommen, die Gemein-
schaft wieder herzustellen und zu einem
Einvernehmen zu gelangen. Leider ging
man auf beiden Seiten nur darauf aus, die
andere Seite zu sich heriiberzuziehen”
(,Vom Heiligen Geist”, Freiburg 1982, S.
444). Solches ,Hertiberziehen”, bei dem
die einen nur geben wollen und meinen,
dal nur die anderen empfangen sollen,
bei dem also nicht wechselseitige Forde-
rung, sondern schlichtweg Unterordnung
der anderen Seite gesucht wird, ist Uni-
atismus.

Es wire ein Fehler, alles in Bausch und Bo-
gen zu verdammen, was mit dem Versuch
einer Kirche, eine andere zu belehren, zu
tun hat. Obgleich solche Versuche in den
zuriickliegenden Jahrhunderten des 6fte-
ren in recht kritikwiirdiger Weise unter-
mommen wurden, geschah in den mei-
sten Féllen das, was getan wurde, doch
aus echter Bereitschaft, einem Sendungs-
auftrag des Herrn gerecht zu werden.
Denn jede Ortskirche ist verpflichtet, iiber
ihre Grenzen hinaus Mitverantwortung
fiir das Heil aller Menschen und Mitsorge
fiir einen guten Verlauf des geistllichen
Lebens der Schwesterkirchen zu tragen.
Kirchen, die Uniatismus tibten, wollten
die Gaben Gottes, die ihnen anvertraut
waren, weiter vermitteln. Sie taten damit
etwas von dem, was auch beim partner-

schaftlichen Dialog zu geschehen hat.

Nicht daf8 bestimmte Kirchen sich um an-
dere sorgten und auf sie einzuwirken
suchten, ist verwerflich. Schon die alteste
uns erhaltene Schrift der Viterzeit, der so-
genannte 1. Klemensbrief (1. Jahrhundert)
wurde aus dem Bewufitsein von Mitver-
antwortung einer Kirche fiir eine andere
heraus geschrieben. Manche kirchliche
Autorititen hielten allerdings den part-
nerschaftlichen Dialog fiir einen zu lang-
wierigen Weg zur Communio und erla-
gen der Versuchung, das Verfahren
abzukiirzen. Anstatt die aufgetretenen
Schwierigkeiten in Ehrfurcht vor den
Schwesterkirchen durch geduldiges Ge-
sprich und miihsames Suchen nach
einem Konsens mit ihnen zu bereinigen,
nahmen es sich die Kirchenfiihrer der
durch historische Umstédnde begiinstigten
und (im irdischen Sinn) daher im Augen-
blick ,,stirkeren” Kirche heraus, von den
Schwesterkirchen (bzw. von bestimmten
Teilen von ihnen) zu verlangen, da8 sie
gehorsam jene Losung iibernehmen, die
sie in der gerade anstehenden theologi-
schen, kanonistischen oder liturgischen
Frage selbst fiir die richtige hielten. Sie
vergafien dartiber, die Gaben des Heiligen
Geistes, die aufSerhalb ihrer Kirchen auf-
bliihten, in Ehrfurcht aufzunehmen, ja sie
erkannten sie vielfach nicht einmal an.

Nicht daf8 eine Kirche iiberhaupt Auto-
ritit einsetzt, ist verwerflich. Denn Auto-
ritdt zu Fithrung und Leitung ist in der
Kirche aufgrund géttlicher Sendung vor-
handen und soll verwendet werden. Ver-
werflich ist es, wenn dies miflbrauchlich,
das heifit in einer Weise geschieht, die die
notwendige Ehrerbietung vor einer ande-
ren, vom Heiligen Geist gefiihrten Orts-
kirche nicht mehr wahrt. Daf Pochen auf
Autoritdt und die Forderung auf Gehor-
sam im Fall wirklicher Verfehlungen
angemessen sind, ergibt sich aus der
Kirchengeschichte. Schon in vorkonstanti-
nischer Zeit mufite im Fall des Paul von



122

Suttner/Einheit der Ortskirchen ohne Uniatismus

Samosata eine Synode in Antiochien ein-
greifen und diesen zum Héretiker gewor-
denen Bischof absetzen. Die Kanones des
1. dkumenischen Konzils bezeugen, daf$
die Kirche von alters her in allen Regionen
der alten Welt zum Eingreifen in den ein-
zelnen Ortskirchen erméchtigte Autorita-
ten kannte. Aus den altkirchlichen Quel-
len geht aber auch hervor, daf8 hinsichtlich
der Modalitdten ihres Eingreifens schon
sehr frith dem Miffbrauch gewehrt wer-
den musfte. Ebenso steht auSer Zweifel,
dafl die 6kumenischen Konzilien Gehor-
sam einforderten.

In der Kirche traten allerdings auch Auto-
ritidten auf, deren Eingriffsrechte nicht un-
umstritten blieben. Sie konnten sich auch
in Fallen durchsetzen, in denen sie Gehor-
sam auferlegten, obwohl kein Konsens
vorausging. Von der Zeit des Kaisers Ju-
stinian I. bis in die jiingste Zeit erstreckt
sich eine schier endlose Kette von Aktio-
nen, bei denen bald diese, bald jene Kirche
stark genug war, um einzelne Kirchenge-
meinden, einzelne Bistiimer oder sogar
die Kirche einer ganzen Region gegen ihre
eigenen Auffassungen zum Gehorsam zu
fithren und sie sich anzuschlieflen. Biswei-
len machte man dabei nur wenige und ge-
nau umschriebene Bedingungen zur Auf-
lage, bisweilen assimilierte man die
Hinzugekommenen génzlich in die her-
kémmlichen Lebensformen der eigenen
Kirche. Wer alle Ereignisse aufzihlen und
zureichend beschreiben wollte, miifite ein
sehr umfangreiches Werk verfassen. Allen
diesen Vorgéngen ist gemeinsam, dafs sich

jedesmal eine Kirche iiber die anderen
stellte — entweder in gemafBigterer Form,
weil sie sich fiir reiner hielt als die iibrigen
Kirchen und sich zu deren Lehrmeisterin
aufschwang, oder in radikaler Weise, weil
sie meinte, dafs sie allein die ganze Kirche
sei.

Bei genauem Zusehen ergibt sich, daf8 die
anderthalb Jahrtausend iiberspannende
Abfolge von verfehlten Verhaltensweisen
kaum aus bosen Absichten, sondern in der
Regel aus gutgemeinten, aber ekklesiolo-
gisch und pastoraltheologisch ungenii-
gend gelduterten Initiativen erwuchs. Was
immer die Kirchengeschichte zur Antwort
gibt auf die Frage, ob ausschliefllich Irr-
tum vorliegt oder vielleicht doch auch
schuldhaftes Verhalten friiherer Genera-
tionen: Die Dialogkommission braucht
sich mit der Vergangenheit nicht zu be-
fassen, um eventuelles Verschulden zu
riigen; sie muf die fritheren Fehler studie-
ren, um eine Abkehr von ihnen einzulei-
ten. Sie hat um die ekklesiologischen und
pastoralen Gesichtspunkte einer Einheit
ohne Uniatismus zwischen den Schwe-
sterkirchen besorgt zu sein und muf3 ent-
sprechende Regeln erarbeiten. Zudem
steht sie vor der Aufgabe, dafiir in den
Kirchen einen Rezeptionsprozef$ einzulei-
ten, damit die breite Mehrheit der
Bischofe, Priester und Glaubigen die alten
uniatischen Verhaltensweisen ablegt und
sich fiir eine Pastoral gewinnen lafit, die
eine Union von eigenstindigen Schwe-
sterkirchen ohne gleichmacherischen
Uniatismus erméglicht.



