Fuchs/Siidafrika

123

OTTMAR FUCHS

Sudafrika — Kirche zwischen Weif$ und Schwarz

Der Verfasser, Professor fiir Pastoraltheolo-
gie an der Universitit Bamberg, verbrachte
ein Forschungsfreisemester in Siidafrika. Er
schildert im folgenden seine Eindriicke und
Erfahrungen, stellt neben den bekannten
Unterschieden iiberraschende Parallelen zur
Situation der Kirche in Europa fest und
erblickt durchaus Zeichen der Hoffnung.
(Redaktion)

Erste Eindriicke

Zu Beginn meines Aufenthalts in Siid-
afrika nehme ich zunichst an einem Kurs
fiir haupt- und nebenamtliche Mitarbeiter
in der Pastoral und Katechese am Lumko-
Missionsinstitut bei Johannesburg teil, Ka-
techisten/innen aus den Gemeinden,
Priesteramtskandidaten aus verschiede-
nen Seminaren, Missionare aus Malawi
und Namibia, Ordensschwestern aus ver-
schiedenen Tatigkeitsbereichen. Meist
sind es Schwarze aus unterschiedlichen
Stimmen und Sprachen. Gemeinsame
Sprache ist Englisch.

Ich darf schon an dieser Stelle gestehen,
dal mich die Begegnungen mit den
schwarzen Menschen in ihren zum Teil
bedringenden Lebenszusammenhéngen,
in ihrer Hoffnungsfahigkeit, in ihrer Le-
bensvitalitit und ihrer Glaubenskraft sehr
beeindruckt haben, und daf8 ich noch ei-
nige Zeit zu tun haben werde, diese Ein-
driicke zu sortieren und in ihrer Konse-
quenz fiir mich und meine Arbeit in
Pastoral und Universitit zu entfalten.!

Oswald Hirmer vom Lumko-Missionsinsti-
tut fahrt mit mir nach Soweto: einen
Kiinstler zu besuchen, der fiir einen drei-
jahrigen Kirchenkalender die Bilder fiir
die Sonntagsevangelien gestaltet und
zeichnet.

Auf dem Weg hierher sind wir an
»Shanty“-Vierteln (anderswo wiirde man
wohl ,,Slums” oder , Favelas” dazu sagen:
kaum menschenhohe Hiitten aus Well-
blech, Pappe und Plastikhiillen oder auch
nur alte Autowracks, keine Elektrizitit
und keine Kanalisation) vorbeigefahren,
aber auch an beeindruckend hiibschen
grofleren Stein-Hiusern, wo gepflegte
Vorgiérten und gute Autos von einigem
Wohlstand zeugen. Dije Stidte der
Schwarzen sind also in sich sehr unter-
schiedlich; auch hier gibt es Reiche, den
Mittelstand und ganz Arme, manchmal
dicht nebeneinander. Ich denke z. B. an
einen Kinderhort in einem Viertel der
Wohlhabenderen in Soweto, viel anders
als etwa die Kinderhorte in den Armen-
vierteln: eine grof8ziigige Anlage mit Rau-
men fiir die verschiedenen Jahrginge in
den Altersstufen von 1'/, bis 5 bzw. 6 Jah-
ren. Jeder Jahrgang hat eine andersfarbige
Schiirze als Erkennungsmerkmal, mehr
einen Umbhang tiber den Kopf, vorne und
hinten bis zu den Knien reichend, um die
Taille mit einem gleichfarbigen Band zu-
sammengehalten: Hier sind die Kleinsten
in roter Schiirze, dort Mittlere in Blau und
Groflere in Griin, die hier bereits in die
Vorschule gehen. Man zeigt uns auch die

! Vgl.dazu O. Fuchs, Ich trdumte von einem schwarzen Baby im Schuhkarton, in: Publik-Forum 20 (1991)
19, 23-26; ders., , Lumko” - ein leises Wort fiir einen kréftigen Aufbruch, in: Stimmen der Zeit 209 (1991),

624-634.



124

Fuchs/Siidafrika

gut eingerichtete Groflkiiche und die
Wischerei.

Auf der Riickfahrt macht mich Hirmer auf
die stacheldrahtgesicherte Polizeistation
aufmerksam, auch auf einige Kirchen mit
weiten und offenen Vorplétzen. Nur die
wichtigsten Hauptverkehrsstralen sind
geteert, alle anderen Straflen sind aus
Sand und Schotter, meist aber nicht fest
gewalzt, sondern von den Autos selbst
entsprechend durchgefahren. Nach Re-
genfillen wird man in solchen Straflen
wohl lieber zu Fuf$ gehen. Allein schon im
Vergleich der vollig unterschiedlichen In-
frastruktur im Bereich des Verkehrs merkt
man auf Schritt und Tritt die strukturelle
Ungerechtigkeit im Bauwesen: In Johan-
nisburg und in den bis vor wenigen Jahren
nur oder weitgehend von Weiflen be-
wohnten Vororten ist auch die geringste
schmale Gasse noch geteert, von den Hau-
sern und Gebduden natiirlich ganz zu
schweigen. Einstéckige Hauser gibt es in
den Townships selten, abgesehen von
Kliniken, Kirchen und Polizeirevieren.
Haufig begegnet man einzelnen oder
Gruppen von Frauen in weilen Gewén-
dern mit blauen oder griinen Giirtelbdn-
dern oder Schérpen, Angehdrigen von un-
abhingigen christlichen Kirchen und
religiésen Bewegungen, die eine beson-
ders intensive Verbindung von afrikani-
scher religioser, teilweise animistischer
Bantukultur mit dem Christentum anzie-
len, insbesondere hinsichtlich der Ahnen-
beziehung, die tief in der Tradition und in
den Herzen der Schwarzen verwurzelt ist.
Beerdigungen werden aus Respekt vor
den Toten auch bei Armeren so aufwen-
dig gefeiert, daf8 dafiir iiber Jahre hinweg
in entsprechende Beerdigungsversiche-
rungen Geld investiert wird. Dabei ma-
chen nicht etwa die Toten selbst Angst,
sondern sie sollen vielmehr dazu bewegt
werden, die bosen Geister abzuhalten, vor
denen man sich allerdings fiirchtet. Des-
halb bringt man auch haufig die kleinen

Ausschiittungsopfer dar, bevor man ein
Getrank zu sich nimmt.

Ich besuche einen Neunzehnjihrigen im
Krankenhaus von Soweto. Er wurde bei
einem Uberfall auf eine Trauergesellschaft
in den Oberschenkel geschossen. Eine
komplizierte Sache, denn ein faustgrofies
Stiick des Knochens ist zersplittert. Die
Schmerzen sind gro8 und er wartet auf
eine schwierige Operation. Seine Mutter
erzihlt, wie schrecklich es war, als sie nach
dem Massaker den tiber 30 Toten nachein-
ander die Laken vom Gesicht hob, auf der
Suche nach ihrem Sohn. Erst spéter erfuhr
sie, daB er bereits in die Klinik eingeliefert
worden war. Der junge Mann steht kurz
vor dem Abitur. Als die Schwester ihn
scherzhaft fragt, wie denn seine Noten
seien, lachelt er zuriickhaltend.
Wahrscheinlich wird er zu jenen beinbe-
hinderten jungen Menschen gehdren, de-
nen man immer wieder in Soweto
begegnet, insbesondere aus der Zeit des
Schiileraufstandes gegen die obligatori-
sche Einfithrung von Afrikaans als Unter-
richtssprache (der ,Sprache der Unter-
driicker”). Der Aufstand wurde von der
Polizei brutal niedergeschlagen.

In Soweto

Am Sonntag fahren wir nach Soweto, um
mit einer Gemeinde Gottesdienst zu feiern
und anschliefend mit Vertretern der klei-
nen christlichen Gemeinschaften (,,Small
Christian Communities”, abgekiirzt: SCC)
zu sprechen. Vor den Gottesdiensten sit-
zen in der ganzen Kirche verteilt viele
Gruppen von 10 bis 20 kleineren und
groferen Kindern oder Jugendlichen,
meist katechetische Vorbereitunsgruppen
fir Taufe, Kommunion und Firmung.
Vorwiegend jiingere Frauen und Ménner
arbeiten it ihnen an Katechismusthe-
men, mit Erkldren, gegenseitigem Er-
zihlen und Fragen. Auch nach dem Gott-
esdienst bilden sich in der Kirche kleinere



Fuchs/Siidafrika

125

und gréfere Gruppen, die sich mit be-
stimmten Themen oder Vorhaben be-
schiftigen oder einfach spontan in
Gesprédche geraten. Man bleibt solange
wie méglich im Kirchenbereich und halt
sich dort sehr gerne auf.

Zum Gottesdienst ist die Kirche gedrangt
voll. Sehr viele Kinder sind im vorderen
Viertel und stehen im Altarraum. Dann
beginnt der Gottesdienst: eine lebendige
Liturgie mit faszinierenden kraftigen Ge-
singen und Stimmen, ein exzellenter
Chor, offen fiir spontane Umstellungen
und Improvisationen wihrend des Sin-
gens selbst, mit viel rhythmischen Bewe-
gungen und Hindeklatschen. Kollekte
und Friedensgruf bringen die Gemeinde
in sich gegenldufig zueinander begegnen-
den Reihen in Bewegung, in der ganzen
Kirche von vorne nach hinten und jeweils
zuriick. Doch alles ohne rituellen Zwang;
wer lieber am Platz bleiben will, bekommt
auch so genug Hinde angeboten, die er
schiitteln kann.

Alltag und Liturgie sind hier eine Einheit.
Beide Erlebnisbereiche sind fiireinander
da und tragen einander. Ich entdecke die
Bilder des Kreuzweges an der Langseite
und kann mich nicht mehr davon lésen:
Szenen nicht etwa aus der Zeit Jesu und
mit den damaligen Gewéndern, sondern
Szenen aus Soweto selbst, in denen Jesus
in Situationen der Gegenwart ,einge-
zeichnet” ist, in Gestalten des Leidens und
der Gewaltzufiigung. In diesem Kreuzzug
kommt der alltdgliche Kreuzweg der
Menschen selbst zum Vorschein. Die Chri-
stologie von Mt 25 (,Ich war nackt und
ihr habt mich bekleidet”) wird hier augen-
scheinlich, wie iiberhaupt im Glauben der
schwarzen Menschen Christus in ihrem
Alltag in einer sehr dichten und mani-
festen Weise in den alltdglichen Sorgen
und Freuden als Wegbegleiter erfahren
wird.

Anschlielend sitzen wir in der Runde mit
etwa dreiflig Frauen und Méannern. Sie er-

zdhlen von ihren christlichen Gemein-
schaften, davon etwa, wie sie aufgrund
der grenziiberschreitenden Hilfe fiir be-
dréngte und kranke Nachbarn gar nicht
anders kénnen als 6kumenisch zu wer-
den, davon auch, daf in jedem Héauser-
karree eine SCC von 10 bis 20 Familien
lebt. Diese SCC sind auch im Pfarrgemein-
derat mit je einer Stimme vertreten.

Auf der Riickfahrt frage ich die mitge-
kommenen weifilen Seminaristen arglos,
ob sie denn auch das erste Mal dabei wa-
ren. Etwas kleinlaut rdumen sie ein, daf3
sie nie in die schwarzen Townships kom-
men. Ich merke iiberrascht: Die WeifSen in
Siidafrika leben von den Schwarzen ge-
nau so ,weit” entfernt wie ich in Europa.
Die Nihe oder Ferne der Ersten zur Drit-
ten Welt ist offenbar nicht primér eine
Frage der geographischen Entfernung.
Die Lebens- und Wohnbereiche der
Schwarzen waren bisher derart abgeson-
dert, dal ein Weifler ein ganzes Leben
nichts damit zu tun hatte. Umgekehrt aber
haben die schwarzen Frauen und Ménner
als Arbeitskrdfte in den Wohngebieten
(von der Hausgehilfin tiber den Gértner
und Strafienkehrer bis hin zu den vielen
anderen Beschéftigten im Dienstleistungs-
sektor) und in den Produktionszentren
(Bergwerke, Fabriken, aber auch Landar-
beiter auf Grofifarmen) gezwungener-
mafsen sehr viel Kontakt mit der Welt der
WeifSen, denn die meisten von ihnen kon-
nen gar nicht existieren, wenn sie nicht in
der Lebenswelt der WeifSen arbeiten. Le-
ben indes, namlich mit ihren Familien dort
wohnen, durften sie bis vor wenigen Jah-
ren allerdings nicht in ihr.

»~Hast Du keine Angst dorthin zu gehen?”
wird man als WeifSer oft von WeifSen in
Siidafrika gefragt. Unvereinbar mit dieser
nvorgefaiten” Angst steht der Erfah-
rungskontrast: Herzliche Empfinge,
freundliche Begriifung von Menschen auf
der Strale. Und doch: Schon die
Schwarzen unter sich leben hier nicht un-



126

Fuchs/Siidafrika

gefahrdet (vor Gangs, vor der Gewalt zwi-
schen den verfeindeten Gruppen), und fiir
einen Weiflen gilt diese Gefahr doppelt. Es
sei denn, man ist gekennzeichnet als
Schwester oder Pfarrer einer der Kirchen,
die die Schwarzen als solidarisch erlebt
haben. Das Kollar, bei uns fiir viele ein
Zeichen konservativer Einstellung oder
gar klerikaler, im Extremfall fundamenta-
listischer Mentalitat, ist dort ein Signal der
Solidarisierung mit den benachteiligten
schwarzen Menschen gegen die Apart-
heid und von daher ein Schutzzeichen fiir
einen, der ,dazu gehort”. Und zwar ein
Schutzzeichen fiir beide: Denn immerhin
ist auch die Angst der Schwarzen nicht
unbegriindet, daf Sicherheitskréfte in Zi-
vil kontrollieren (besonders wenn sie aus
Autos fotografieren).

Ein dhnlicher Bedeutungswechsel gilt bei-
spielsweise flir die Rede davon, daf je-
mand im Gefangnis ist oder war. Das ist in
Stidafrika in der Regel nicht etwas Ehren-
rithriges, sondern das Gefangnis gehort
fiir viele Schwarze und WeifSe, die sich in
irgendeiner Form entsprechend engagiert
haben, einfach zur Biographie dazu. Und
wenn Familien ein Mitglied zeitweise im
Gefdngnis hatten oder haben, so ist dies
nicht auflerhalb dessen, was aufgrund der
strukturellen Gegebenheiten als ,, normal”

gilt.

Biblische Spiritualitit in christlicher
Gemeinschaft

Die inhaltliche Grundlage dieser kleinen
christlichen Gemeinschaften bildet die
Kontinuitit des ,,Bibel-Teilens”, also die
bestandige gemeinsame Bemiihung um
das Verstehen von Bibeltexten im Zusam-
menhang mit den eigenen Lebensverhalt-
nissen. Ich spiire hier in einer unmittelba-
ren Weise, dafl der Glaube an den
christlichen Gott fiir diese Menschen
buchstéblich notwendig ist. Er entspringt
ihrer Hoffnung und stérkt sie zugleich.

Noch nie habe ich es in dieser Weise erle-
ben diirfen, wie Menschen aus dem Glau-
ben heraus in ihren vielfaltigen Noten und
Bedrdngungen nicht nur die Freude am
Leben nicht verlieren, sondern daf$ beides,
der Glaube und die Gefdhrdung, in ihr Le-
ben eine grofie Vitalitit hineinbringen und
sie sich an jeder Minute dieses Geschenks,
lebendig zu sein, zu freuen vermdgen,
aber auch daran, dafs man anderen helfen
kann, bzw. daff man selber die Unterstiit-
zung und Hilfe der anderen erféhrt.
Dieses ,,Bibel-Teilen” ist nicht etwa ir-
gendeine Methode der Gemeinschaftsbil-
dung unter anderen Methoden, sondern
die Quelle, die Mitte und das Ziel des Ge-
meindeaufbaus schlechthin. Wie die Be-
gegnung mit Christus in der Eucharistie,
so zentral ist auch die Begegnung mit
Christus in den Erfahrungen der bibli-
schen Zeugen und Zeuginnen. Genauso
zentral ist dann und darin zugleich die Be-
gegnung mit Christus in den Armen und
Notleidenden. Die Realpriasenz der Me-
moria entfaltet sich und zentriert sich drei-
fach: in der Gegenwart Christi im Sakra-
ment, in seiner Gegenwart in der
besprochenen Erinnerung wie auch in der
solidarischen Begegnung (die ihrerseits
dem helfenden und befreienden Christus
nachfolgt und ihn derart vergegenwirtigt)
mit Christus in den Armen. Die Begeg-
nung mit den biblischen Inhalten ist buch-
stablich notwendig, um sich gegenseitig
der Liebe und Annahme Gottes zu verge-
wissern, die Zeichen der Zeit zu er-
schlieBen und sich zum entsprechenden
Handeln zu entschliefSen.

In den Zusammenkiinften der SCC gibt es
iibrigens einen hochinteressanten Uber-
gang von der religidsen zur sozialen The-
matik: In der Auseinandersetzung mit
dem Bibeltext ist gleichsam alles erlaubt.
Die Beteiligten koénnen in voller Freiheit
ihre eigene Wirklichkeit mit den bibli-
schen Geschichten in Verbindung brin-
gen. Sie sagen ganz ungeschiitzt, was sie



Fuchs/Siidafrika

127

denken. Es gibt auch niemanden, der ir-
gendwie von oben herab bestimmt, eine
Meinung sei eine Verkiirzung des Textes
oder diirfe so oder so nicht ausgesprochen
werden. Gegenseitige Ergédnzungen und
Korrekturen ereignen sich unter Gleichen
und miissen nicht auf einen Konsens ge-
bracht werden. Ein Konsens jedoch ist
sehr oft notig, wenn es darum geht, wofiir
sich die Gruppe gemeinsam einsetzen will
und was sie im sozialen Bereich anzuge-
hen hat. In dieser Phase wissen sich die
Teilnehmer in der Verantwortung, dafl
man sich jetzt ein Stiick dazu nétigen
musf3, zu einer Handlungsentscheidung zu
kommen, die fiir alle gilt. Denn man kann
zwar alles sagen, aber man kann nicht al-
les tun. Entscheidet man sich fiir diesen so-
zialen Schwerpunkt, kann man nicht
gleichzeitig den anderen verfolgen. Ein
Mitglied sagt: ,Wenn es um die Tat geht,
dann machen wir es gemeinsam!“ So also
verbindet sich die Freiheit im Glauben mit
der Notwendigkeit in der Liebe.

Wir kommen in die Townships der Stadt
Bethlehem, das hier iibrigens am , Jordan”
liegt: Die Geographie Paldstinas war den
weiflen Landnehmern und christlichen
Namensgebern offensichtlich nicht sehr
geldufig. Gegen Abend besuchen wir wie-
der eine kleine christliche Gemeinschaft.
Ein reiner Frauenkreis, denke ich, die
Jiingste vielleicht 15, die Alteren sicher
iiber 60 Jahre. Die Frauen stehen auf und
singen zu Beginn eines ihrer melodischen
Lieder in ihrer Sprache und klatschen da-
bei in die Hande. Fast jede Séngerin singt
die Hauptmelodie auf ihre Weise durch-
aus anders (h6her oder tiefer und mit ver-
schiedenen Stimmen), was dem Gesang
eine quirlige Dynamik gibt, ohne den Ge-
samtrhythmus zu verletzen. Das kraft-
volle Singen laBt die Oberkorper und
Kopfe im entsprechenden Rhythmus mit-
tanzen. Der Gesang ist nicht froh oder gar
frohlich, aber er ist auch nicht ohne jene
vitale Freude, die mir immer wieder in

solchen Begegnungen und in der Liturgie
dort aufgefallen ist. Der Glaube ist dort
nicht nur notwendig, sondern auch ein
tragfdhiger Lebenszusammenhang der
Freude und der Hoffnung.

Eines Abends werde ich fiir die Teilnahme
bei einer anderen kleinen christlichen
Gemeinschaft von einem jungen Mann ab-
geholt. Hier ist es wie in vielen anderen
Gemeinden iiblich, die Perikopentexte des
jeweils kommenden Sonntags zurBetrach-
tung vorzunehmen. Man kann sich vor-
stellen, welche Spannung und Aufmerk-
samkeit die Glaubigen am folgenden
Sonntag bei der Predigt des Pfarrers oder
des Katechisten haben werden, wie sie ihn
kritisieren und ergénzen, wie sie ansch-
lieBend in Gruppen ihre eigenen Ideen
austauschen.

Maoglichkeiten und Grenzen

Blickt man auf die weifle Kirche in Siid-
afrika, so erkennt man, daf sie nicht viel
anders ist als die Kirchen in Europa; auch
hier die Klage iiber schwindende Gottes-
dienstbesucher, iliber zu wenig Verbin-
dung von Glaube und Leben, von Liturgie
und Symbolerfahrung, und zunehmend
haben konservative Kreise das Gefiihl,
von der Kirche in Stich gelassen zu wer-
den, weil sie sich in diesem Land viel
mehr um die Schwarzen als um sie kiim-
mere. Ein seit einigen Jahrzehnten in
Bochabela (Township bei bzw. in Bloem-
fontain) lebender weifler Priester meint:

»In einer weiflen Gemeinde mochte ich nicht
arbeiten. Dort gibt es viele Probleme, die ich hier
nicht habe. Nachdem die Kirche den Weiflen jahr-
hundertelang beigebracht hat, den Mund zu hal-
ten, haben sie es schwer, jetzt plotzlich zu lernen,
das es an jhnen liegt, das meiste der kirchlichen
Verantwortung in dieser Welt selbst in die Hand
zu nehmen. Dazu sind sie dann oft zu individua-
listisch und zu anspruchsvoll gegeniiber dem
Klerus. Viele Weifle wiirden es beispielsweise
nicht gerne akzeptieren, daf ihre Kinder von ein-
fachen Laien fiir die Taufe, Kommunion oder
Firmung vorbereitet werden. Sie wollen fiir ihr



128

Fuchs/Siidafrika

Kind lieber den theologischen Experten und
sakralen Priester. Die Kompetenz der Laien achtet
man allenfalls im Bereich des Caritativen, des
Organisatorischen und spezifischer Fachkennt-
nisse, nicht aber auf dem Feld der Verkiindigung
selbst.”

Aber auch seine schwarzen Mitchristen
sieht der Pfarrer durchaus nicht unkri-
tisch. Einmal den schwarzen Klerus: Man-
che von jhnen wollen, was ja durchaus
verstandlich ist, aus der Armut oder so-
zialen Bedeutungslosigkeit herauskom-
men und ,,Chief” (fithrende Chefs) wer-
den. In solchen Fillen haben dann die SCC
fiir die Gesamtpfarrei nicht viel zu sagen.
Schwierig sind bei den schwarzen Chri-
sten — von ihrer traditionellen Mentalitat
her - auch die Probleme der Gleichheit
von Mann und Frau. Zwei Jahre hat es ge-
dauert, bis in einer Gemeinde die Minner
damit zurechtkamen, daf die Frauen (z. T.
aus den eigenen SCCs) nicht nur die
Kranken besuchen, sondern ihnen auch
die Kommunion bringen durften. Nicht
daran zu denken ist bislang daran, daf§
Frauen im Sonntagsgottesdienst Kom-
munion austeilen oder gar dem Wort-
gottesdienst mit Kommunionausteilung
vorstehen, wenn der Pfarrer nicht da ist.
Dabei haben die meisten Frauen eine bes-
sere Schulbildung als die bzw. ihre Mén-
ner. Probleme gibt es auch mit Kollekten
fiir gute Zwecke. Man sammelt das Geld
gerne, méchte es aber dann lieber horten,
als es fiir konkrete Projekte wieder auszu-
geben.

Die Welt der Weifien

In Pretoria kam ich mit weifien Kollegen
der dkumenischen Theologischen Fakul-
tdt der Unisa (University of South Africa)
zusammen. Hier studieren weifie und
schwarze Studenten/innen gleicher-
maflen. Dies gilt auch fiir die , Fernuniver-
sitat”, die von hier aus ins ganze Land
reicht. (Mandela habe hier vom Geféngnis

aus promoviert, erzdhlt man mir.)
Beispielsweise studieren zwei Domini-
kanerinnen (die in einer Geburtsklinik bei
Johannisburg bzw. in den Armenvierteln
von Soweto arbeiten) biblische Exegese
bzw. Philosophie iiber diese Fernuniver-
sitdt. Die Kollegen an der Unisa kommen
aus verschiedenen Kirchen, meist aber aus
der Dutch-Reformed-Church, die jahr-
hundertelang die Apartheid theologisch
legitimiert hat. Spétestens zu Beginn der
achtziger Jahre allerdings wurde eine ra-
dikale Kehrtwendung eingeleitet. Auf der
Generalsynode 1986 wurde die Apartheid
unmifSverstandlich als Siinde bezeichnet
(eine kleinere Gruppe von Hauptamtli-
chen und Glaubigen allerdings brach da-
mals mit der Dutch-Reformed-Church
und griindete die weiterhin die Apartheid
vertretende Afrikaans-Protestant-
Church). Man erzahlt mir, nachdem wir
uns einige Zeit intensiv iiber Methodik
und Inhaltlichkeit der praktischen Theolo-
gie unterhalten haben, in persénlicheren
Gesprachen von massiven Schwierigkei-
ten, die manche Kollegen aufgrund ihres
Einsatzes gegen die Apartheid im letzten
Jahrzehnt hatten: Isolation nach aufSen,
kaum Kontakte zu ausldndischen Kolle-
gen, von denen sie nicht selten gedchtet
wurden; im eigenen Land massive An-
feindungen und Denunziationen in der ei-
genen Kirche, verbunden mit massiven
Sanktionen bis hin zu Amtsenthebungen
und Pensionsentziigen.

Man ist sich in diesen Kreisen wohl be-
wufdt, wie sehr man von der Apartheidge-
schichte profitiert, in gesicherten Positio-
nen und hiibschen Eigenheimen in den
besseren Vierteln von Pretoria; doch die
innere Umkehr hat begonnen.

»WIir reden zwar jetzt heftig gegen die Apartheid
und haben auch den Mut dazu, aber wir wissen
nicht recht, was wir tatséchlich dagegen tun sollen
und wie wir vor allem die durch die rassistische
Apartheid entstandene soziale Apartheid veran-
dern kénnen!”



Fuchs/Stidafrika

129

Auch mancher Sarkasmus bricht durch:
»LaBt uns jetzt essen gehen, solange es
noch geht!” Ein Hauch von jener Einstel-
lung, die kraftlos (also gar nicht boshaft,
sondern vielmehr zutiefst resigniert) nicht
mehr anders kann, als die Situation zu ge-
nieflen, solange das moglich ist.

Ich denke: Gar nicht so anders wie unsere
Situation im relativ reichen Europa ge-
geniiber den Dritte-Welt-Landern: Auch
hier Hilflosigkeit und Verdnderungs-
blockierungen. Was dort in lokaler Néhe
zueinander erlebbar wird, kann uns hier-
zulande auch noch bevorstehen, wenn die
Hungernden und Bedrédngten, die mit
Schulden Uberlasteten aus Ost und Siid
massenweise Europa stiirmen werden
oder wenn im ,Big Crash” des Dollar-
Finanzsystems die gegenwértige Geld-
wirtschaftsordnung aufgrund der ins
Gigantische schieSfenden globalen Ver-
schuldungen (nicht nur der Dritte-Welt-
Lander, sondern auch der reichen Linder
wie der USA und der Bundesrepublik, die
denkbar weit liber ihre Verhaltnisse leben)
zusammenbricht. Denn dann kann es auf-
grund der Tatsache, dafs die Geldzah-
lungsmittel nichts mehr wert sind, zu
einem weltweiten Handelsstillstand kom-
men, und zwar mit der Konsequenz, daf8
es besonders in den Ballungszentren mas-
sive Engpésse in der Versorgung gibt. Die
Reichen werden merken, daff man Geld
nicht essen kann. Dagegen werden sich
die Regenwilder Brasiliens und die Land-
bevolkerungen erholen, wenn die kapita-
listische Ausbeutung ebenfalls zusam-
mengebrochen sein wird. So gilt nicht nur
fiir die reichen WeifSen in Stidafrika, son-
dern auch fiir die reichen Lander iiberall
und nicht zuletzt fiir uns hierzulande, daf
es hochste Zeit ist, auf Wachstum zu ver-
zichten, das Teilen zu lernen und aus den
Verschuldungsprozessen auszusteigen,
im Grunde also jetzt bereits in eigener Ent-
scheidung kreativ vorwegzunehmen und
zu gestalten, was moglicherweise in

einem kiinftigen katastrophalen Szenario
von uns erzwungen wird.

An einem Abend werde ich zu einem Ge-
sprach mit einem Pfarrer der Dutch-Refor-
med-Church in einem Vorort von Johan-
nesburg eingeladen. Er will iiber das
Verhéltnis von Medien und Kirche bzw.
tiber Verkiindigung an der Unisa promo-
vieren. Er hat von meinen Publikationen
dazu gehort und schildert das mir nicht
mehr sehr neue Problem: Seine Kirchen-
leitung will die Medien hauptsachlich fiir
die Selbstdarstellung und Rekrutierung
der eigenen Kirche einsetzen, wahrend er
theologisch langst begriffen hat, dafi die
Kirche kein Selbstzweck ist, sondern daf3
ihre Verkiindigung fiir die Erméglichung
des Reiches Gottes nicht nur in der eige-
nen Kirche, sondern in der ganzen Gesell-
schaft verantwortlich ist. Von daher ergibt
sich ein ganz anderer Ansatz in der Me-
dientheologie und im Umgang mit denen,
die in den Medien titig sind. Als wir in er-
lesenem Porzellan Tee trinken (in einer
fast luxuriésen Umgebung von feinen M6-
beln und exzellentem Wandschmuck),
wiinsche ich ihm von Herzen viel Durch-
haltevermdgen gegeniiber den Unver-
standnisreaktionen der kirchlichen Insi-
der und viel Erfolg.

Nein, die WeifSen, die ich kennenlerne,
sind keine Rassisten, aber sie haben es seit
ihrer Kindheit nie anders erlebt, als den
Reichtum, der aufgrund des Rassismus
eben den Weilen gehort, ganz selbstver-
stindlich fiir sich zu haben. Strukturelle
Schuld nennt man das, auch bei uns, in
unserem Verhiltnis zu armen Landern, zu
den Armen in unserem eigenen Land; das
ist weniger rassistische als wirtschaftsi-
deologische Apartheid. Und auch wir tun
herzlich wenig, von dem Uberfluf etwas
wirklich (und nicht nur verbal) herzuge-
ben. Wer von den sog. Normalbiirgern
1af3t sich denn bei uns in einem Obdachlo-
senasyl oder Asylbewerberheim blicken?
Thomas Seiterich nennt mit Recht die so-



130

Fuchs/Siidafrika

ziale Differenz zwischen Erwerbslosen
und Erwerbsbesitzern in Deutschland
eine , Apartheid”? Ist es wirklich so viel
anders, ob die rassistische oder die kapita-
listische Ideologie Ungerechtigkeit und
Armut produziert?

Eindriicke und Hoffnungen

Was mich bei den schwarzen Christen tief
beeindruckt hat: Bei ihnen bliitht mitten in
der Angst und in der , Kultur der Gewalt”,
die auf die Liquidierung, nicht auf die
Uberzeugung oder Toleranz Andersden-
kender und Andersstimmiger abzielt (so
Bischof Desmond Tutu), eine andersar-
tige, eine alternative Kultur der Hoffnung
und der Solidaritdt, der gegenseitigen
Treue und Freiheit auf. Mitten in der Um-
gebung struktureller Benachteiligung und
drohender HafSentladungen treffen sich in
christlichen Gemeinden Bevoélkerungs-
gruppen, die sich anderswo die Kopfe ein-
schlagen wiirden, und sprechen und be-
ten miteinander. Insbesondere die kleinen
christlichen Gemeinschaften leben diese
Wirklichkeit der Vershnung. In den Prie-
sterseminarien und Ordensgemeinschaf-
ten leben und arbeiten Schwarze aus
verschiedenen ethnischen Gruppen zu-
sammen mit Weiflen, sicher nicht ohne
Spannungen, aber doch in stindigen
Versuchen der Anndherung und des ge-
genseitigen Aushaltens. Genau dieses per-
sonliche Miteinander-Umgehen, das Sich-
Treffen von Angesicht zu Angesicht, gibt
die Erfahrungsmoglichkeit dafiir, dafl
man sich gegenseitig als Menschen wahr-
nimmt, und blockiert die Reaktion, in den
anderen nur anonyme Feinde zu sehen
und sie entsprechend zu behandeln.
Wenn sich die Chiefs und Mitglieder der
unterschiedlichen Stamme oder politi-

schen Bewegungen nicht immer wieder
treffen und sehen, dann wird es gefahrlich,
sagt man dort!

Der Kampf fiir ein neues Siidafrika war
noch nie so erfolgversprechend wie heute,
und wohl auch noch nie so gefahrdet, in
die Katastrophe umzukippen? In den
néchsten paar Jahren wird sich vieles so
oder anders entscheiden. Die vielen christ-
lichen Kirchen mit ihrer Gemeindepraxis
sind eine breite Basis dafiir, daf§ die Hoff-
nungen mehr Chancen haben als die Be-
fiirchtungen. Fiir ein neues Siidafrika, wo
Schwarze und Weifle untereinander und
miteinander nicht primir um Geld und
Macht kimpfen, sondern wo sie das Wohl
des Landes zugunsten der Gerechtigkeit
fiir alle und des gemeinsamen Wohlstan-
des im Auge haben. Wenn sich die unter-
schiedlichen Bevolkerungsgruppen ge-
genseitig die Angst voreinander nehmen
und fiir dieses gemeinsame Ziel bei aller
Spannung letztlich dennoch zusammen-
arbeiten, dann gibt es dieses neue Siid-
afrika. Die Chancen dafiir stehen ebenso
gut wie sie durch Haffl und Gewalt zer-
brechlich sind.

Getroffen hat mich die Glaubens- und Le-
bensfreude von Menschen, die von mei-
nem Wohlstand und meiner strukturellen
Absicherung denkbar weit entfernt sind.
Diese Menschen beanspruchen den Glau-
ben fiir ihr konkretes Leben, bringen ihn
in Deckung mit ihren Sorgen und Freu-
den, mit ihren Entscheidungen und politi-
schen Optionen. Gott lebt mit ihnen von
Stunde zu Stunde, und das ist iire Sicher-
heit. Gegentiiber dieser vitalen Kraft christ-
lichen Glaubens empfinde ich mich als
kleinglaubig.

Eine andere Mentalitédt des Lebens begeg-
net mir in Stidafrika, und ich merke in den

2 T. Seiterich, Auf dem Weg in die Apartheid, in: Publik-Forum 20 (1991), 5-7.
3 Vgl. S. Mkatshwa, Sozialer Wandel in Siidafrika und die Herausforderung zur Solidaritét mit den Ar-
men: eine Chance und mégliche Gefahren, in: Bischofl. Hilfswerk Misereor (Hg.), Die alten Antworten

passen nicht mehr, Aachen 1991, 66-82.



Fuchs/Siidafrika

131

wenigen Wochen dort, daf$ ich dafiir emp-
fanglich bin. Nach ein paar Tagen schon
habe ich die Angst verloren, an der nich-
sten Ecke erschlagen zu werden oder ge-
rade in dem Bustaxi zu sitzen, das Tage
zuvor auf freier Strafle gestoppt und des-
sen Insassen erschossen wurden. Ich , ge-
wohne” mich daran, wie ich mich hierzu-
lande an die technische Gewalt der 8000
Verkehrstoten im Jahr gewohnt habe.
Nicht die Gefdhrdungen selbst empfinde
ich als positiv, sondern die prinzipielle Er-
fahrung. Ich fahre jetzt iber zwanzig Jahre
Auto und bin statistisch gesehen dem Ver-
kehrstod néher als die Bevolkerung in den
Townships einem gewalttitigen Tod
durch Menschenhand. Allerdings besteht
ein Unterschied im Gewo6hnen: Hier ver-
drénge ich stdndig die Gefahr, dort weif3
ich taglich um sie, und diese Sensibilitat

macht den gegenwértigen Augenblick un-
mittelbar wertvoll und frei. Nicht dafs die
Gefdhrdungen selbst dadurch einen posti-
ven Wert bekdamen, wertvoll ist vielmehr,
an ihrer unverhiillten Wahrnehmung zu
lernen, daf$ unser Leben gefdhrdet ist: ob
durch den Blitz eines heftigen afrikani-
schen Gewitters, durch technische ,,Ge-
walt” im StraBenverkehr oder durch
menschliche Gewalt.

Und schliefSlich ,, pro domo” gesprochen:
Vor dem Hintergrund des Erlebens, wie
sich in Siidafrika katholische Kirche in So-
lidaritdt mit der schwarzen Bevolkerung
verwirklicht, wie sie Verkiindigung und
Gemeindeaufbau versteht und gestaltet,
wurde ich wieder ,,stolz” darauf, zu dieser
Kirche zu gehoren. Dieses Identitétserleb-
nis war fiir mich eine ebenso begliickende
wie neue Erfahrung.

BILDER, DIE
BEGREIFEN LASSEN

125 biblische Geschichten,
272 Seiten, durchgehend farbig
illustriert, lam. Pappband, S 298,—
VERLAG ST. GABRIEL !




