Schragl/Kirche und Conquista

FRIEDRICH SCHRAGL

Kirche und Conquista

Die Voraussetzungen der Conquista

Das Jahr 1492 hat fiir Spanien eine mehrfache
Bedeutung. Im Janner wurde Granada als
letzter maurischer Besitz in Spanien erobert
und so das Land geeint. Im gleichen Jahr (30.
Mirz) kam es zur Ausweisung der Juden. Im
April erhielt Christoph Kolumbus die Be-
stitigung zu seiner Westfahrt nach Indien,
bei der er schlielich am 12. Oktober die er-
sten amerikanischen Inseln entdeckte. Die
Nachricht davon erreichte Spanien aller-
dings erst 1493. Auf den ersten Blick mag das
Zusammentreffen dieser Ereignisse wie Zu-
fall wirken. Und doch besteht ein innerer Zu-
sammenhang. Diesem wird im folgenden
ebenso nachgegangen wie die Rolle, die die
Kirche bei diesen Vorgéngen gespielt hat.
Der Verfasser ist Professor fiir Kirchenge-
schichte an der Kath.-Theol. Hochschule St.
Polten.

Die Eroberung Granadas war der End-
punkt der Reconquista, eines Prozesses,
der Jahrhunderte gewédhrt hatte, der aber
auch die spanische Nation hervorbrachte.
Diese Nationwerdung fand &uflerlich
ihren Abschlufl in der Ehe Isabellas von
Kastilien-Leon mit Ferdinand von Aragon
im Jahre 1469 und fiihrte zur Personal-
union dieser Lander im Jahre 1479. Die Re-
conquista wurde als Glaubenskampf ver-
standen und fiihrte zur Identifizierung
von Spaniertum und Christentum bzw.
Katholizismus. Von daher ist auch die
Vertreibung der Juden zu deuten. Sie war
nicht rassistisch bedingt, sondern religiés
bzw. okonomisch. Aktueller Anla war
die Geldnot der Konige infolge des langen
Maurenkrieges. Allerdings hat diese Maf3-

nahme Spanien wirtschaftlich langfristig
geschadet, dies hatte mit zur Folge, daf$
die Edelmetallschatze der Neuen Welt
eher den Nordeuropaern als den Spaniern
zugute kamen. Ubrigens wurden auch die
Mauren nach und nach aus demLand ver-
trieben, sodaf8 Spanien tatsachlich ein ka-
tholischer Einheitsstaat wurde. Die Pflege
dieser Feindbilder hatte jhren Grund in
der mangelnden Einheit der spanischen
Lander. Es gab verschiedene Territorial-
rechte. Sonderrechte einzelner Gruppen
und auch nationale und sprachliche Un-
terschiede. Einigender Faktor wurde vor
allem die Kirche und die gemeinsame Ab-
lehnung aller Gegner der Kirche und all
dessen, was nicht katholisch war. Dem
diente auch die Inquisition, die in den Jah-
ren 1478/1484 ausgebaut wurde. Der
Groflinquisitor wurde vom Konig er-
nannt. Damit wurde die spanische Inqui-
sition zum Instrument der Herrscher und
auch entsprechend mifSbrauchlich einge-
setzt. Aufgabe der Inquisition war vor al-
lem, die religiése Einheit des Landes si-
cherzustellen. Kirche und Staat bildeten
damit eine Einheit.

Das dritte Ereignis, die Entdeckung der
Neuen Welt, steht mit den anderen eben-
falls im Zusammenhang. Denn nur die er-
folgreiche Beendigung des Granadakrie-
ges veranlafite das Konigspaar, dem
schon lange wartenden Kolumbus die
Voraussetzung fiir seine Westfahrt zu ge-
ben.' In der Neuen Welt fanden die zahl-

' U. Bitterli, Die Entdeckung Amerikas. Von Kolumbus bis Alexander von Humboldt, Miinchen 1991,
S. 52 ff. Wichtigste Literatur: E. Dussel, Die Geschichte der Kirche in Lateinamerika, Mainz 1988. —
H.-J. Prien, Die Geschichte des Christentums in Lateinamerika, Géttingen 1978. — R. Konetzke, Siid- und
Mittelamerika I: Die Indianerkulturen Altamerikas und die spanisch-portugiesische Kolonialherrschaft
(Fischer Weltgeschichte 22), Frankfurt a. M. 1965. — H. Trimborn, Das prakolumbianische Amerika,

in: Propylden Weltgeschichte Bd. 6, S. 23-111.



226

Schragl/Kirche und Conquista

reichen Hidalgos (kleinen Ritter) Spaniens
ein neues Betitigungsfeld, ohne manuell
arbeiten zu miissen.

Das Missionspatronat

Die Entwicklung der Mission in Latein-
amerika ist entscheidend durch das Mis-
sionspatronat der spanischen und portu-
giesischen Konige geprigt. Es geht auf
mehrere pépstliche Bestétigungen des 15.
Jahrhunderts zuriick. Die portugiesischen
Konige lieflen sich bereits 1452 und nach-
her noch ofters ihre afrikanischen Erobe-
rungen durch die Papste bestitigen. Nach
der Eroberung Granadas lief$ sich der spa-
nische Kénig das Besetzungsrecht fiir Bi-
schofsstiihle im neu eroberten Gebiet ge-
ben. Bedeutung hatte der Schiedsspruch
Papst Alexanders VI. von 1493 (abgeén-
dert durch den Vertrag von Tordesillas
1494) mit den zwei Bullen , Inter caetera”.
Mit Bullen von 1501, 1508 und 1511 wur-
den die koniglichen Rechte erweitert und
die Pflicht zur Mission betont. Daraus lei-
tete Spanien das Recht zur conquista der
neuentdeckten Gebiete ab. Das ,,Superpa-
tronat” wurde durch Papst Leo X. durch
die Bulle ,Sacre Apostolicus Munere” von
1518 vollendet? In der Summe umfafite
das Patronat schliellich das Recht (und
die Pflicht), Missionare auszuwahlen und
zu entsenden; Monopol zum Besitz von
Kirchen und zum Kirchenbau; das Recht,
den Zehent einzuheben und schliefllich
das Recht, Bistiimer zu teilen.

Damit wurde den spanischen Koénigen
eine quasipapale Stellung in der Neuen
Welt eingerdumt. Wenn der (iibrigens
ausgezeichnete) protestantische Kirchen-
historiker H. J. Prien dariiber ein hartes
Urteil féllt, so liegt er damit auch auf
der Linie der katholischen Historiker Lat-

einamerikas, die durchwegs die gleiche
Position vertreten. Prien schreibt:

»Das bedeutet, da8 Rom sich der M6glichkeit be-
gab, die Christenheit in Lateinamerika zu errich-
ten und zu reformieren, die Missionsvorhaben zu
steuern, die amerikanische Kirche in finanzieller
Hinsicht zu kontrollieren, die Glieder der Hierar-
chie selbst auszusuchen und den Aufbau der Di-
6zesanorganisation zu bestimmen.

Die Mafinahmen der Papste lagen durch-
aus im Rahmen der spatmittelalterlichen
Kirche, wie man an vielen Beispielen bele-
gen konnte. Das Papsttum war in Mis-
sionsfragen bisher kaum in Erscheinung
getreten, sieht man von Papst Gregor I
(590-604) beziiglich der Angelsachsen ab.
Bei den Unternehmungen des hl. Bonifa-
tius ging die Initiative keineswegs von
Rom aus. Einige Ansétze hierzu gab es bei
der Mongolenmission, sonst aber eigent-
lich nicht. Jedenfalls war K6nig Ferdinand
sehr auf die Autonomie Spaniens bedacht
und baute systematisch die Rechte der
Krone aus. Kaiser Karl V. (als spanischer
Konig Karl 1) fiihrte 1538 das konigliche
Placet ein, womit die Verbindung der
amerikanischen Kirche mit Rom fast v6l-
lig unterbunden wurde. In der Neuen
Welt nahmen die Vizekonige, Prasidenten
der Audiencias und Gouverneure das Pa-
tronatsrecht war. Sie prasentierten die
Pfarrer und bestimmten deren Gehlter.
Die Krone behielt sich auch die Bestati-
gung der Provinzialkonzilien vor.

Das wichtigste Recht war natiirlich die
Présentation der Bischéfe. 1513 und 1560
gab es Anlaufe der spanischen Konige, ein
Patriarchat in Sevilla bzw. spiter je eines
fiir Neu-Spanien (Mexiko) und Peru und
1568 eines in Sevilla zu errichten. Die Pap-
ste lehnten jeweils vehement ab, fiirchte-
ten sie doch dhnliche Sonderrechte wie bei
der ,,monarchia Sicula”. Anderseits ver-

*  Die sogenannte Inseltheorie berief sich auf die konstantinische Schenkung, aus der die Papste das Ver-
gaberecht von Inseln beanspruchte. Vgl. dazu E. Schmitt (Hg.), Dokumente zur Geschichte der
europiischen Expansion, Bd. 1 (Miinchen 1986), S. 190-237.

3 Prien,S.125.



Schragl/Kirche und Conquista

227

suchten die spanischen Konige das Patro-
natsrecht als nicht von den Pipsten ge-
wihrtes Recht, sondern als jus divinum
hinzustellen. Das Patriarchat wurde also
nicht gewdhrt, im Gegenzug wurde auch
keine pépstliche Nuntiatur in Lateiname-
rika gestattet. Zum Hohepunkt gelangte
der Patronatsanspruch durch die Junta
magna von 1568. Francisco de Toledo als
Vizekonig von Peru (1569-1581) ver-
suchte, diese Anspriiche nach folgenden
Grundsitzen zu verwirklichen: 1. alles,
was den guten Ruf der Conquista und der
Konquistadoren schmilert, muf8 unter-
driickt werden; 2. bei der Behandlung der
Missionen miissen alle Hinweise auf Kon-
flikte mit den staatlichen Behorden unter-
bleiben; 3. die Indianer miissen als eine
tiefstehende Rasse ohne Kultur hingestellt
werden.* Tatsachlich wurde alle Kritik un-
terdriickt, zahlreiche Berichte aus Ame-
rika von der Junta wurden in Sevilla abge-
fangen, eine Reihe von Manuskripten
durfte nicht gedruckt werden oder er-
langte die Drucklegung im Ausland. Ubri-
gens versuchten im 19. Jahrhundert die
neugebildeten lateinamerikanischen Staa-
ten ihrerseits das Patronat weiterzu-
fithren. Die Errichtung der pépstlichen
Missionskongregation 1622 konnte sich
im portugiesischen Missionsbereich nur
minimal, im spanischen iiberhaupt nicht
auswirken. Die Ablehnung durch den K&-
nig war hoflich, aber eindeutig: ,Die Pre-
digt des Evangeliums in den Provinzen
Indiens (i. e. Amerikas), sowohl in den
entdeckten wie noch zu entdeckenden Ge-
genden, wird von mir mit solcher Sorgfalt
vorgenommen, wie es sich gebiihrt.”

Die Situation in den entdeckten
Lindern

Die Menschen, denen die Européer begeg-

neten, hatten einen sehr unterschiedlichen
kulturellen Status. Zunéchst trafen sie auf
die Tainas auf ,Hispaniola”. Sie standen
auf einer schlichten Stufe des Hackbaus,
hatten aber ein gut entwickeltes Gesell-
schaftssystem. Weil sie unbekleidet waren
und auf Individualeigentum kaum Wert
legten, hielten sie die Spanier fiir kultur-
los.®

Neben den einfachen Pflanzern gab es
noch eine primitivere Stufe: die nomadi-
sierenden Jagern und Sammler, die Tief-
landindianer Siiddamerikas.

Hochkulturen gab es nur bei den Azteken
und bei den Inkas.’ Altere Kulturen waren
schon iiber ihren Zenit hinaus, wie bei den
Mayas auf Yukatan; sie lebten allerdings
in Guatemala weiter. Von Hochkulturen
kann man jedoch nur mit Vorbehalt spre-
chen. Es gab kaum eine entwickelte Me-
tallurgie, man kannte das Rad nicht, auch
keine Grofiviehhaltung. Dagegen waren
die einzelnen Reiche gut durchorganisiert
mit differenzierten Gesellschaften, be-
safSen eine hochentwickelte Architektur,
eine geordnete Rechtssprechung und
brauchbare Kommunikationsmittel, die
beinahe als Form der Schriftlichkeit anzu-
sprechen sind. Bekannt ist das hochent-
wickelte Kalenderwissen der Mayas. Die
européischen Schemata von Jungsteinzeit
und diversen Metallzeiten lassen sich also
auf diese amerikanischen Kulturen nicht
anwenden.

Beiden Grofireichen hafteten aber auch
Schwichen an. Das Reich der Inkas be-
stand bis 1438 nur aus dem Raum um
Cuzco. Dann begann es rasch zu expan-
dieren. Bis 1527 wurde das gesamte An-
dengebiet von Ekuador bis Mittelchile er-
obert. Durch Umsiedlungen suchten die
Inkafamilien das Reich zu stabilisieren,
was bis zur Ankunft der Spanier noch

Prien, S. 260 £.
Konetzke, S. 229.

N e s

Trimborn, S. 71 ££.

K. Sale, Das verlorene Paradies. Christoph Kolumbus und Folgen, Miinchen 1990, S. 119-125.



228

Schragl/Kirche und Conquista

nicht gelungen war. Daher gab es auch
zahlreiche oppositionelle Volkerschaften.

Ahnlich war es mit dem Reich der Azte-
ken. Sie waren Zuwanderer in einen hoch-
entwickelten Kulturbereich, die ab etwa
1430 Zentralmexiko einigten. Auch hier
gab es verschiedene Volker, die kaum un-
terworfen waren. Die Azteken waren al-
lerdings entschieden kriegerischer als die
Inkas. Beide Staaten aber waren aus mi-
litarischer Eroberung entstanden und zur
Zeit der Conquista noch nicht stabilisiert.
Die Spanier niitzten die Differenzen zwi-
schen den Volkerschaften und hatten so —
trotz ihrer geringen Zahl - leichtes Spiel.

Die Conquista

Die ErschlieBung der Neuen Welt ging re-
lativ rasch vor sich. Die Westindischen In-
seln waren noch kaum entdeckt, da er-
oberte Fernando Cortes 1519-1521 Mexiko
und 1531-1534 Francisco Pizzaro das In-
kareich. Damit waren die beiden einzigen
Grofiméchte der Neuen Welt ausgeschal-
tet. Auch die Portugiesen in Brasilien tra-
fen auf keinen nennenswerten Wider-
stand. Eine unmittelbare Beteiligung der
Kirche 1afit sich kaum ausmachen. Be-
kanntlich hatte Kolumbus auf seinen er-
sten Reisen keinen Priester mit, wohl aber
Balbao auf seinem Zug durch den Isthmus
von Panama. Auch Cortes war bei seinem
Mexikozug von Klerikern begleitet, die
vielleicht als Militirkuraten anzusehen
sind. Etwas seltsamer waren die Um-
stinde bei der Eroberung Perus. Die bei-
den Konquistadoren Pizzaro und Alma-
gro schlossen mit dem Priester de Luque
einen Vertrag zur Eroberung des Inkarei-
ches. De Luque, hinter dem die spanische
Bankiersfamilie Espinosa stand, brachte
das Geld auf. Er war zuvor Schulmeister
in Darien, dann Unterpfarrer an der Ka-
thedrale von Panama. Er starb 1533 als de-

signierter Bischof von Tumbes, konnte
sich also am Gewinn des grofien Raubzu-
ges von Cuzco nicht mehr beteiligen.®
Eine weitere seltsame Gestalt war der Do-
minikaner Vincento Valverde. Dieser be-
gleitete Pizzaro auf seinem Zug nach Peru,
predigte auch den Inkas und iiberbrachte
das Ultimatum. Am 8. Janner 1537 erhielt
er die Ernennung zum Bischof von Cuzco.
Er wurde in einem unbekannten Jahr von
Indianern erschlagen.’ Auch sonst treten
mehrfach Priester als Begleiter der Kon-
quistadoren auf, dies wurde aber bald von
den kirchlichen Stellen verboten.

Die Begleitumstinde der Conquista wa-
ren allerdings katastrophal. Die Gewalt-
tatigkeit der Konquistadoren kostete zahl-
reichen Menschen das Leben. Allerdings
kam es, abgesehen von Hispaniola, nicht
zum systematischen Abschlachten der Be-
volkerung, wie es hiufig dargestellt wird.
Die meisten Opfer forderten die driicken-
den Bedingungen der ,Zwangsarbeit, Fa-
milientrennung, Frauenzwangsarbeit mit
hoher Kindersterblichkeit, verheerende
Auswirkungen durch die Anfilligkeit ge-
gen die von den Europédern eingeschlepp-
ten Mikroben und Viren, speziell Grippe,
Lungenentziindung und Pocken.“*
Einwohnerzahlen fiir Gesamtamerika an-
zugeben, ist rein hypothetisch. Las Casas
fiihrt fiir Hispaniola eine Million Urbevol-
kerung an. In wenigen Jahrzehnten waren
sie verschwunden. Fiir Mexiko liegen ge-
nauere Zahlen vor. Eine sicherlich zu hoch
gegriffene Schitzung der Berkeley-Uni-
versitit spricht fiir 1519 von 25 Millionen
Menschen, 1532 16,9 Millionen (erste gesi-
cherte Zahl), 1548 waren es 6,3 und 1605
1 Million. Erst ab 1650 kam es zu einer
leichten Erholung, um 1800 gab es wieder
etwa 4 Millionen Menschen. In Mexiko
gab es 1521 eine schwere Pockenepidemie,
1546 eine andere Seuche; eine weitere Epi-

8 Schmitt, Dokumente 2 (Miinchen 1984), S. 381 £f.
°  Schmitt, Dokumente 2, S. 396 ff.
1 Prien,S. 81.



Schragl/Kirche und Conquista

229

demie raffte 1576 /77 zwei Millionen Men-
schen hinweg. Dagegen stieg der Bestand
an Rindern bis 1620 auf 100 Millionen, der
der Schafe und Ziegen auf 80 Millionen."
Das brutale Vorgehen der Konquistado-
ren, iiberlegen durch Feuerwaffe, Blut-
hunde und Pferde, brach jeden Wider-
stand. Formen der Zwangsarbeit
zerbrachen die Widerstandskraft der Be-
volkerung. Besonders bedriickend war
die sexuelle Ausbeutung der Frauen
durch die Eroberer tiber Jahrhunderte. Sie
verfestigte zwar die spanische Prisenz,
nahm aber den Frauen ihre Wiirde.”? Diese
Fakten diirfen auf keinen Fall unterschatzt
werden, wirken sie doch noch bis in die
Gegenwart.

Kirchenorganisation

Es gehort zu den Charakteristika der spa-
nischen Kolonisation, daf8 man sofort dar-
anging, planmifliig angelegte Stidte zu
griinden; die bekannteste von ihnen ist die
Ciudad de los Reyos, das heutige Lima.”
Nun gehoérte zur Stadt auch ein Bischofs-
sitz. Tatsdchlich wurden von 1511 bis 1620
insgesamt 36 Bistiimer in Spanisch-Ame-
rika errichtet. Dazu kam jeweils ein Dom-
kapitel, das ein Viertel der Einkommen fiir
sich bezog. 1546 wurden auch drei Kir-
chenprovinzen eingerichtet (bisher war
der Bischof von Sevilla Metropolit): Santo
Domingo, Mexiko und Lima.

Es muf festgehalten werden, dafi als
Bischofe fast durchwegs wiirdige Kandi-
daten vorgeschlagen wurden. Ein grofier
Nachteil waren die langen Sedisvakanzen.
Diese ergaben sich durch die langen
Wege. Eine Junta in Spanien nominierte
die Kandidaten, sehr haufig Ordensleute,
die dann die Prékonisation durch Rom ab-
warteten, mehrfach aber tiberhaupt nicht
die Reise nach Amerika antraten. Es

wurde errechnet, daf in den ersten hun-
dert Jahren die Bischofssitze ein Drittel
der Zeit vakant waren."

Allerdings hatten die Bistiimer nur zum
Teil mit der Mission zu tun. Wegen des ra-
piden Riickgangs der Urbevolkerung wa-
ren sie ja vor allem fiir die spanischen
Siedler da. Doch wurde die eigentliche
Mission keineswegs vernachléssigt. Die
Indios waren den jeweiligen encomendieros
(Inhaber der Giiter) zur Zwangsarbeit zu-
geteilt. Dort wurden sie in doctrinas (Pfar-
ren) zusammengefafSst, mit denen bei den
Ordensleuten immer ein kleiner Konvent
verbunden war. Dieses Prinzip wurde
von Mexiko bis Peru eingehalten. Damit
wurde das Gebiet im ersten Jahrhundert
der Entdeckung im wesentlichen auch
christianisiert.

Eine Ausnahme bildeten die nomadisie-
renden Tieflandindianer. Sie wurden erst-
mals von den Franziskanern, spéter, aber
konsequenter, von den Jesuiten in den Re-
duktionen gesammelt. Wenn auch kriti-
siert, bilden sie doch ein Zeugnis groflarti-
ger Missionstétigkeit. Ihr Ende wurde von
den europdischen Michten mit der Ver-
treibung der Jesuiten eingeleitet. Doch
schon zuvor gab es Schwierigkeiten. Sie
wurden sowohl von den spanischen Guts-
besitzern wie auch von den brasiliani-
schen Paulistas (Sklavenjigern) angegrif-
fen.

Das negative Beispiel der Konquistadoren
wirkte sich hemmend auf die tiefere Chri-
stianisierung aus. In den ersten Jahrzehn-
ten gab es wegen der Massentaufen ohne-
dies keine tiefgreifendere Mission. Die
Konquistadoren erwarteten sich selbstre-
dend, daf8 die Indios christlich wiirden,
dachten aber nicht daran, selbst wie Chri-
sten zu leben. Thre Religiositit war weit-
hin auf den &ufleren Vollzug des Kultus

" F. Braudel, Sozialgeschichte des 15.-18. Jahrhunderts, Bd. 1, Miinchen 1985, S. 26 ff. — Dussel, S. 74.

2 Prien,S. 82 f.
B Schmitt, Dokumente 3, S. 300-310.
" Prien,S.129f.



230

Schragl/Kirche und Conquista

beschriankt. Aber auch die Missionare
selbst wurden zum Hindernis ihrer Ar-
beit. Manche Orden wurden selbst zu en-
comendieros (Kommendenbesitzern) und
niitzten ungeniert die Arbeitskraft der In-
dios aus.

Zur Frage der Inkulturation

Den Konquistadoren ging es um das Gold
und das Silber; sie wollten rasch reich wer-
den. Zur Hebung der Schitze brauchten
sie aber auch die Arbeitskraft der Einge-
borenen, spéter der Negersklaven.Es ging
um den Bergbau , die Bewirtschaftung der
Giiter, auf dem Gebiet des Zuckerrohran-
baus um die Plantagenwirtschaft. Ander-
seits wollten die Konquistadoren als Spa-
nier und Katholiken, daf8 die Indios auch
Christen wiirden, was in ihrem Denken
kein Widerspruch waren. Allerdings
setzte sich immer mehr die Absicht durch,
die Indios auf die Dauer in einem inferio-
ren Status zu halten. Deshalb wurde jede
Nachricht iiber positive Charaktereigen-
schaften der Indios in Europa unter-
driickt. Deswegen wurden auch die
friihen Ansdtze der Franziskaner zu einer
christlich-indianischen Kultur in Mexiko
unterlaufen. (Vgl. dazu den Beitrag von J.
Mitterhofer in diesem Heft). Die Franzis-
kaner nahmen bereits ab 1527 Eingebo-
rene auf, mufiten dies aber ab 1570 aufge-
ben. 1539 erlief3 die ,,Junta ecclesiastica de
Mexico” ein Verbot fiir die Erteilung der
niederen Weihen an Indianer und Mesti-
zen. Das Provinzialkonzil Lima I
(1551/1552) erneuerte das Weiheverbot,
ebenso das Konzil von Mexiko 1555. Die
hohere Ausbildung der Indios in Mexiko
durch die Franziskaner wurde 1536 unter-
bunden. 1578 verbot Kénig Philipp II. aus-
driicklich die Weihe von Mestizen. Dage-
gen protestierten 1583 Papst Gregor XIII.
und 1631 das Kardinalskollegium. Die Be-
strebungen der spanischen Krone gingen
dahin, die Neue Welt zu hispanisieren.

Daher durfte nicht an die alten Kulturen
angekniipft werden, daher durfte auch
keine heimische Elite herangebildet wer-
den. Die Indios mufiten Untermenschen
bleiben, so wie die Propaganda sie hin-
stellte. Klerus gab es hinreichend aus dem
spanischen Mutterland; Welt- und Or-
denspriester strémten reichlich in die
neuen Gebiete, zum Teil aus missionari-
schem Eifer, zum Teil aber auch, um rasch
Karriere zu machen. Die Folgen des Aus-
schlusses der Mestizen und Indios aus
dem Klerus sind ja bekannt: seit der Ver-
selbstindigung der Kolonien am Beginn
des 19. Jahrhunderts setzte ein Priester-
mangel ein, der fiir Lateinamerika bis zur
Gegenwart pragend ist.

Die amerikanischen Konzilien

Eine markante Erscheinung der Kirche
des spanischen Amerika waren die zahl-
reichen Provinzialsynoden, die zumeist in
Mexiko und Lima tagten und als Konzi-
lien bezeichnet werden. Sie widmeten sich
nicht Fragen des Glaubens, sondern der
Vorgangsweise bei der Mission. Natur-
gemafl kamen dabei auch heikle Punkte
zur Sprache. Die Anfinge waren soge-
nannte juntas, deren erste bereits von den
Franziskanern in Mexiko 1524 gehalten
wurde. Es ging dabei um Fragen der Glau-
bensunterweisung und der Sakramenten-
spendung. Bei der zweiten Junta 1532 wa-
ren auch einige Bischofe dabei. In Mexiko
folgten weitere in den Jahren 1536, 1539
und 1546, bei denen auch die Frage der
Landverteilung behandelt wurde. Die ei-
gentlichen Konzilien (Provinzialsynoden)
von Mexiko tagten 1555, 1565 und 1585.
Mexiko I behandelte in 93 Kapiteln unter
anderem die Sakramentenspendung, den
Kult, die Reform des Klerus und die Zu-
sammenarbeit. In Kapitel 69 wurde die
Ubersetzung der Hl. Schrift in die indiani-
schen Sprachen und in Kapitel 73 wurden
bereits Reduktionen gefordert. Im Konzil



Schragl/Kirche und Conquista

von 1565 wurde von den Seelsorgern das
Erlernen der Indianersprachen verlangt.
Bedeutend wurde das Konzil des Jahres
1585. Es stellte fest, daf den Indianern der
Empfang der Eucharistie nicht verwehrt
werden darf, forderte erneut entspre-
chende Sprachkenntnisse und — in Umset-
zung des Tridentinums — die Errichtung
von Priesterseminaren. Papst Sixtus IV.
bestitigte 1589 die Beschliisse, der spani-
sche Konig tat dies 1591; gedruckt wurden
sie allerdings erst 1622, stieflen aber noch
immer auf Widerstand.”

Die groien Konzilien von Lima fanden in
den Jahren 1551/52, 1567/68, 1582/83,
1591 und 1601 statt. Das Konzil von 1551
teilt seine Bestimmungen in einen Ab-
schnitt iiber die Missionsarbeit und in
einen fiir die spanisch-kreolische Kirche.
Es forderte die Errichtung von Lehrdor-
fern (doctrinas) an Stelle der alten Stam-
meszentren, den Katechumenenunter-
richt in den Eingeborenensprachen und
verbot die Zwangstaufe.

Es machte sich bereits eine Zweiteilung in
eine weifie und eine indianische Kirche
bemerkbar. Das Konzil von 1582 erlangte
keine Bestdtigung. Umso bedeutsamer
wurde Lima III, das wie die beiden folgen-
den Konzilien bereits unter der Leitung
des hl. Toribio Alfonso de Mogrovejo
(Erzbischof von Lima 1579-1606) stand. Es
ordnete einen Katechismus in den Lan-
dessprachen Ketschua und Aymara, die
Errichtung von Priesterseminaren und
didzesane Visitationen an, befafite sich mit
der Sakramentenspendung, der Organisa-
tion der doctrinas und der Stellung der Or-
denspriester in der Seelsorge. Den Bisché-
fen wurde die Sorge um die Armsten
auferlegt (maxime rudiores Indi, Aethio-
pes, pueri); ein eigenes Kapitel handelt de
protectione et cura Indorum.* Wie in der

231
Spatantike wird hier der Bischof als pater
pauperum verstanden.
Die Missionskrifte

Auf Grund der pépstlichen Privilegien
ergab sich fiir die Krone die Pflicht zur
Mission. Man hat sie daher als die grofite
Laienhilfe der Missionsgeschichte be-
zeichnet. Dies ist allerdings mit groiem
Vorbehalt zu sagen: lag es doch im Inter-
esse der spanischen Regierung, die Be-
wohner mit Hilfe der Mission zu pazifizie-
ren und zu hispanisieren.

Bei der Identitdt von Staat und Kirche in
Spanien ergab sich die Mission also aus
dem Selbstverstandnis.”

NaturgemdfS wurde die Mission
hauptséchlich von ménnlichen Religiosen
getragen. Dabei diirfen aber die Leistun-
gen der Sikularpriester und der Laien
nicht unterschitzt werden. Thre Tatigkeit
findet in der Geschichtsschreibung wenig
Niederschlag, sind uns doch vor allem Be-
richte von Ordensleuten erhalten, die kla-
rerweise die Leistungen ihrer Gemein-
schaft herausstreichen.

Die ersten Missionare waren Franziska-
nerrekollekten. Sie trafen als erste auf
Hispaniola ein, kamen als erste nach Me-
xiko und - neben den Dominikanern —
auch als erste nach Peru. Sie engagierten
sich speziell in Mexiko fiir das Studium
der dortigen Sprachen und fiir die Inkul-
turation des Christentums. Im Protest ge-
gen die spanische Eingeborenenpolitik ta-
ten sie sich weniger hervor.

Auf Veranlassung ihres Generals Thomas
Cajetan landeten bereits 1510 auch die er-
sten Dominikaner in Amerika. Schon im
nichsten Jahr erhoben sie einen flammen-
den Protest gegen die Versklavung der In-
dios. Ihr markantester Vertreter wurde in
dieser Hinsicht der vormalige Weltprie-

5 Dussel, S. 95 ff.

6 Prien,S. 119 ff. — Dussel, 97 f.
7 Prien, S 138 ff.

' Prien,S. 245 f.



232

Schragl/Kirche und Conquista

ster Bartolome de las Casas (vgl. den Bei-
trag von G. Winkler in diesem Heft). Sie
waren in ganz Lateinamerika vertreten.
Bis 1620 stellten sie etwa ein Drittel der
Bischofe. Die Augustinereremiten traten
ab 1532 in Erscheinung. Sie waren vor al-
lem in Peru und Chile tatig.

Weitere an der Mission beteiligte Orden
waren die Merzedarier, Hieronymitaner,
Kapuziner, Karmeliten und - zeitlich zu-
letzt — die Jesuiten. Die Jesuiten gelangten
1568 nach Lima und 1572 nach Mexiko.
Zunichst widmeten sie sich der Stadtbe-
volkerung, besonders dem Schulwesen.
Erst im 17., besonders aber im 18. Jahr-
hundert gingen sie die eigentliche Mis-
sionsarbeit an. Ihre Tétigkeit reichte dann
vom heutigen Kalifornien bis zu den Tief-
landindianern in Paraguay.

Bis 1598 wurden etwa 5000 Ordensleute
nach Amerika geschickt: 2200 Franziska-
ner, 1670 Dominikaner, 470 Augustiner,
etwa 300 Merzedarier, 350 Jesuiten und
etwa 50 Karmeliter.”

Daneben gab es noch Niederlassungen
verschiedener Spitalsorden. Nicht in der
Mission wirkten die weiblichen Orden,
die sich vor allem der Maddchenerziehung
in den spanischen Stadten widmeten.

Immer wieder bestand die Gefahr, daf mit
der Errichtung einer Niederlassung diese
zu einer encomienda wurde, sich also die
Ordensleute in das koloniale Wirtschafts-
system einbinden lieSen und damit ihre
kritische Position verspielten. Beim
Weltklerus trat ein anderes Problem her-
vor. Er litt — wie auch mehrfach die Orden
— darunter, daf8 unredliche Elemente ihre
Heimat verlieflen, um in Amerika reich zu
werden oder Karriere zu machen. Da der
Klerus vom Zehent lebte, mufite er diese
Naturalabgaben erst in Geld umsetzen.
Dadurch entstand der Eindruck von Ge-
schiftemacherei; dies wurde auch den Or-
densleuten vorgeworfen. Vielfach war

natiirlich auch Neid am Werk. Nicht zu
unterschéitzen ist auch der Anteil der Lai-
enkrifte in der Missionsarbeit. Sie waren
vor allem als Katecheten tétig und stamm-
ten aus der heimischen Bevolkerung.

Missionsmethode

Die seffhafte Bevolkerung in Hispano-
amerika war bis etwa 1570 christianisiert,
zumindest getauft. Die dariiberhinausge-
hende Mission wurde von der Patronats-
macht gefordert, damit diese Gebiete be-
friedet wiirden. Zugleich sollte in
Stidamerika ein Kordon gegeniiber den
Portugiesen in Brasilien geschaffen wer-
den.

Man begann mit der sogenannten ambu-
lanten Mission, also der Wanderpredigt.
Diese hatte nur beschrankten Erfolg. Der
néchste Schritt fithrte zu den Pueblos Hos-
pitales de Santa Fe; das erste Hospitaldorf
wurde bereits um 1532 bei Mexiko ge-
griindet. Erst das 17. Jahrhundert brachte
das Aufblithen der Reduktionen wie des
sogenannten Jesuitenstaates im Raum von
Paraguay. Zahlenméflig aber war die In-
dianermission nach 1600 marginal.

Der anféngliche Fehler der Zwangsmas-
sentaufen entsprang der tiefen Sorge um
das Seelenheil. Bald trat an ihre Stelle die
echte Belehrung. Allerdings stand im Hin-
tergrund immer die Kolonialmacht. Auch
kam es zu keinem echten Dialog und
kaum zu einer Auseinandersetzung mit
der Kultur der Indianer. Diese wurde
nach dem Beispiel von Cortes in Mexiko
hinweggefegt. In Peru wurde sie unter
dem Titel ,Bekdmpfung der Idololatrie”
beseitigt. Durch die Schaffung einer tabula
rasa konnte nicht an bestehende Werte an-
gekniipft werden.

Wie schon im 16. Jahrhundert gibt es auch
heute verschiedene Positionen zur spani-
schen Kolonisation Amerikas. Damals gab
es bereits die leyenda negra, die schwarze

¥ E. Dussel, Historia general de la Iglesia en America Latina, Barcelona 1972, S. 358.



Schragl/Kirche und Conquista

233

Legende, die das Werk der Spanier in al-
lem herabsetzt. Europa soll sein grofles
mea culpa sprechen und Wiedergutma-
chung leisten.”

Daneben gab es die durch die staatliche
Propaganda gefoérderte Hispanische Le-
gende, die die Leistungen Spaniens her-
ausstreicht, vor allem die Leistungen des
Patronats fiir die Missionen.

E. Dussel resumiert hingegen:

,Die Wahrheit indessen ist, daf8 die Katholischen
Konige und Habsburger eine Politik kriegerischer
und wirtschaftlich merkantilistischer Expansion
betrieben, die gleichzeitig auch die Evangelisie-
rung mit einschloB... Die Ausbeutung der Edel-
metalle ebenso wie die Land- und Viehwirtschaft
in der Kolonie fiihrte zu einem Wirtschafts- und
Gesellschaftssystem mit kiinstlichen und mono-
polistischen Privilegien, die in Wirklichkeit der
Evangelisierung zuwider liefen”.?

Man kann ergénzen: bereits Kolumbus
schuf die Grundlagen dazu. Allerdings
hat keine andere Kolonialmacht wie Spa-
nien dariiber reflektiert, wie die Ausein-
andersetzung zwischen Las Casas und Se-
pulveda und auch die leyes nuevas von
1542 zeigen. Sie belegen zugleich die Ohn-
macht der Krone, wie die damaligen Wi-

derstinde in Mexiko und der Aufstand in
Peru beweisen.”?

Es gab jedenfalls ein Maichtedreieck:
Krone - Kirche — Konquistadoren. Keine
der Michte konnte sich entscheidend
durchsetzen, nicht die Konquistadoren,
die eine skrupellose Ausbeutung der Ko-
lonien wiinschten, nicht die Kirche, die
ihre idealen Vorstellungen nicht verwirk-
lichen konnte, vielmehr Kompromisse
einging, aber auch nicht die Krone, die
wegen der fiir die spanische Grofimacht-
politik notwendigen Edelmetalle den
Konquistadoren weitgehende Konzessio-
nen machen mufite.

Dem ruhigen und ausgewogenen Urteil
des Weihbischofs von Tegucigalpa (Hon-
duras) Oscar Rodriguez Maradiaga vom
Spéatherbst 1991 ist sicherlich zuzustim-
men, wenn er sagt: ,, Weder schwarze noch
rosa Legenden kénnen uns weiterhel-
fen.” Es ist allerdings auch die in vielen
katholischen  Kirchengeschichtswerken
vertretene These abzulehnen, daf$ die Kir-
che fiir die Verluste der Glaubensspaltung
des 16. Jahrhunderts in Lateinamerika
reichlich entschiadigt worden sei.

»  Vgl. Werkmappe Weltkirche Nr. 78, Dezember 1990, S. 19.

2 Dussel,S.79.

2 F. Mires, Im Namen des Kreuzes. Der Genozid an den Indianern wihrend der spanischen Eroberung:
eine theologische und politische Diskussion, Fribourg 1989. — M. Neumann, Las Casas. Die unglaubliche
Geschichte von der Entdeckung der Neuen Welt, Freiburg 1990.

»  Herderkorrespondenz 1992/1, S. 27-32.



