250

Klein/Die Verehrung der Virgen von Guadalupe

NIKOLAUS KLEIN

Die Verehrung der Virgen von Guadalupe

Die Entstehungsgeschichte des bedeutend-
sten mexikanischen Wallfahrtsortes ,,Unsere
liebe Frau von Guadalupe” (durch das Be-
volkerungswachstum bereits innerhalb der
Stadt Mexiko gelegen), ist ein Beispiel gelun-
gener Inkulturation. Sie ist das Ergebnis ei-
ner Auseinandersetzung zwischen Religion
der Indios und der spanischen Kirche. Bis
heute hat die Wallfahrt nach Guadalupe
einen befreiungstheologischen Gehalt. - Der
Verfasser ist Jesuit und Chefredakteur der in
Ziirich erscheinenden Zeitschrift ,Orientie-
rung”. (Redaktion)

Die éltesten bekannten und amtlichen Do-
kumente iiber die Verehrung der , Nue-
stra Virgen de Guadalupe” und tiber die
Wallfahrt zu ihrem Heiligtum in Tepeyac,
einem Hiigel ungefihr zehn Kilometer
nordlich von der Stadt Mexiko/Tenochtit-
lan, sind die Akten einer Voruntersu-
chung (informaci6n) aus dem Jahre 1556,
die der damalige Erzbischof Fray Alonso
de Montiifar OP (1498-1573) gegen den
Provinzial der Franziskaner in Mexiko
Fray Francisco de Bustamante (1485-1562)
durchfithren lieB.! Der Anla fiir diese
Untersuchung war der Skandal, den Fray
Francisco de Bustamante mit seiner Pre-
digt zum Fest der Geburt Mariens (am 8.
September 1556) bei seinen Zuhorern (u.

a. auch dem Vizekénig und seinem Ver-
waltungsstab) verursacht hatte. In dieser
Predigt kritisierte er die Gewohnheit der
kreolischen Bevoélkerung Neu-Spaniens,
zur Virgen von Guadalupe zu wallfahren
und ihrem dort aufgestellten, von einem
Indio gemalten Bild (,est4 alli pintada de
un indio”) Wunder zuzuschreiben, wie es
der Erzbischof bei der Einweihung des
Gnadenbildes 1555 in seiner Predigt getan
habe. Diese Wallfahrt zu unterstiitzen, so
wurde Fray Francisco de Bustamante von
einer Reihe von Zeugen durchgehend
wortgleich wiedergegeben, verwirre den
christlichen Glauben der Indios. Denn von
Anfang an hétten die Missionare bei ihrer
Katechese den Indios dargelegt, daf$ Chri-
sten nicht an Bilder glauben, sondern nur
an Gott.

Diese Kontroverse zwischen dem Franzis-
kaner und dem Erzbischof war zuerst ein-
mal ein Element im Machtkampf zwi-
schen den einzelnen Orden und der
kirchlichen Hierarchie, wie er die Kirche
Neu-Spaniens wahrend der ganzen kolo-
nialen Epoche bestimmt hat:2 Obwohl
Alonso de Montiifar selber Dominikaner
war, verfolgte er im Auftrag der spani-
schen Krone und des Indienrates (Consejo
de Indias) die Politik, die Orden und ihre

! Forschungsberichte und Bibliographien: P. Borges, Historiografia de la evangelizacién hispanoameri-
cana, in: V. Vazquez de Pradaf , I. Olabarri, Hg., Balance de la Historiografia sobre Iberoamérica. Ed. Uni-
versidad de Navarra, Pamplona 1989, S. 187-219; K. Maynard, Popular Religion, in: H. E. Hinds, Ch. M.
Tatum, Hg., Handbook of Latin American Popular Culture. Greenwood Press, Westport/Conn. 1985, S.
38-79; F. P. Bowser, The Church in Colonial Middle America: ,Non Fecit Taliter Omni Nationi’, in: Latin
American Research Review 25 (1990) S. 137-156. Die wichtigsten Dokumente zur Geschichte der Wall-
fahrt zur Virgen de Guadalupe sind gesammelt in: E. de La Torre Villar, R. Navarro de Anda, Hg., Testi-
monios histdricos guadalupanos. Fondo de Cultura Econémica, México/D. F. 1982; zur Voruntersu-

'’

chung gegen Fray Francisco de Bustamante vgl. hier, S. 36-141; die zitierten Zeugenaussagen vgl. S. 54,
8, 63.

2 A. Alcald Alvarado, Hg., Historia general de la iglesia en América Latina, Vol. V: México. Sigueme, Sala-

manca 1984, S. 17-164.



Klein/Die Verehrung der Virgen von Guadalupe

251

Missionen der bischoflichen Jurisdiktion
zu unterwerfen. Hinter dieser Auseinan-
dersetzung zwischen dem Franziskaner-
Provinzial und dem Erzbischof von Me-
xiko verbargen sich dariiber hinausge-
hende unterschiedliche kulturelle und
theologische Optionen. Die erste Genera-
tion der Missionare wie auch der unmit-
telbare Vorgdnger Montifars (und erste
Bischof bzw. Erzbischof von Mexiko) Fray
Juan de Zumarraga OFM (wahrscheinlich
1475 geboren und 1548 gestorben, seit
1528 Bischof von Mexiko) waren noch von
der sich auf Erasmus von Rotterdam beru-
fenden Reformbewegung in Spanien ge-
pragt3 Die damit gegebene skeptische
Haltung gegeniiber einer christlichen Bil-
derverehrung verband sich mit einer apo-
kalyptisch angespannten Naherwartung?
der ersten Missionare, die durch den En-
thusiasmus bestarkt wurde, mit dem die
Indios nach der Einschitzung der Missio-
nare den christlichen Glauben angenom-
men haben. Die Missionsmethode sollte
deshalb jede Gelegenheit einer Identifizie-
rung von vorchristlichen, von den Missio-
naren als Aberglaube bezeichneten Brau-
chen mit christlicher Praxis ausschlieflen.
1576 hat Fray Bernardino de Sahagiin (ca.
1499-1590) ausdriicklich die Kritik seines
Mitbruders Francisco de Bustamante noch
einmal deutlich wiederholt. Er fiihrte
dazu aus,’ daf die Verehrung der Virgen

de Guadalupe ,eine Erfindung des Teu-
fels” (,,invencion satanica”) sei, denn die
Indios wiirden nicht nur nach Tepeyac
wallfahrten, weil dort vor der Zeit ihrer
Bekehrung ein alter aztekischer Kultort
der Muttergéttin Tonantzin gewesen sei,
sondern sie wiirden auflerdem die dort
von den Christen verehrte Virgen de Gua-
dalupe als ihre alte Gottin verehren, sei
doch das Nahua-Wort fiir ,, Jungfrau” und
~Muttergottin” (Tonantzin) das gleiche.

Im Unterschied dazu setzte Alonso de
Montifar auf die Gegenposition: er
kniipfte an den traditionellen Kultort an,
und er akzeptierte die Identitdt der Na-
men, nahm also eine mégliche Verwechs-
lung oder Substitution der Virgen de Gua-
dalupe mit der fritheren Muttergdttin in
Kauf. Seine Haltung war der Ausdruck ci-
ner neuen Option, so weit wie moglich Bil-
der in der Verkiindigung einzusetzen,
verbunden mit der GewiSheit und auch
dem Willen, sie unter Kontrolle zu haben.”
Dazu wurde unter seinem Vorsitz auf
dem ersten Provinzialkonzil von Mexiko
(1555) eine ganze Reihe von Mafnahmen
beschlossen, welche die Herstellung und
den Gebrauch von Kultbildern bis zu for-
malen Vorschriften fiir die Darstellung
selbst regeln sollten.” Die Errichtung eines
Inquisitionsgerichtes 1571 fiir Neu-Spa-
nien ermoglichte es der Kirche und den
Vizekonigen, die beschlossenen Normen

3 Vgl. M. Bataillon, Erasme et I'Espagne. Recherches sur I'histoire spirituelle du XVIe siecle. (Bibliotheque
de I'Ecole des études hispaniques, 21). Paris 1937, S. 35 ff.

4 R Ricard, La ,conquéte spirituelle” du Mexique. Essai sur I'apostolat et les Méthodes missionnaires des
Ordres Mendiants en Nouvelle-Espagne de 1523-24 a 1572. (Travaux et mémoires de I'Institut d’éth-
nologie de I'Université de Paris, 20). Institut d’Ethnologie, Paris 1933; G. Baudot, Utopie et histoire au
Mexique. Les premiers chroniqueurs de la civilisation mexicaine. (1520-1569). Privat, Toulouse 1976.

5 Als Anhang , Adicién sobre supersticiones” aus dem Jahr 1576 im 9. Buch seiner , Historia general de
las cosas de Nueva Espaiia”, vgl. dazu E. de La Torre Villar, R. Navarro de Anda, S. 142 ff.

¢ Die Geschichte der ,Kolonisierung der Vorstellungskraft”, d. h. der durch Kunst und Asthetik vermit-
telten Wahrnehmung der Lebenswelt ist durch die Studien von Serge Gruzinski erschlossen worden. In
diesem Zusammenhang geht er auch auf die ,Bildpolitik” und die pastorale Option von Erzbischof
Alonso de Montiifar ein: La colonisation de I'imaginaire. Sociétés indigénes et occidentalisation dans le
Mexique espagnol. XVIe-XVIlle sié¢cle. Gallimard, Paris 1988, bes. S 247-255; La guerre des images de
Christophe Colomb a “Blade Runner” (1492-2019). Fayard, Paris 1990, bes. S. 149-184, 192f, 202-241.

7 Vgl. E. Dussel, El episcopado latinoamericano y la liberacién de los pobres 1504-1620. CRT, México/D.
F. 1979, S. 225-230; W. Henkel, Die Konzilien in Lateinamerika. Teil I. Mexiko 1555-1897. (Konzilienge-
schichte. Reihe A: Darstellungen). Paderborn 1984, S. 62-78.



252

Klein/Die Verehrung der Virgen von Guadalupe

durchzusetzen. Bis zu den Unabhéngig-
keitskriegen haben die entsprechenden
Kirchenbeamten (calificadores) diese Zen-
sur liber die bildende Kunst ausgeiibt.
Dieser Wille zur Kontrolle von Alonso de
Montiifar macht deutlich, daf8 es ihm nicht
darum ging, zwei verschiedene Kulturen
in eine dialogisch-produktive Beziehung
zu setzen, sondern mit Hilfe von appro-
bierten und iiberwachten Wallfahrtsorten
und den dort gefejerten Liturgien eine
Homogenisierung der Bevolkerung zu er-
reichen.

1648 veroffentlichte der Priester und Li-
zenziat Miguel Sanchez (1606-1674) sein
Buch ,Imagen de la Virgen Maria Madre
de Dios de Guadalupe, milagrosamente
aparecida en la Cuidad de México” (,Das
Bild der Jungfrau Maria, der Muttergottes
von Guadalupe, die auf wunderbare
Weise in der Stadt Mexiko erschienen
ist”):# Damit erschien zum ersten Mal und
beinahe hundert Jahre nach dem Konflikt
zwischen Fray Francisco de Bustamante
und Erzbischof Alonso de Montiifar die
bis heute als kanonisch geltende Legende
iiber die ,wunderbare Entstehung” des
Bildes der Virgen de Guadalupe. Im dar-
auffolgenden Jahre veroffentlichte der Ka-
plan am Wallfahrtsort von Guadalupe

Luis Lasso de la Vega (ca. 1600-1660) eine
Fassung der Legende in Nahuatl.’

Was Luis Lasso de la Vega in einem Hul-
digungsbrief an Miguel Sdnchez 1648 fest-
stellte, namlich, dafl es Sdnchez gelungen
sei, das ,,zu entziffern”, was ihm und allen
Verehrern der Virgen de Guadalupe ,bis-
lang zwar sichtbar aber unerkannt vor
Augen stand”, iiberrascht auch heute
noch jeden Leser seines Buches: Sanchez
gelingt es, in der Beschreibung des Bildes
dessen Entstehung zu vergegenwdrtigen,
indem er das Gemalde in seinen bildlichen
Details und Elementen als von Johannes in
seiner Vision (Offb 12) vorweggenommen
identifiziert. D. h. jedem Vers von Kapitel
12 der Apokalypse entspricht in der Inter-
pretation von Sénchez ein Detail bzw. ein
Element des Gnadenbildes. In diesen
theologischen Rahmen hineingestellt er-
zahlt Sanchez die Geschichte von der
»~wunderbaren Erscheinung” der Virgen
und der ,,wunderbaren Entstehung” ihres
Bildes.

Die von Sanchez berichtete Legende tiber
die Entstehung des Bildes lautet zusam-
mengefafit s0:1° In den ersten Tagen des
Dezember 1531, zehn Jahre nach der Nie-
derlage von Tenochtitlan, d. h. der Stadt
Mexiko, erscheint die Jungfrau Maria auf

8  Textin E. de La Torre Villar, R. Navarro de Anda, S. 152-281.

 Textin E. de La Torre Villar, R. Navarro de Anda, S. 282-308. Bis heute ist umstritten, ob der von L. Lasso
de La Vega verdffentlichte Text (nach seinen Anfangsworten als ,Huei Tlamahuizoltica” zitiert) auf
eine Vorlage zurtickgeht. Primo Feliciano Veldzquez, der 1926 die erste vollstindige zweisprachige Edi-
tion von L. Lasso de La Vega vorgelegt hat, behauptet, dafl die Legende in der Fassung von L. Lasso de
La Vega auf einer Vorlage, dem sog. ,Nican Mopohua” (vgl. den Text in E. de La Torre Villar, R. Navarro

de Anda, S. 26-35) beruht, die von ihm aufgrun

d von Beobachtungen am Text und von Aussagen von

Lorenzo Boturini Benaducci (1702-1755) Antonio Valeriano (1531-1605) zugeschrieben wird. W. B. Tay-
lor falt den neuesten Forschungsstand dazu zusammen (The Virgin of Guadalupe in New Spain: An
Inquiry into the Social History of Marian devotion, in: American Ethnologist 14 [1987] S. 9.-33, bes.

Anm. 2).

Clodomiro L. Siller hat in seinem Kommentar zur Erscheinungslegende auf der Basis des Nahua-Tex-

tes (d. h. des , Nican Mopohua®) die darin enthaltene Bilderwelt in ihren theologischen und politisch-
sozialen Implikationen erschlossen (vgl. Flor y canto del Tepeyac. Amata, Vol. 2. Ed. Servir, México/ D.
F. 1981; Ders., El metodo teologico guadalupano, in: Christus, September 1991, S. 37-41). Sein Kom-
mentar bleibt zum Verstéindnis der Legende unerliglich und gab mir den Ansto8, mich in diesem Text
weniger auf den Inhalt als auf die politische und theologische Funktion der Legende zu konzentrieren.
Die in der Legende implizierten Kommunikationsprozesse beschreibt strukturanalytisch I. Estrada
(Notre Dame de Guadeloupe, expression du processus de métissage au Mexique, in: Social Compass 33

[1986] S. 23-55).



Klein/Die Verehrung der Virgen von Guadalupe

253

dem Hiigel Tepeyac dem Indio Juan
Diego. Sie spricht mit ihm in seiner Mut-
tersprache Nahuatl, bittet ihn, der auf dem
Wege in die Stadt ist, um dort die Predigt
zu horen, stattdessen Bischof Juan de
Zumarraga aufzusuchen. Juan Diego solle
diesem ihren Wunsch mitteilen, er moge
auf dem Hiigel von Tepeyac zu ihren Eh-
ren ein Gotteshaus bauen, damit sie dort
Fiirsprecherin der elenden und armen In-
dios sein kann. Zweimal spricht Juan
Diego mit dem Bischof, aber es gelingt
ihm nicht, den Bischof von der Erschei-
nung der Jungfrau und von ihrem Auftrag
anihn zu tiberzeugen. Schliefilich verlangt
der Bischof von ihm ein Zeichen, das die
Wabhrheit seiner Aussage bestétigen kann.
Obwohl Juan Diego in grofSer Sorge iiber
seinen todkranken Onkel Juan Bernardino
ist und fiir ihn einen Priester suchen will,
ist er auf Bitten der Jungfrau ein drittes
Mal bereit, dem Bischof ihren Wunsch
vorzutragen. Dazu fordert sie ihn aber
auf, die auf dem Hiigel von Tepeyac, wo
sonst nur Wiistenpflanzen wachsen,
plotzlich erblithten Rosen zu sammeln
und dem Bischof zu bringen. Juan Diego
fiillt seinen Umhang mit Rosen, und zum
Bischof zugelassen mochte er die Rosen
vor die Fiifle des Bischofs schiitten. Als er
dazu seinen Umhang oOffnet, erscheint
darauf das Bild der Jungfrau. Juan de
Zumarraga erkennt darin ein Wunder,
und er erfiillt den Wunsch der Jungfrau,

an dem Ort, wo sie dem armen Indio er-
schienen ist, ein Gotteshaus zu ihren Eh-
ren zu bauen. Juan Diego findet seinen
todkranken Onkel bei seiner Riickkehr ge-
nesen vor.

Daf die von Miguel Sanchez und Luis
Lasso de la Vega verdffentlichte Ge-
schichte der Entstehung des Gnadenbil-
des sehr schnell rezipiert wurde - 1666
wurde eine kirchliche Untersuchung dar-
iiber mit dem Ergebnis abgeschlossen,
daf die von den beiden Klerikern verof-
fentlichte Darstellung den von altersher
bezeugten Traditionen entspricht — hatte
sicher auch zeitgeschichtliche Griinde:
Einmal bezeugt die Erscheinungsge-
schichte die Uberlegenheit der Virgen de
Guadalupe iiber die in der Stadt Mexiko
verehrte Virgen de los Remedios, dann be-
deutete das ,,auflergewéhnliche Wunder”
von Tepeyac eine Auszeichnung der
Kreolen und der Mestizen als , der Na-
tion” Mexikos im Unterschied zu den in
Spanien geborenen Bewohnern.!! Als der
Dominikaner Fray Servando Teresa de
Mier (1773-1827) in einer Predigt 1794 den
»kreolischen Charakter” der Virgen von
Guadalupe ausdriicklich hervorhebt, in-
dem er jhre Verehrung auf die Predigt des
Apostels Thomas bei den Indios vor seiner
Missionstatigkeit in Ostindien zuriick-
fithrt, muf$ er auf Druck der Kolonialver-
waltung, die darin eine Miflachtung des
Mutterlandes sah, nach Spanien ins Exil.?

11 Diese von S. Gruzinski (in La guerre des images, S. 189) als , protonationalistisch” bezeichnete Menta-
litat fallt zusammen mit dem Hohepunkt der Verfolgung der Marranen. Das grofie Autodafé vom 11.
April 1649 markiert das Ende der jiidischen Gemeinde in Neu-Spanien; die Juden wurden entweder auf
dem Scheiterhaufen verbrannt oder sie musSten ins Exil gehen (vgl. St. M. Horder, The Inquisition and

the Crypto-Jewish Community in Colonial New Spain and New Mexico, in: M. E. Perry

, A.]. Cruz, Hg.,

Cultural Encounters. The Impact of the Inquisition in Spain and the New World. Univ. of California

Press, Berkeley, u. a. 1991, S. 207-217.

12 Text in E. de La Torre Villar, R. Navarro de Anda, S. 732-752. In den mexikanischen Unabhéngigkeits-
kampfen werden sowohl der Pfarrer Miguel Hidalgo (1753-1811) 1810 wie der Pfarrer José M. Morelos
(1765-1815) 1813 die aufstandischen Truppen unter dem Banner der Virgen de Guadalupe gegen die
spanische Kolonialmacht (, los cachupines”) versammeln, wihrend Servando T. de Mier in seiner, eben-
falls 1813 im Londoner Exil veroffentlichten ,Historia de la Revolucién de Nueva Espaiia” seine These
von der Proto-Evangelisierung Mexikos durch den Apostel Thomas wiederholen wird. Zur Geschichte
der Koinzidenz von mexikanischem Nationalbewufitsein und der Tradition von Guadalupe vgl. J.
Lafaye, Quetzalcéatl y Guadalupe. La formacién de la conciencia nacional en México. Fondo de Cultura
Econ6mica, México/D. F. 21985, vor allem S. 102-132, 224-259, 350-355.



254

Klein/Die Verehrung der Virgen von Guadalupe

Die von Miguel Sanchez erzdhlte und in
der Folge als normative Tradition rezi-
pierte Legende konnte nicht nur als Ge-
schichte der Mestizen und Kreolen in
ihrem Gegensatz zur spanischen Kolonial-
macht und ihren Verwaltungsbeamten in
Mexiko verstanden werden. Indem sie als
Geschichte des Indios Juan Diego mit der
Virgen de Guadalupe erzihlt wird, indem
der Hiigel von Tepeyac zum Ort der Er-
scheinung und zur Stitte des wahren
christlichen Kultus erklart wird und nicht
die Kathedrale des spanisch sprechenden
Erzbischofs im Zentrum der Hauptstadt,
transportiert diese Legende noch einmal
eine kritische Differenz zum Uberlegen-
heitsbewuftsein der Mehrheit ihrer Rezi-
pienten, das sie gegeniiber der indiani-
schen Kultur und ijhren Trigern in
Anspruch nahmen. Fundiert wird dies
durch die strukturellen Beziehungen, die
in der Darstellung von Miguel Sanchez
zwischen seiner Deutung des Bildes auf
dem Hintergrund von Offb 12 und der
von ihm erzihlten Legende bestehen. Wie
das von den Besuchern in der Basilika von
Guadalupe angeschaute Bild in der Vision

des Johannes vorweggenommen wurde,
d. h. in seiner Gestalt nicht auf Menschen
zuriickgefiihrt werden kann, so bestétigt
die Legende ihrerseits auf narrative
Weise, dafs dieses Bild keinen menschli-
chen Urheber kennt. Mit dem Riickgriff
auf Offb 12 ordnen sich aufSerdem die er-
zihlten Ereignisse von 1531 in die Tradi-
tion des Christentums und der Kirche ein.
Sie lassen dadurch fiir den nach Gua-
dalupe pilgernden Christen die Ereignisse
von 1555 und 1556 (Aufrichtung des Bil-
des durch Erzbischof Alonso de Monttifar
und die Kontroverse mit Fray Francisco
de Bustamante) als inexistent erscheinen,
obwohl die theologische, kulturelle und
kirchenpolitische Option des Erzbischofs
erst die kirchliche Akzeptanz dieser Wall-
fahrt ermdglicht hatte. Monttfars integra-
listisches Kultur- und Kirchenverstandnis
ist so in der Folge gegen dessen Intentio-
nen immer wieder subversiv durchbro-
chen worden. Dies macht den befreiungs-
theologischen Gehalt der Verehrung der
Virgen von Guadalupe auch heute noch
aus.

CHORHERRENSTIFT REICHERSBERG a. Inn

Bildungszentrum mit Kursen und Sommerkonzerten
beliebtes Ausflugsziel

Stiftsstiiberl mit schonem Gastgarten beim Klostereingang
Verkauf der Stiftsweine Reichersberg und Klosterneuburg

Telefon 0 77 58/23 13, 23 14 — Kellerstiiberl 23 24




