294

Lateinamerika

zuriick und stellt das Lehramt selbst vor die Frage,
wie es zum Konzil steht. So kommt er zur Auffas-
sung, daf die ,Glaubenskongregation die zentralen
Aussagen des Konzils bisher nicht zur Grundlage
des eigenen Lehramts gemacht” (263) hat, dal die
ausdriickliche Anerkennung der Pastoralkonstitu-
tion noch immer aussteht.

Aber nicht blof8 das lehramtliche Reden von Kirche
wird unter den MaBstab des Konzils und der Theolo-
gie der Befreiung gestellt, sondern auch europdische
Theologie in ihrer fundamentaltheologischen Stand-
ortgewinnung. Das leistet der vierte, kurze Schlufl-
abschnitt (267-291). Wiederum wird eine klare Op-
tion fiir eine Theologie des Konzils erhoben: ,Das
Konzil ist Ort und Prinzip von Theologie tiberhaupt”
(272). Ist aber seine Grundaussage die Berufung des
Menschen, und ist pastorales Handeln Glaubensvoll-
zug, dann muf auch fiir die Theologie selbst der
geistlich-weltliche Einsatz fiir die Wiirde und Exi-
stenzmoglichkeit der Armen zum Ort und Prinzip
ihres Denkens werden. Heutige Fundamentaltheolo-
gien sind jedoch ,keine Fundamentaltheologie des
Konzils” (276), weder konnen sie die Theologie des
Konzils entscheidend zur Geltung bringen noch eine
fruchtbare Auseinandersetzung um die Theologie
der Befreiung leisten. Zweifellos hat Klinger damit
einen wunden Punkt fundamentaltheologischer Re-
flexion beriihrt: denn in der Tat war die Befreiungs-
theologie entweder Gegenstand dogmatischer Refle-
xionen oder eines pastoraltheologischen Interesses,
(noch) nicht aber Ausgangspunkt fiir das wissen-
schaftstheoretische Selbstverstindnis von Theologie
iiberhaupt.

Daf3 die Befreiungstheologie den theologischen Dis-
kurs in den Lindern der ,Dritten Welt” verdndert
hat, ist langst zur Tatsache geworden. Weil sie den
Glauben an Jesus Christus als den Befreier der Ar-
men in Fortfilhrung und Konkretisierung des Kon-
zils authentisch deutet, darum muf es Klinger zu-
folge auch eine , Theologie der Armen” in Europa
geben. Klingers Ausfiithrungen skizzieren somit Li-
nien, wie Kirche und Theologie das umsetzen kon-
nen, was das Konzil begonnen hat. Worin das unaus-
geschopfte Potential dieses Konzils liegt, das hat
eigentlich erst die Theologie der Befreiung und die
Kirche der Armen ans Tageslicht gefordert — ein Po-
tential, das von der europaischen Kirche und Theolo-
gie noch unzureichend erkannt und kontextuell ver-
wirklicht werden konnte.

Linz Franz Gruber

B METZ JOHANN BAPTIST/BAHR HANS-
ECKEHARD, Augen fiir die Anderen. Lateinamerika —
eine theologische Erfahrung. Kindler, Miinchen 1991.
(160). Kart. DM 19,80.

Daf8 man Augen fiir andere habe —das la8t sich leicht
behaupten. Wie weit dies wahr ist, erweist sich an
Reaktionen. Das vorliegende Buch ist zur Génze eine
betroffene Reaktion: es besteht aus Reiseerfahrungen
zweier namhafter bundesdeutscher Theologen: J. B.
Metz, der sprachgewandte Miinsteraner Fundamen-
taltheologe, buchstabiert hier besonnen seine Erleb-
nisse. ,,. . . so viele Antlitze, so viele Fragen . . .”.
Der protestannsche Kollege H.-E. Bahr nimmt die ei-
genen europdischen Erfahrungen mit in die neuen

Erlebnishorizonte: Wenn er die ,staunenden Kinder
von La Paz” vor sich hat, wenn er iiber Frauenwider-
stand in Lateinamerika nachsinnt, wenn er die histo-
rischen Personlichkeiten Las Casas und Martin Lu-
ther als befreiende Reformatoren vergleicht.

,Omnis cognitio incipit a sensibus” — auch Theolo-
gie-treiben schopft aus Erfahrungen, die an einen
herantreten. Aus den hier referierten Erfahrungen
kann auch dem traditionellen theologischen Denken
etwas Neues erwachsen, wenn man mutig genug ist,
sich auf andere Erfahrungen einzulassen, wenigstens
nach-lesend.

Linz/St. Florian Ferdinand Reisinger

B KOOPMANS JOOP, Das Leben umarmen. Befrei-
ungstheologie in der Praxis. St. Gabriel, Mddling,
und Siidwind, Wien 1990. (224). Kart. S 189.-/DM
26,~.

Der Autor, hierzulande durch Vortrage und TV-Dis-
kussionen bekannt, legt mit diesen Reflexionen aus
der Praxis der politischen und pastoralen Realitat
Brasiliens ein Buch vor, das beeindruckt und betrof-
fen macht. Reflexion und Bericht geben einen au-
thentischen Einblick in die erschiitternde Welt der
Verarmung und Unterdriickung. In einer engagier-
ten und direkten Sprache beldfit es aber Koopmans
nicht mit Schilderungen, sondern hebt gleich von Be-
ginn an die 6konomischen und politischen Ursachen
der Marginalisierung der Volker der sog. Dritten
Welt hervor: Die kapitalistische Weltwirtschaftsord-
nung, deren Zweck nicht der Wohlstand des Volkes
ist, sondern der Gewinn (16), trifft in letzter und gna-
denloser Konsequenz die Armen des Siidens. Das
gilt auch fiir das Problem der Auslandsschulden:
Nicht die Armen haben diese Schulden verursacht —
und doch haben sie die Last der Verschuldung zu
tragen.

Von dieser erkhchkeltserfahrung und -analyse
geht Koopmans einen Schritt weiter: Eine Ein-
fithrung in die befreiungstheologische Bibelexegese
stellt den dynamischen Zirkel lateinamerikanischer
Bibellektiire heraus: , Von der Wirklichkeit zur Bibel
- von der Bibel zur Wirklichkeit” (49). Ein reflektier-
ter Wirklichkeitsbegriff (4 Dimensionen: politische,
okonomische, soziale, kulturell-ideologische Dimen-
sion) dient als Raster, biblische Texte, anthropolo-
gisch-existentielle Situationen, das Leben Jesu von
Nazareth hermeneutisch erschliefen zu kénnen.

Der dritte Teil kann durchaus als Herzstiick des Bu-
ches betrachtet werden. Es ist ein Stiick narrativ-exi-
stentielle Theologie, wenn der Autor aus dem ,all-
tiglichen Leben eines Priesters in Brasilien” (75ff)
erzihlt. Szenenhaft bedenkt Koopmans Ereignisse,
die seine Option fiir die Armen zur Herausforde-
rung, Uberforderung und Erfiillung werden lassen.
Bibeltheologische Reflexionen iiber die Propheten
des Alten Testamentes (111ff) und Jesus von Naza-
reth fithren in den letzten beiden Teilen nochmals in-
haltlich zu dem zuriick, was die theologisch-spiritu-
elle Inspiration Lateinamerikas ausmacht: dafl Gottes
Handeln sich am solidarischen und kritischen Wort
der Propheten manifestiert und daf er so sein wahres
Gottsein offenbart. Dieses vermittelt sich in konkre-
ten sozialen und politischen Kontexten, damals wie
heute — Dimensionen, die im Laufe der Kirchenge-



