300

Philosophie

heit und sittlicher Autonomie betrachtet worden ist,
beginnt die neueste Forschung sich zunehmend mit
der religiésen Dimension seines Denkens zu beschaf-
tigen. Die vorliegende Studie, eine bei Max Seckler in
Tiibingen vorgelegte Dissertation, ist ein Markstein
in dieser Richtung. Es mag iiberraschen, dal das
»Reich Gottes”, der Zentralbegriff der Verkiindigung
Jesu, in dieser Studie als ein ,Thema des Denkens”
bei Kant vorgestellt wird. Voraussetzung dafiir ist
der Nachweis, daf8 ,, Denken” bei Kant eine viel-
schichtige Bedeutung hat und sich beileibe nicht nur
auf theoretische Erwagungen oder praktisches Han-
deln bezieht, sondern auch dem religiésen Hoffen
zugeordnet werden kann. Noch iiberraschender ist
das Ergebnis der Untersuchung, daf das Gottesreich
bei Kant eine ,integrative Figur religiésen Hoffens
bei Individuum und Gattung” sei (224).

Auf dem Weg zu diesem Ergebnis sind einige Hin-
dernisse zu iiberwinden. Da ist zunéchst einmal die
Tatsache, daf die Textbasis fiir eine Behandlung der
Reich-Gottes-Thematik schmal ist. Es handelt sich
um eine Stelle in der Ethikvorlesung aus der Zeit um
1775-1780, um ein ungleich wichtigeres Zitat in der
Kritik der praktischen Vernunft” und um einige Be-
lege in der Spatschrift ,Die Religion innerhalb der
Grenzen der blofilen Vernunft”. Zur Uberwindung
dieser Schwierigkeit wahlt der Verfasser eine ,kon-
textuelle” Methode, d. h. er bezieht verwandte Be-
griffe, wie ,das hochste Gut” oder ,das Reich der
Zwecke” in die Untersuchung ein. Den inneren Zu-
sammenhang dieser Begriffe legt jener Teil der Un-
tersuchung dar, der die historisch-genetische Ent-
wicklung der Reich-Gottes-Idee bei Kant verfolgt.
Dabei spielen nicht nur die drei ,Kritiken” eine
wichtige Rolle, sondern auch die geschichts-philoso-
phischen Werke, wodurch eine Individualethik in
den grofleren Zusammenhang der Geschichte der
Menschheit geriickt wird. Schon hier erweist sich,
dal Kant dem Fortschrittsoptimismus der Auf-
klarung zunehmend kritisch gegeniiberstand.

Doch erst in der ,Religion innerhalb der Grenzen der
bloSen Vernunft” gelangt diese Entwicklungslinie in
seinem Denken zum Abschluf8. Kant geht nun vom
,radikal Bosen” in der menschlichen Natur aus.
Diese ist nur durch eine , Revolution der Gesinnung”
zu liberwinden, zu der der Mensch aus sich heraus
allein nicht fahig ist. Hier ist nun der Ort, wo die
Reich-Gottes-Idee entscheidend wichtig wird. Die
Uberwindung des Bésen kann nur von Gott her er-
folgen. Kant geht es allerdings nicht nur um den ein-
zelnen Menschen, sondern auch um das Schicksal
der Menschheit. Das ,Reich Gottes auf Erden” wire
~€ein Volk Gottes unter ethischen Gesetzen”. Ob es
hier auf Erden je dazu kommen wird, 148t Kant offen.
Nach dem Gesagten ist es nicht {iberraschend, daf8
der Verfasser die , Reich-Gottes-Idee” als ,Schluf3-
stein” dieser Philosophie bezeichnet. Ob ihm die For-
schung darin folgt, wird sich zeigen.

In einem letzten Teil werden unter dem Titel ,Syste-
matische Konnotationen” die Ansitze Kants weiter-
gedacht und in den Kontext der heutigen Theologie
gestellt. Habichler iibt Kritik am géngigen Verstind-
nis des angeblich blof ,funktionalen” Gottesbildes
Kants und weist auf dessen soteriologische Bedeu-
tung hin. Im Kontext dieses Denkens ist Erlésung

freilich nicht nur von auSen durch Gott, sondern nur
in Gott moglich, als innere Annahme durch den Men-
schen. Autonomie und Theonomie werden von Kant
nicht als Widerspruch begriffen; Kant denkt das We-
sen Gottes als das Heil des Menschen. Das Reich
Gottes ist die Antwort auf die Frage: ,Was diirfen
wir hoffen?”

In keiner Weise wird damit geleugnet, daf8 Kant zwi-
schen dem Reich Gottes und der Kirche unterschei-
det (was gut biblisch ist). Ohne die Notwendigkeit
der Kirche als ,Zeichen” fiir das Reich Gottes zu
leugnen, bleibt Kant zur konkreten Kirche auf Di-
stanz.

Kant 148t manche Fragen offen. Zu den Fragen, die
weiter bedacht werden miifiten, gehort die Vermitt-
lung der Perspektive der individuellen Vollendung
mit der gattungshaften.

Abschlielend kann gesagt werden, daf es dem Ver-
fasser gelungen ist, die ,mancherorts kolportierte
These von einer bloflen ,Sdkularisierung’ der Reich-
Gottes-Idee bei Kant” zu widerlegen und zu zeigen,
daf sein Ansatz auch von hichster theologischer Re-
levanz ist.

Linz Giinter Rombold

M SEIFERT JOSEF, Das Leib-Seele-Problem und die ge-
genwirtige philosophische Diskussion. Eine systema-
tisch-kritische Analyse. Zweite, korrigierte und er-
weiterte  Auflage.  (327).  Wissenschaftliche
Buchgesellschaft, Darmstadt 1989. Geb.

Hier handelt es sich um die verbesserte und um na-
hezu 100 Seiten erweiterte 2. Auflage des 1979 er-
schienenen Werkes, dem ganz neu erarbeitete Kapi-
tel hinzugefiigt wurden. Damit ist schon niherhin
angesagt, was Absicht und Bedeutung dieser Auf-
lage ist. Es ist allgemein bekannt, in welchem Maf3
heute wieder das Leib-Seele-Problem abgehandelt
wird. Der Grund liegt nicht zuletzt darin, da88 sich
vor allem auch naturwissenschaftlich ausgerichtete
Forscher und Autoren dieses alten Themas in neuer
Weise annehmen. Diese Weise mus freilich vor allem
auch wissenschaftstheoretisch diskutiert werden.
Denn in vielen Fillen werden hier naturwissen-
schaftliche und philosophische (wie auch theologi-
sche) Sichtweisen und Methoden verwechselt,
durcheinander verwendet bzw. die eine oder andere
schlicht aufer Betracht gelassen. So diskutiert Vf. das
heute auch vielfaltig aus anderer Sicht verhandelte
Leib-Seele-Problem unserer Tage ausgesprochener-
weise mit philosophischer Blickrichtung und ent-
sprechendem philosophischen Interesse. Das hat sei-
nen besonderen Vorteil, weil auf diese Weise viele
der heute begegnenden Mifiverstandnisse vermie-
den werden bzw. aufgedeckt werden kdnnen. Liegt
doch die Problematik sehr oft nicht eigentlich in der
Sache, sondern eher in unzureichendem Ansatz wie
zu wenig bedachter Folgerichtigkeit des Nach-Den-
kens jener Wirklichkeit, auf die das Sprechen von
Leib und Seele abzielt. Daher tut eine solche Unter-
stiitzung heute besonders not, und es ist dem Autor
zu danken, daff und wie er die Frage prinzipiell an-
geht, um so zu entsprechend giiltigen Einsichten zu
gelangen.

Wegen des geringen, hier zur Verfiigung stehenden



Philosophie

Raumes seien die Kapiteliiberschriften kurz angege-
ben, da sie schon hinreichend deutlich aussprechen,
was im einzelnen verhandelt wird, und so einen
Uberblick gewidhren. Nachdem das ,Leib-Seele-
Problem auf dem Hintergrund allgemeiner erkennt-
nistheoretischer und metaphysischer Probleme”
herausgestellt wurde, wird nach ,Wesens-
verschiedenheit oder Identitit von physischen und
psychischen Gegebenheiten” gefragt und Argumen-
tationen wie Einwinde und Einsichten diskutiert
(5-81). Es folgen Erwiagungen ,zur Kritik des Epi-
phanomenalismus durch H. Jonas”, die sehr zur Si-
tuationskldrung des heutigen Problems beitragen
(82-110). Im Kapitel , Leib und Seele — Identitit oder
reale und substantielle Verschiedenheit?” wird diese
Frage in vielerlei Richtungen besprochen, u. a. gegen
monistische und ,,dualistische” Einwidnde, um fiir
eine gewisse dualistische Zwei-Substanzen-Auffas-
sung zu pladieren (111-152). Folgerichtig wird , das
Leib-Seele-Problem im engeren Sinn — Die Einheit
des Menschen und die Beziehungen zwischen Leib
und Seele” nidher diskutiert, indem verschiedene
philosophische Positionen gegeneinander abgewo-
gen werden, auf die oft dquivoke Verwendung des
Ausdrucks ,,Dualismus” mit allen Folgen wie auf die
Vielschichtigkeit der Leib-Seele-Beziehungen aus-
fiihrlich hingewiesen wird und zeitgenéssische Auf-
fassungen besprochen werden (153-179). Das Kapi-
tel , Leib/Seele — Gehirn/Seele, Ergebnisse moderner
Gehirnforschung und ihre philosophische Relevanz:
Zum Werk Sir J. Eccles — Philosophischer Realismus,
kritischer Rationalismus und Phanomenologie” ist
von besonderer Bedeutung, zumal wenn man an die
lebhafte Diskussion der Auffassungen von Eccles
denkt, wobei auch die Beteiligung Poppers zur Spra-
che kommt (180-214). Etwas kurz fallt die Diskussion
des (meist als scholastisch oder neuscholastisch ap-
postrophierten) Verstindnisses der ,Einheit des
Menschen und die Verschiedenheit von Leib und
Seele in der Anima-Forma-Corporis-Lehre” aus
(215-223); hier hétte man sich einiges mehr und tiefer
versprochen, und zwar in dhnlicher Eindringlichkeit,
wie es in der Diskussion heutig-neuer Auffassungen
der Fall ist. Schliefllich werden Fragen diskutiert, die
altes und heutiges Person-Verstandnis (224-234), die
neuerdings als ,normativ” angesprochene Todesde-
finition (,Hirntod”) (235-255), sowie , Tod und die
Frage nach Unsterblichkeit: Philosophische Kritik
der Ganztodthese” (256-281) im Blick auf die Losung
der Leib-Seele-Problematik stellen. Fiir eine mog-
lichst weitgehende Vermeidung von Aquivokatio-
nen u. 4. mit allen Folgen fiir die wissenschaftliche
Diskussion werden in einem Anhang dankenswer-
terweise Worter und Definitionen usw. zusammen-
gestellt, die der (der Lektiire am besten vorgéngigen)
Klérung der damit gemeinten ,Sachen” dienen
(283-306). — Ein reichhaltiges Literaturverzeichnis
sowie ein Register vervollstandigen die Arbeit.

Aus dieser Zusammenstellung wird einsichtig, in
welchem MaB die Lektiire dieser Untersuchung in
vielerlei Weise der heutigen Diskussion tiber , Leib
und Seele” gute Dienste leisten kann und manches
zur Kldrung und zur (hoffentlich auch erfolgenden)
Beachtung beitragt. Auch dem Theologen, der iiber
den heutigen Stand der Auffassungen und ihrer je-

301
weiligen Begriindungen Auskunft wiinscht, ist ein
guter Dienst geleistet.

Wien Raphael Schulte

B RAFFELT ALBERT (Hg.), Martin Heidegger weiter-
denken. Mit Beitragen von Thoms M. Seebohm, Hans-
Martin Gerlach, Ute Guzzoni, Marco M. Olivetti, Jean
Greisch. (Schriftenreihe der Kath. Akademie der Erz-
didzese Freiburg). (127). Kart DM 24,-.

M. Heidegger, dessen hundertster Geburtstag 1989
gefeiert wurde, wird in der vorliegenden Vortrags-
Sammlung von Beitragen unter dem Aspekt seiner
philosophischen Wirkungsgeschichte in der mittel-,
westeuropdischen und angloamerikanischen Philo-
sophie sowie in seiner pluralen Rezeption in der Phi-
losophie und den Fachwissenschaften dargestellt.
Heideggers EinfluB auf die philosophischen Stro-
mungen der ersten Hilfte des 20. Jahrhunderts ist
vielféltig und erstreckt sich auf Phinomenologie, Le-
bensphilosophie, Existentialismus, hermeneutische
Philosophie, Sprachphilosophie, konstruktive Wis-
senschaftstheorie, Neuscholastik, die alle von seinen
Denkansétzen her mehr oder weniger mitbeeinflufit
sind. Er reicht sogar bis hin zu den neuen wissen-
schaftlichen Paradigmen: zu nennen sind Psychiatrie
(,Daseinsanalyse”: V. E. v. Gebsattel; L. Binswan-
ger), Psychologie (F. J. J. Buytendijk), Padagogik (Th.
Ballauff), Literaturwissenschaft (E. Staiger), evange-
lische und katholische Theologie (R. Bultmann, P.
Tillich, H. Schlier, B. Welte, K. Rahner), allgemeine
Sprachwissenschaft (J. Lohmann). Die Untersuchun-
gen dieser kritisch-verwandelnden Rezeption Heid-
eggers setzen mit einem Perspektivenvergleich zum
Lingualismus Quines ein (Th. M. Seebohm) und stel-
len die beiden Denker so gegeniiber, dal gewisse
»~Ubersetzungen” moglich werden. Ausgangspunkt
dabei ist die Existentialanalytik Heideggers, die den
Menschen als Dasein, als In-der-Welt-sein bestimmt,
wobei In-sein den besorgenden Umgang mit Welt
bedeutet und als , sorgendes” sich immer schon vor-
weg, d. h. zukiinftig, ist. ,Bei Heidegger ist es der Be-
reich des Begegnenlassens von innerweltlichem Sein
im besorgenden Umgang. Bei Quine ist dieser Be-
reich durch die Analyse der Umgangssprache zu er-
schlieflen” (S. 28) und zwar in bezug auf ihre herme-
neutische Funktion, die nicht von einem ,an sich”
her determiniert ist. Der zweite Beitrag behandelt die
Metaphysik-Kritik bei Marx und Heidegger (H.-M.
Gerlach) und klingt mit der Paraphrase eines Heid-
egger-Satzes aus dem ,Humanismusbrief” aus, ob
nicht auch das ganz Andere der Metaphysik letzt-
endlich nur die Metaphysik des ganz Anderen sei?
(S. 62). Der dritte Beitrag stellt Uberlegungen zum
Denken bei Heidegger und Adorno an (U. Guzzoni).
Geht es Adorno darum, ,sich in die Sachgehalte zu
versenken, um in ihnen, nicht tiber ihnen, des Wahr-
heitsgehalts innezuwerden”, so sucht Heidegger den
Wabhrheitsgehalt in dem Geschehen ihres Entborgen-
werdens und Geborgenseins in der Offenheit (S. 83).
In dieselbe Richtung zielt die Titelfrage von M. M.
Olivetti: ,Denken ohne Vorstellung?” (S. 89ff), das an
das eigentlich Denkwiirdige denkt, bzw. das eigent-
lich Fragwiirdige in Frage stellt. Im letzten Beitrag
geht es um das Seinsverstindnis und den Leib des
Anderen (J. Greisch), das Phanomen des Leiblichen,



