314

Krieg und Frieden

in4. Auflage erschienenen Aufsatzsammlung von M.
Azevedo greifen. Seine Darstellung des Ordensle-
bens mit den Schwerpunkten: Eine apostolische Be-
rufung; Das Geliibde der Armut; Ordensleben und
Vorrang der Armen; Das Geliibde der Keuschheit;
Das Geliibde des Gehorsams; Eine neue Sicht des re-
ligiosen Gehorsams; Menschliche Entscheidung und
der Wille Gottes; Gehorsam, Option fiir die Armen
und Gewissensvorbehalt; Grundpfeiler einer religic-
sen Gemeinschaft; Der Sendungsauftrag — Evangeli-
sation; Ordensleben und Evangelisierung in der
Welt; Die Ordensfrau in der Kirche, ist weder ideali-
sierend, noch utopisch oder romantisch, aber auch
nicht destruktiv kritisch. Niichtern und ehrlich stellt
er sich den Schwierigkeiten, Verzerrungen und ideo-
logischen Verfremdungen, welche die evangelischen
Rite wie ein Schatten begleiten. Wichtig ist ihm dabei
die Wahrnehmung der Realitit, die Annahme der
konkreten Herausforderungen und die situative Ver-
wirklichung der Nachfolge Jesu. Azevedos eigener
Sitz im Leben ist Lateinamerika mit der Erfahrung
und der Praxis der Theologie der Befreiung, zu der ja
die Ordensgemeinschaften (und darunter - in Eu-
ropa weniger wahrgenommen - besonders die Frau-
enorden) einen wesentlichen Beitrag geleistet haben.
Er schaut aber auch iiber den eigenen Horizont hin-
aus. So sind seine Erwidgungen zum Gehorsam recht
hilfreich. Gerade dem, der sich mit einem desillusio-
nierenden Psychogramm eines Ideals auseinander-
zusetzen hat, ist dieses Buch zu empfehlen.

Linz Manfred Scheuer

B METZ JOHANN BAPTIST/PETERS TIEMO
RAINER, Gottespassion — Zur Ordensexistenz
heute. (104). Herder, Freiburg 1991. Geb. DM 17,80.
Inmitten einer Krise des Gottesglaubens, des Chri-
stentums, der katholischen Kirche und damit auch
der Ordensgemeinschaften versuchen die beiden
Autoren Klarungen und Perspektiven fiir eine neue
Zukunft der Orden zu bieten.

J. B. Metz legte bereits 1977 in seinem Beitrag , Zeit
der Orden” gewichtige Gedanken zur Situation und
zu weiteren Aussichten der Orden vor. Unter sechs
Aspekten versucht er hier die gegenwirtige Lage der
Orden zu durchleuchten und Ausblicke in die Zu-
kunft zu eroffnen. In einer Zeit mit mythisch-religio-
sen Tendenzen ohne echtes Bekenntnis zu Gott seien
gerade die Orden zu echter Gotteszeugenschaft auf-
gerufen, zugleich zu einem eschatologisch begriinde-
ten Zeugnis fiir die Armut. Unsere Zeit mit ihrer
»Unféhigkeit zu trauern” sollte die Orden anregen,
die Sehnsucht nach der eigentlichen Heimat des
Menschen bei Gott aufzuzeigen und sie offen werden
zu lassen fiir echte Utopien. Das ,Ichwerden im An-
dern”, gelebt in aufrichtiger , vita communis”, miifite
ebenso wie die Option fiir die Armen in einer Kirche,
die zum erstenmal in der Geschichte zu einer ,,realen
Weltkirche” wird, zu den weiteren Zielen gehoren.
T. R. Peters fiihrt im Riickgriff auf Gedanken des
evangelischen Kirchenhistorikers Franz Overbeck
(#1905) und in der kritischen Auseinandersetzung
mit Positionen, die Eugen Drewermann in seinen Pu-
blikationen bezieht, aus, worin die eigentliche Pra-
gung des Ordenslebens nach den Evangelischen Ra-
ten bestehen soll. Die Wurzeln des christlichen

Ordensideals sieht er in der exilischen Glaubenssicht
des Judentums. Es miifite stets vorwiegend aus der
»praktischen Lesung des Evangeliums” und weniger
aus der Theologie geformt sein, da letztere nicht sel-
ten zu einer gnostischen Umdeutung neige. Echtes
christliches Ordensideal wire stets eine Reaktion auf
die jeweilige geschichtliche Herausforderung der
Kirche, zugleich spirituell und politisch in seiner Le-
bensweise geprigt, indem es einen kreativen Ver-
zicht auf Schutz und Sicherheit bedeute, eben in
einem Leben, welches bereit wire sich auszusetzen,
beriihren zu lassen und nicht blo8 sich ,rein” be-
wahren will.

Diese Uberlegungen, in sprachlich dichter Form dar-
geboten, bieten sicher zahlreiche Anregungen fiir
eine Auseinandersetzung mit dem derzeit gelebten
und vorgestellten christlichen Ordensideal. Sie aber
umzusetzen in die Realitéat, bedarf es existentiell be-
zogener Reflexion, aber auch eines Wagemuts im
Sinne des Petrus-Wortes: , Herr, auf dein Wort hin
will ich die Netze auswerfen.” (Lk 5,5)

Linz Josef Hormandinger

KRIEG UND FRIEDEN

M BEESTERMOLLER GERHARD, Thomas von
Aquin und der gerechte Krieg. Friedensethik im
theologischen Kontext der Summa Theologiae.
(,Theologie und Frieden”, Band 4). (260). J. P.
Bachem, Koln 1990. Geb.

Mit der vorliegenden theologischen Dissertation pro-
movierte der Autor unter seinem Moderator Prof. P.
Philipp Schmitz an der Phil.-Theol. Hochschule St.
Georgen/Frankfurt. Er ist Mitarbeiter im Institut fiir
Theologie und Frieden in Barsbiittel, das unter der
Leitung von DDr. Ernst Nagel steht.

Thomas von Aquin zihlt in der Frage, ob es einen ge-
rechtfertigten Krieg geben kann, neben Augustinus
zu den groflen traditionsbildenden Autoren. Beester-
moller beschrankt den Interpretationsrahmen seiner
Arbeit auf die Summa Theologica des hl. Thomas in
der begriindeten Annahme, in der Summe die ausge-
reifte Lehre des grofien Dominikaners vor sich zu ha-
ben. Seine Arbeit verfolgt ein zweifaches Ziel: Einmal
will er die genaue Begriindung der bekannten tho-
masischen Bedingungen, die die Fiihrung eines ge-
rechten Krieges rechtfertigen, rekonstruieren; dann
will er auch die Relativierungen ergriinden, die die
thomasischen Bedingungen durch ihre Einbettung in
die hochmittelalterlichen sozio-kulturell selbstver-
standlichen Wertvorgaben erfahren.

Die Arbeit ist mit einer klaren Sachlogik durchkom-
poniert und fithrt daher den Leser mit ihren Argu-
menten und Interpretationen, die sehr séuberlich
und minutios aufgegliedert sind, zum Ergebnis, dem
man kaum die Zustimmung versagen kann.

Der erste Hauptteil bringt die theologisch-ethische
Grundlegung, innerhalb derer Gewaltanwendung
sinnvoll erscheint: Die Realisierung der Gotteseben-
bildlichkeit des Menschen mittels des menschlichen
Gesetzes (der lex humana), das aus dem natiirlichen
Sittengesetz (der lex naturalis) hergeleitet oder in
dessen Rahmen festgelegt wird. Das héchste sittliche



Krieg und Frieden

315

Ziel ist nach Thomas das freundschaftliche Zusam-
menleben, das zu seinem Ziel hat, das ({ibernatiirli-
che) Heil des Menschen zu gewihrleisten. Der
Mensch partizipiert — in besonderer Weise als Auto-
ritdtstrager — an Gottes Heilsfiirsorge.

Der zweite Hauptteil weist zundchst auf, da8 Kirche
und Gesellschaft in der Sicht des Mittelalters, der
Thomas strikt folgt, eine integrale Groge bilden, so-
fern Gott das Heil aller Menschen will, so da8 die
Menschheit actualiter oder potentialiter eine geist-
lich-politische Einheit der ,respublica fidelium” bil-
det (66 et passim). Somit hat auch der ordo der lex
humana die Bestimmung, ,die nach auen in Er-
scheinung tretende Siinde” (67), vor allem in ihrer &r-
gernishaften verfiihrerischen Kraft, moglichst zu un-
terbinden. Die vom ordo caritatis geforderte
Dringlichkeit der Heilsfiirsorge bedingt ein - in un-
seren Augen - recht rigoroses Strafrecht. B. stellt die-
sen Aspekt — Krieg als heilsfiirsorglicher Strafvollzug
an Ubeltdtern in Auftrag und Stellvertretung Gottes
- besonders deutlich heraus. Von hier aus werden
die drei thomasischen Bedingungen eines gerechten
Krieges deutlich. Die Rechtserzwingung ist Sache
des Fiirsten als des zustidndigen Richters, der in der
Urteilsfindung, da es um den heilsorientierten Frie-
den geht, letztlich dem Papst als der Spitze der geist-
lichen Gewalt untersteht. Die gerechte Sache (iusta
causa) bemift sich an der Grofle der gesellschaftlich
in Erscheinung tretenden Siinde und ihrer Ver-
fithrungskraft, wobei die Kriterien der Proportiona-
litit, der ultima causa und der Schonung der Un-
schuldigen zu beachten sind.

Nach dieser Demonstration der beeindruckenden
Konsistenz der Lehre des Thomas unternimmt der
Autor den u. E. gelungenen Versuch, nachzuweisen,
daf in den Augen des hl. Thomas der Krieg gegen
Heiden, Héretiker und Apostaten ein gerechter Krieg
sein kann, und daf diese alle in den Augen des Tho-
mas auch den iibrigen Kriterien eines gerechten Krie-
ges folgen miissen. Er kommt somit u. a. zum argu-
mentativ gut belegten Ergebnis, da8, anders als R.
Bainton es behauptet, der Kreuzzug als ,heiliger
Krieg” durchaus auch dem gewaltbeschrankenden
Kodex unterliegt (168ff). Es wird deutlich, da8 nach
Thomas Kreuzziige, Kriege der Ritterorden gegen
die Heiden, der Krieg gegen die Albigenser und die
Beauftragung Karls von Anjou zur Bekdmpfung des
der Apostasie beschuldigten Kaisers Friedrich II. bei
Einhaltung der naturrechtlichen Kriterien gestattet
sind, wiewohl Thomas versteckte Kritik an der Art
der Kriegsfithrung gegen die Albigenser iibt.

Die Arbeit basiert, wie ihre bestechende Durch-
fithrung zeigt, auf einer griindlichen Kenntnis der
Summa Theologica und zeigt zudem, wie fruchtbar
eine addquate Beniitzung der modernen Hilfsmittel,
in diesem Falle des Index Thomisticus, sein kann. Die
souverdne Verfiligung tiber die ethischen Grundge-
danken der Summa ermdglichen dem Autor eine
Darstellung der thomasischen Lehre von bestechen-
der Konsistenz. Erfreulich auch und dem wissen-
schaftlichen Fortschritt dienlich die Frische, mit der
er sich auf die Interpretationsprobleme der zitierten
Stellen einldf}t, was darauf hinweist, daf8 er sich mit
der einschlégigen Literatur griindlich befafit hat. Das
Literaturverzeichnis am Schluf8 der Arbeit umfafit

denn auch beinahe dreiSig Seiten. Die sehr detail-
lierte Gliederung macht ein Sachverzeichnis {iber-
fliissig; ein Personenregister indes hatte die Praktika-
bilitat des Buches zweifellos erhoht.
Linz Georg Wildmann
B JUSTENHOVEN HEINZ-GERHARD, Francisco de
Vitoria zu Krieg und Frieden. (,Theologie und
Frieden”, Band 5). (214). J. P. Bachem, Koln 1991.
Geb.

Heinz-Gerhard Justenhoven ist wissenschaftlicher
Mitarbeiter von Prof. DDr. Ernst Nagel, dem Leiter
des Instituts fiir Theologie und Frieden und Lehrer
an der Universitidt der deutschen Bundeswehr in
Hamburg, und legt mit dieser Arbeit seine von P.
Philipp Schmitz S] moderierte und von der Phil.-
Theol. Hochschule St. Georgen/Frankfurt angenom-
mene Dissertation vor.

Der spanische Dominikaner Francisco de Vitoria
(1483-1546) gilt als Begriinder der ,Schule von Sala-
manca” und als Griindervater der Spanischen
Neuscholastik (der Autor spricht etwas untiblich von
~Spatscholastik”) des 16. Jahrhunderts. Er ist Zeitge-
nosse Michelangelos, Macchiavellis, Luthers und
Karls V. sowie besorgter Beobachter der osmani-
schen Expansion und sieht sich gerade angesichts
der Kédmpfe Karls V. mit Franz L. sowie der bereits 30
Jahre laufenden Unterwerfung der Indios durch die
Spanier zur Neuerdrterung der Frage nach der
Rechtfertigung von Kriegen innerhalb der Christen-
heit und der RechtmégBigkeit spanischer Herrschaft
in Amerika als Moraltheologe herausgefordert.

Der Autor rekapituliert zunachst den Forschungs-
stand und kommt zum Ergebnis, daf die bisherige
Forschung nur einzelne Aspekte der Lehre Vitorias
vom gerechten Krieg untersuchte. Er stellt sich daher
die Aufgabe, die Normen Vitorias zum gerechten
Krieg nicht nur darzustellen, sondern auch in ihrer
Begriindung nachzuvollziehen. Dies aber kann nur
geschehen, wenn — wie es der Autor versucht — das
moraltheologische System Vitorias in seinem Be-
griindungszusammenhang aufgewiesen wird.
Bestens herausgestellt erscheint uns in vorliegender
Arbeit die Tatsache, mit welcher geistigen Souvera-
nitdt Vitoria die Lehre des hl. Thomas von Aquin
vom gerechten Krieg in seine Zeit {ibersetzt. Der Au-
tor zeigt, nachdem er Vitorias grundsétzliche Posi-
tion zur Gewaltanwendung herausgestellt hat
(27-38), in drei Kapiteln, wie Vitoria die drei thoma-
sischen Kriterien einer gerechtfertigten Kriegs-
fithrung aufgreift und neuinterpretiert: die recht-
miflige ‘bevollméchtigte Autoritit (auctoritas
principis, 39-83), wobei auffillt, mit welcher Selbst-
verstindlichkeit Vitoria das Volk als den urspriingli-
chen Tréger der Staatsgewalt reklamiert; den gerech-
ten Grund (iusta causa, 85-125), wobei die
Forderung der VerhiltnisméagBigkeit bei Kriegserwé-
gung, die vorsichtige Einschéitzung des Missions-
rechts und die Verantwortung der politischen Ent-
scheidungstrager besonders auffallen; schlielich die
rechte Absicht (recta intentio, 127-163), d. h. die Nor-
mierung der Gewaltanwendung, der Tétung Schul-
diger und Unschuldiger, der Sachbeschiadigung, der
Bestrafung und der Landwegnahme, wobei stets das
Gemeinwohl des unschuldigen Staates und die



