148

Knobloch / Mystagogie und Subjektwerdung

STEFAN KNOBLOCH

Mystagogie und Subjektwerdung

Eine Anforderung an die Seelsorge im Kontext der modernen Gesellschaft

Vielleicht stolpern manche iiber beide Be-
griffe, die diesen Beitrag eroffnen: Mysta-
gogie und Subjektwerdung. Was heiflt My-
stagogie? Und was bedeutet Subjektwer-
dung als Perspektive der Seelsorge? Ist diese
Devise nicht so etwas wie ein , Trojanisches
Pferd” in Theologie und Kirche, das den
Zeitgeist des Subjektivismus in den Binnen-
raum der Kirche hereinholt? Der Autor ist
Professor fiir Pastoraltheologie in Mainz.
(Redaktion)

1. Schwierige Begriffe

Begriffe wie Subjektwerdung, Identitats-
findung, Selbstverwirklichung, individu-
elle Autonomie wecken in der Tat vielfach
negative Assoziationen! — als zeige sich in
ihnen die Signatur von Selbstbezogenheit,
Selbstzentriertheit und Egoismus an, in
der man alles andere als einen christlichen
Wert erkennen diirfe. Eher schon das Ge-
genteil: eine fehlgeleitete Subjektivitit, ge-
gen die die Seelsorge anzugehen habe.
Verwandt damit haben manche den Ein-
druck, das Gerede von Selbstverwirkli-
chung und Subjektivitat borde heute iiber.
Subjektivitit sei auf ein verniinftiges Maf§
der ,Rollenidentitit”, d.h. auf ein bere-
chenbares Funktionieren des einzelnen im
sozialen Ganzen zuriickzuschneiden.
Alles dariiber hinaus sei von Ubel. Noch
einmal eine andere Position nehmen jene
ein — und ihre Zahl scheint bis in unsere

Gemeinden im Steigen begriffen zu sein —,
die meinen, letztlich laufe alles auf eine
Auflosung des Subjekts im All-Einen hin-
aus, weshalb auch von daher Subjektwer-
dung keinen Leitbegriff der Seelsorge dar-
stellen sollte.

Und mit ,Mystagogie” verhilt es sich
nicht anders. Man tiberlegt mit Skepsis,
was sich hinter dieser Wortformel verber-
gen konne. Ein Begriff, dem man als Theo-
login und Theologe zwar einmal bei den
Kirchenvitern begegnete, der einem dann
aber griindlich abhanden gekommen war,
es sei denn, man hétte die Mysterientheo-
logie Odo Casels und die entsprechende
liturgiewissenschaftliche Diskussion um
diesen Begriff verfolgt.2 Nun aber ist er
mit einem Mal da, und man koénnte fiir
den ersten Moment als Begriindung fiir
sein Auftauchen einen Zusammenhang
mit der New-Age-Philosophie und der
Esoterik vermuten, Dinge, die heute in der
Luft liegen. Und wieder wire es keine For-
mel, die sich die Seelsorge zu eigen ma-
chen miifite.

Gegeniiber dieser Eingangsstérung be-
ziiglich Mystagogie und Subjektwerdung
mufl man freilich darauf hinweisen, dafd
die Begriffe Subjektsein, Subjektwerdung,
Subijekt seit einer Reihe von Jahren theolo-
gisch hoch besetzt sind.?> Man denke an
den in der politischen Theologie angesie-
delten ,, Kampf um das Subjekt” von J. B.

! Vgl. H. Luther, Religion und Alltag. Bausteine zu einer Praktischen Theologie des Subjekts, Stuttgart

1992, 152f.

2 Vgl. A. Schilson, Den Gottesdienst neu entdecken. Die Liturgische Bewegung als Erbe und Auftrag, in:

Herder Korrespondenz 46 (1992) 567-571.

3 Vgl. zum folgenden H-U. von Brachel, Subjekt werden. Theologische und psychologische Reflexionen
zu einer Theorie innovatorischen Handelns. Zur interdisziplindren Grundlagendiskussion Praktischer
Theologie und ihre Weiterfiihrung in therapeutischen Bereichen, Miinster 1985, 26-43.



Knobloch / Mystagogie und Subjektwerdung

149

Metz* oder an J. Moltmanns Beitrag, der
das Subjektsein des Menschen in Analogie
zum leidensfdhigen und liebenden Gott
als ebensolche Leidens- und Liebesfahig-
keit des Menschen deutet> Eine wieder
andere Grundierung hat das Subjektsein
in der Befreiungstheologie, der es darum
geht, den Armen, Leidenden, Unterdriick-
ten als Subjekt der Theologie zu sehen und
ihn zu lehren, Schritte aus der strukturel-
len Ungerechtigkeit und Bevormundung
zu tun. Allen voran aber riickte K. Rahner
in seiner theologischen Anthropologie
den Menschen als Subjekt in das Zentrum
seines Theologietreibens, indem er ihn als
offene Frage deutet, die geradewegs auf
Gott selbst verweist, ohne daf8 dariiber
Gott fiir den Menschen zu einer verre-
chenbaren Groéfle wiirde.

Wie auch immer: Das, was in den Stich-
worten Subjektwerdung und Mystagogie
vor unser Auge kommt — wobei es sich mit
der Mystagogie noch einmal anders ver-
hélt als mit der Subjektwerdung -, ist
nicht einfach ein Sachverhalt, demge-
geniiber eine prinzipielle Skepsis am Platz
wire. Vielmehr ist es erforderlich, sich die
Bedeutung dieser Begriffe neu zu erarbei-
ten, da sie in der Tat fiir die Seelsorge von
eminenter Bedeutung sind.

2. Subjektwerdung versus Individuali-
sierung

Auf den ersten Blick konnte man meinen,
Subjektwerdung und Individualisierung
beschrieben dasselbe Phinomen. In bei-
den Fallen gehe es offensichtlich um eine
ich-bezogene, egoistische, solidaritats-

arme Lebenshaltung. Das gerade Gegen-
teil ist der Fall: Subjektwerdung, so wie sie
hier verstanden wird, ist ein pastorales
Programm, das verhindert, dafi der ein-
zelne ausweglos in die Falle der Individu-
alisierung tappt, ihr Opfer wird. Um dies
besser zu verstehen, miissen wir einen
Blick auf die heutigen gesellschaftlichen
Verhaltnisse werfen.® Vor einigen Jahren
bereits hat der Soziologe U. Beck die These
aufgestellt, unsere Gesellschaft sei eine Ri-
sikogesellschaft, deren herausragendes
Merkmal es sei, daf$ der einzelne immer
mehr auf sich zuriickgeworfen werde, daf§
ihm zugemutet werde — was gleichzeitig
eine Uberforderung darstellt —, sein Leben
in die eigene Regie zu nehmen.” J. Haber-
mas spricht in dem Zusammenhang sogar
davon, daB die moderne Gesellschaft
die erste kulturelle Formation in der
Geschichte der Menschheit sei, die den
einzelnen dazu verurteilt, ohne das
Fundament verlafllicher Gewilheiten aus-
zukommen und das Leben gewisser-
mafen als offenes Experiment zu wagen.®
Das macht deutlich, welche Grundierung
Individualisierung hier hat. Sie ist wie ein
Vexierbild, an dem sowohl das Element
grofstmoglicher Freiheit als auch grofit-
moglichen Sich-Selbstiiberlassenseins in
den Vordergrund treten kann. Letzteres
ist keine sehr angenehme Erfahrung. Es
liegt nahe, ihr nach Moglichkeit auszuwei-
chen, sie nicht hochkommen zu lassen, zu-
mal dann, wenn die dufleren Lebensbe-
dingungen dies erlauben. Man stattet sich
mit dem Luxus des modernen Lebens aus,
hat die Sorgen und Néte des taglichen
Uberlebens hinter sich und iiberdeckt tie-

4 ]. B. Metz, Glaube in Geschichte und Gesellschaft. Studien zu einer praktischen Fundamentaltheologie,

Mainz #1984, 57-67.

5 Vgl. J. Moltmann, Der gekreuzigte Gott. Das Kreuz Christi als Grund und Kritik christlicher Theologie,

Miinchen 31976.

¢ Vgl. zum folgenden A. Foitzik, Anlehnungsbediirftige Egozentriker. Eine soziologische Studie zur deut-
schen Gegenwartskultur, in: Herder Korrespondenz 46 (1992), 510-514.

7 Vgl. U. Beck, Risikogesellschaft. Auf dem Weg in eine andere Moderne, Frankfurt am Main 1986.

8 Vgl. |. Habermas, Der philosophische Diskurs der Moderne, Frankfurt 1985.



150

Knobloch / Mystagogie und Subjektwerdung

fergehende Lebensbediirfnisse auf konsu-
mistische Weise.

Uber dieser zutreffenden Beobachtung
der Lebenseinstellung vieler darf freilich
nicht vergessen werden, daf8 langst nicht
alle in unserer Gesellschaft im Wohlstand
leben. Eine neue Armut ist im Wachsen.?
Der soziale Abstieg verlduft immer
schneller steil nach unten. Obdachlosig-
keit ist eine Realitdt mitten in unserer Ge-
sellschaft. Wie demnach die pastorale
Hilfe und Begleitung zur Subjektwerdung
marginalisierter Gruppen und einzelner
in der Gesellschaft auszusehen hat, ist eine
ebenso aufgegebene Frage, die nicht uner-
ledigt bleiben darf, nur weil wir uns hier
den wohlsituierten Lebensverhiltnissen
der Mehrheit zuwenden.

Deren konsumistische Lebenshaltung ver-
mag es aber nicht zu verhindern, daf$ ihr
Leben unausgefiillt bleibt, nach , mehr”
und anderem ruft, weshalb sie sich - in
einer neuen Spielart der Individualisie-
rung sozusagen — immer mehr mit sich
selbst zu beschaftigen beginnt. Bei ihr do-
miniert eine ,, Innen- und Erlebnisorientie-
rung”, wie G. Schulze in einer neuen so-
ziologischen Studie zur deutschen
Gegenwartskultur ausfiihrt.' ,Erlebnis-
gesellschaft” ist fiir ihn die Formel, in der
die heutigen Lebensverhéltnisse deutlich
werden. Bildete frither das Erleben eine
Begleiterscheinung des Lebens, so sei es
heute zu einer zentralen Kategorie gewor-
den: ,Innenorientierung ist Erlebnisorien-
tierung”."! Im Erlebnis werde sozusagen
der Sinn des Lebens einzuholen versucht.
Von dieser These her riickt die moderne
bzw. modische ,Asthetisierung des Le-
bens” in ein helles Licht. Die &sthetische
Verfeinerung der Alltagsgegenstdnde des
Lebens, ihre Verchromung, Verglasung,

Verspiegelung und Durchstylung bis in
die Architektur und die Gestaltung 6ffent-
licher Pldtze hinein ist letztlich als Aus-
druck der Erlebnisorientierung von heute
zu verstehen. Besonders auffallig scheint
mir in dem Zusammenhang die Astheti-
sierung unserer Innenstidte und Ein-
kaufszentren in der Advents- und Vor-
weihnachtszeit, die gewissermafien den
Asthetisierungsbedarf des heutigen Men-
schen dazu beniitzt, seine Konsumwiin-
sche zu stimulieren.

Wie auch immer: Hinter der Asthetisie-
rungswelle und der Erlebnisorientierung
wird ein Orientierungsbediirfnis sichtbar,
das auf die Schattenseite der Individuali-
sierung aufmerksam macht. Alleingelas-
sen im Orientierungsbedarf seines Lebens
fiihlt sich der einzelne nicht wohl. Sein
Orientierungsbediirfnis drangt iiber die
Losungsansitze der Asthetisierung und
der Erlebnisorientierung weiter zur , Aus-
bildung neuer sozialer Formen”!2 In ih-
nen hofft er die vermifite kollektive Le-
benssicherheit und stabile orientierende
Verhaltensmuster wiederzufinden.

Wenn diese soziologischen Analysen zu-
treffen, dann erwachst aus ihnen die aktu-
elle Anforderung an die Seelsorge, der
modernen Tendenz zu neuen sozialen
Formen, zur Kollektivierung aufgrund
der erfahrenen Individualisierung, Rech-
nung zu tragen, indem sie ihr Wissen um
den Menschen einsetzt, um ihn an eine
Subjektwerdung heranzufiihren, in der er
beides findet: sein Subjektsein wie seine
radikale Verwiesenheit auf die anderen,
oder besser, sein Subjektsein als radikale
Verwiesenheit auf andere.

Hier ist nun der Ort, die theologische Sub-
jekttheorie zu entfalten, die der seelsorgli-
chen Arbeit heute zugrundeliegen miifite,

9 Vgl. S. Leibfried, W. Voges (Hg.), Armut im modernen Wohlfahrtsstaat. Sonderheft 32/1992 der Kélner
Zeitschrift fiir Soziologie und Sozialpsychologie, Opladen 1992.
10 Vgl. G. Schulze, Die Erlebnisgesellschaft. Kultursoziologie der Gegenwart, Frankfurt, New York 21992.

1 G. Schulze, Die Erlebnisgesellschaft, 38.

2 A. Foitzik, Anlehnungsbediirftige Egozentriker, 511.



Knobloch / Mystagogie und Subjektwerdung

151

damit sie das hier angedeutete Ziel iiber-
haupt erreichen kann. Es liegt namlich
durchaus auf der Hand, daf die kirchliche
Pastoral ohne Vergewisserung der theolo-
gischen Subjekttheorie auf den Gedanken
kommen konnte, der derzeitigen Tendenz
zur Bildung neuer sozialer Formen ver-
meintlich dadurch Rechnung zu tragen,
daf3 sie den einzelnen in seinem Subjekt-
sein erneut iberspringt und strategisch
auf eine wenig subjektorientierte und
schon gar nicht subjektkonstitutive ,Sy-
stemintegration” setzt.> Bei solcher
Systemintegration wird der Anspruch des
Subjekts vom Anspruch des Systems ver-
schlungen, wéhrend in der die beiden
Pole austarierenden Sozialintegration das
Subjekt in der Integration in die Gruppe
gerade zu sich findet.

Bei der Sozialintegration bedingen beide
Pole einander: der Pol der Gemeinschaft
den des Subjekts und umgekehrt. Das
heifst, von wirklicher Gemeinschaft, theo-
logisch von ,,communio”, ist dann zu re-
den, wenn in ihr der einzelne sein — noch
naher zu definierendes — Subjektsein ge-
winnt. Von wirklichem Subjektsein ist
dann zu reden, wenn es in der Gemein-
schaft wachsen und sich entfalten kann.
Dennoch liegen fiir mich beide Begriffe
nicht einfach auf der gleichen Ebene. Ge-
wifl gibt es Subjektsein nicht ohne Ge-
meinschaft, Gemeinschaft nicht ohne die
Subjekte. Worauf aber dieses gegenseitige
Bedingungsgefiige hinauslduft, ist letzt-
lich nicht die Gemeinschaft, sondern das
einzelne Subjekt. Um dieses geht es. Allein
ihm kommt origindr die Bezeichnung
»Subjekt” zu, nie der Gemeinschaft als sol-
cher. Von ihr - und damit auch von ihren
strukturellen Ausformungen in eine Ge-

meinde, eine Ortskirche, eine Bistumslei-
tung — 143t sich nur in analogem Sinn vom
Subjekt reden. Doch damit sind wir schon
mitten beim Sachverhalt des theologi-
schen Subjektverstandnisses.

3. Die theologische Subjekttheorie

Bei der Skizzierung der theologischen
Subjekttheorie kann man von der These
Habermas” ausgehen, daf8 das ,, urspriing-
liche Selbstbewufltsein kein dem Subjekt
innewohnendes, ihm zur Disposition ste-
hendes, sondern ein kommunikativ er-
zeugtes Phanomen ist”."* Habermas un-
terscheidet also zwischen Subjekt und
Selbstbewuftsein des Subjekts, was soviel
bedeutet wie die Unterscheidung von An-
lage und Aktualisierung dieser Anlage,
und will sagen, dafl die Aktualisierung
dieser Anlage, also die Subjektwerdung,
aus der Intersubjektivitit hervorgeht,
oder, wie Habermas sagt, ein kommuni-
katives Phanomen ist.

Diese Aussage ist nach zwei Seiten abzusi-
chern: Weder entsteht das Subjektsein erst
in der Kommunikation, noch geht es nach
der anderen Seite in dieser einfach auf.!®
Ich gehe zum Beispiel nicht einfach in dem
auf, wie mich andere sehen. Ich bin mir
gewifl dessen nicht so sicher, wer ich in
meinen eigenen Augen bin, bin mir aber
immer der Differenz zwischen der Wahr-
nehmung, die andere von mir haben, und
meiner Selbstwahrnehmung bewufit. Ich
gehe also in der Kommunikation mit an-
deren nicht vollends auf. Ich nehme an
mir Dimensionen wahr, die deshalb nicht
auf schlichte Kommunikationsverweige-
rung deuten, sondern ganz im Gegenteil
auf eine Kommunikationsform verwei-
sen, die iiber die zwischenmenschliche

3 Vgl. ]. Werbick, System und Subjekt, in: F. Bickle u. a. (Hg.), Christlicher Glaube in moderner Gesell-
schaft. Teilband 24, Freiburg Basel Wien 1981, 101-139, hier 131f.
14 J. Habermas, Nachmetaphysisches Denken, Frankfurt 1988, 217.

15 Vgl. H. Luther, Religion und Alltag, 67-73.



152

Knobloch / Mystagogie und Subjektwerdung

hinausliegt, ja die erst die Voraussetzung
zur zwischenmenschlichen Kommunika-
tion schafft. Das sind sozusagen raumoff-
nende Uberlegungen, die an die theologi-
sche These heranfiithren, daff der Mensch
grundsdtzlich von seinem Wesen als
Mensch her ,,offen” ist, sich transzendiert,
nicht sosehr weil ihm danach, sondern
weil er danach ist. Er transzendiert sich —
auf Gott hin. Die von Gott gelegte Bezie-
hungsachse macht den Kern seines Sub-
jektseins aus. Es ist relational zu Gott zu
denken oder es ist nicht zu denken. Es ist
eine apriorische Gabe, ein nicht vom Men-
schen selbst ableitbares Daseinsdatum,
ein Vorzug, der ihn von allen geschaffe-
nen Dingen unterscheidet.

Will man diese Kernstruktur der theologi-
schen Subjekttheorie in ihre Einzelaspekte
entfalten, dann lassen sich folgende Ele-
mente hervorheben: Das Subjekt kann
,,sich nicht aus sich selbst bestimmen®.16
,Aus sich selbst” wiirde heifien, es hatte
seinen Grund und sein Zentrum in nichts
anderem als in sich. Eben das aber ist nicht
der Fall. Deshalb muf$ man in der Tat et-
was gegen eine so verstandene Selbstbe-
stimmung haben. Selbstbestimmung je-
doch in dem Sinne, der Konstitution des
Subjektseins in Gott und der Beziehungs-
achse zu ihm innezuwerden — das macht
ihr richtiges Verstiandnis aus. Subjektsein
beziehungsweise Subjektwerdung ge-
schieht demnach als Anerkennung der
Verwiesenheit auf Gott. Nur sollte das
mehr sein als eine im Kognitiven angesie-
delte, lediglich ,, gewufite” Verwiesenheit,
die aber faktisch fiir mein Leben folgenlos
bliebe — so wie einer ,,wissen” mag, daf$ es
irgendwo auf den weiten Weltmeeren die

Fidschiinseln gibt, mit denen er aber ein
Leben lang nichts zu tun bekommen wird.
Mit der Beziehung zu Gott und daher mit
der Subjektwerdung verhalt es sich nun so,
dagB sie in dem Mafle wichst, in dem ich
mich dem ,, Anderen” — Gott wie auch den
anderen Menschen - aussetze.” In den
Denkkategorien des jiidisch-christlichen
Philosophen Lévinas gedacht, ist es ge-
rade so, dal der andere grundsitzlich
schon in der Spur des Anderen, des Un-
endlichen (also Gottes) erscheint. Indem
ich ihm als dem Anderen begegne, be-
gegne ich auch schon dem Unendlichen,
und eben darin entwickelt sich mein Sub-
jektsein. Lévinas bringt das auf die prag-
nante Formel: , Die Subjektivitat ist nicht
ein Fiirsich; sie ist ... urspriinglich ein Fiir-
einen-Anderen.”’® Das ,Andere” — so-
wohl verstanden von Gott wie auch von
den anderen Menschen — entfremdet mich
nicht, sondern fithrt mich zu mir selbst.
Ich bin nicht Subjekt im Nominativ, ich
sage mir mein Subjektsein nicht selber zu.
Ich bin Subjekt im Akkusativ — ich werde
durch die Beziehung des Anderen zu mir
zum Ich, zum Subjekt.! Weil das so ist,
kann niemand ,auf Kosten anderer”?,
sondern nur in der Kommunikation mit
anderen zum Subjekt werden.

Ist damit die Kernstruktur der theologi-
schen Subjekttheorie erkennbar, wonach
die Subjektivitit des Menschen in der
Signatur von Verwiesenheit, Offenheit,
Transzendierung der eigenen Grenzen,
Kommunikation zu denken ist, so ist jetzt
davon zu sprechen, dafs der Weg der pa-
storalen ErschlieBung dieses Subjektseins
als Mystagogie bezeichnet werden und wie
dieser Weg in Ansitzen verlaufen kann.

16 J. Werbick, System und Subjekt, 135.

17 Vgl. H. Luther, Religion und Alltag, 74-80: Die andere Subjektivitit. Zum Humanismus des anderen

Menschen bei Emmanuel Lévinas.
18 Zitiert nach H. Luther, Religion und Alltag, 77.
9 Ebd.77.
2 J. Werbick, System und Subjekt, 136.



Knobloch / Mystagogie und Subjektwerdung

153

4. Mystagogie

Mystagogie?!, von griechisch ,,mysterion
agein”, ins Geheimnis einfiihren abgelei-
tet, bedeutet nichts anderes, als den Men-
schen vor das Geheimnis zu fithren, das er
immer schon ist. Welches ist dieses Ge-
heimnis? Es ist sein Subjektsein (im theo-
logischen Sinn), also die Tatsache, daf§ er
in der Kernstruktur seines Wesens eine
auf Gott hin und darin auch auf andere
hin offene Existenz ist, die nicht in sich,
sondern in der Uberschreitung ihrer selbst
auf andere hin zu sich kommt. Gott ist so-
zusagen von Anfang an die andere Seite
des Subjektseins des Menschen. Mystago-
gie bzw. mystagogische Seelsorge sucht
deshalb ,,iiber alles rationale Andozieren
der Existenz Gottes hinaus“? die leben-
dige Erfahrung Gottes im einzelnen auf,
»die aus der Mitte der eigenen Existenz
aufsteigt.”?

Das ist zundchst nur die generelle Rich-
tungsangabe der Mystagogie, noch nicht
schon ihr methodischer Aufweis, welchen
konkreten Weg sie zu gehen hat. Es
kommt sofort ein zweites Element der ge-
nerellen Richtungsanzeige hinzu: My-
stagogie versucht nicht nur, die Erfahrung
Gottes im Leben eines Menschen aufzu-
zeigen, sondern versucht auch in jenen Be-
reich hineinzufiihren, ,,wo der innerste
Mensch sich fiir Gott entscheidet,”?* oder
wo er, um es anders zu sagen, bewufit und
reflex an seiner Subjektwerdung arbeitet.
Gewifs darf man keine falschen und zu
platten Erwartungen an den mystagogi-
schen Aufweis der Erfahrungen Gottes
haben. Hier ist schon wichtig zu beachten,
dafl nicht vom Aufweis Gottes, sondern
vom Aufweis der Erfahrungen von Gott

die Rede ist. Der Unterschied ist erheblich.
Gott selbst ist uns niemals zur Verfiigung.
Mit ihm kénnen wir niemals direkt und
unverstellt, sozusagen von Angesicht zu
Angesicht, zu tun bekommen. Das weifl
schon der alttestamentliche Jahweglaube,
etwa wenn Mose am Sinai vor Gott die
Augen bedeckt. Gleichwohl interpretiert
das aus Agypten und durch das Schilf-
meer gerettete Volk seine Rettung als die
Tat Gottes. Es ist eine Erfahrung, die von
Generation zu Generation weitergegeben
wird und als Exoduserfahrung die Grund-
signatur des immer anwesenden Gottes
darstellt.

Mystagogie als Weg in die Erfahrung mit
Gott ist ein behutsamer Weg; er wider-
steht der Versuchung, Abkiirzungen zu
gehen, um schneller ans Ziel zu kommen.
An ein falsches Ziel moglicherweise, nim-
lich an sozusagen nur vom Menschen pro-
jizierte ,Erfahrungen”, die die Signatur
menschlicher Projektion, aber nicht der
Erfahrung Gottes tragen. Solche Projek-
tion ist nie ganz ausgeschlossen. Die Mog-
lichkeit dazu aber ist kein grundsétzlicher
Einwand gegen die Mystagogie. Denn
wenn man die Sache richtig betrachtet, ist
die Fehldeutung und Projektion menschli-
cher Sehnsiichte auf Gott doch nur méog-
lich innerhalb der grundsatzlich ihm offe-
nen Erfahrung Gottes.

Worum es in der Mystagogie geht, lafit
sich an der Tauferfahrung Jesu im Jordan
exemplarisch aufzeigen. Jesus muf3 es im
Moment seiner Taufe durch Johannes of-
fenbar wie Schuppen von den Augen ge-
fallen sein, wie nah ihm Gott der Vater
war. Die Formel ,,Du bist mein geliebter
Sohn” als Erkenntnis dieser Stunde, die

2 Vgl. S. Knobloch, H. Haslinger (Hg.), Mystagogische Seelsorge. Eine lebensgeschichtlich orientierte Pa-

storal, Mainz 1991

2 K. Rahner, Strukturwandel der Kirche als Aufgabe und Chance. Neuausgabe mit einer Einfithrung von

J. B. Metz, Freiburg Basel Wien 1989, 103.
2 Ebd. 103.

24 K. Rahner, Uber die heilsgeschichtliche Bedeutung des einzelnen in der Kirche, in: Ders., Sendung und
Gnade. Beitrage zur Pastoraltheologie, Innsbruck 1959, 115.



154

Knobloch / Mystagogie und Subjektwerdung

von da an sein Leben pragt, wirft sein bis-
heriges Leben um. Er geht in die ,Wiiste”,
dem Ort der Vergewisserung Gottes, und
tritt als Verwandelter vor die Offentlich-
keit, um ihr Gott als den nahen und lieben
Vater, als den ,,Abba”, fiir alle zu verkiin-
den.

Im Horizont der Tauferfahrung Jesu wird
deutlich, dafl in Analogie zu Jesus auch
aus meinem Leben die GewifSheit aufbre-
chen will, daf8 ich , geliebter Sohn, geliebte
Tochter” bin. Das wiirde eine Erméchti-
gung ins Leben bedeuten, eine Schubkraft,
die das Leben verdndert. So wiirden wir in
der Tat zu Menschen, die Stand gefafit ha-
ben in Gott — das besagt ja das Wort ,Glau-
ben“? —, die dann nicht iiberspiilt wiirden
von den &ufieren Umstinden und den
funktionalen Zusammenhéngen des Le-
bens, sondern die als Subjekte die dufieren
Umstande bestehen.

Wie aber ,,geht” solche Mystagogie? Wo
und in welchen Lebenssituationen geht sie
mit Menschen um, um sie bei ihrer Sub-
jektwerdung, d. h. bei ihrer Entdeckung
der Erfahrungen mit Gott zu begleiten?
Um diese Frage darf ich mich hier einer-
seits nicht driicken, denn in ihr beriihre
ich ja den springenden Punkt dieser Uber-
legungen, andererseits ist hier nicht der
Raum geboten, darauf allzu detailliert zu
antworten.?® Grundsatzlich mochte ich sa-
gen, daf fiir die mystagogische Seelsorge
alle Begegnungen mit Menschen in Frage
kommen, die heute (noch) zum pastoralen
Alltag zdhlen. Begegnungen z. B. mit
einem Brautpaar im Rahmen der Trauvor-
bereitung, mit Eltern von Tauflingen, von
Erstkommunionkindern, Begegnungen
auch mit Alten, Kranken, Sterbenden.
Eine dieser Begegnungen, die mit einem
Brautpaar, sei hier skizziert: Mystagogi-

sche Seelsorge bedeutet hier, unbefangen
bei den beiden anzufangen, ihre Erfahrun-
gen zu Wort kommen zu lassen, die sie
miteinander und aneinander gemacht ha-
ben. Ich weif3, das klingt utopisch bis naiv.
Die gewohnlichen Brautgesprache lassen
tiefergehende Erfahrungen nicht zu. We-
der das Brautpaar noch die Seelsorger
wollen sie artikulieren. Wer aber sagt, dafl
das fiir immer so bleiben muf$? Die Seel-
sorger sollen sich erzdhlen lassen und
zum Anlafl des Erzihlens werden, wie die
beiden sich sehen, welchen Weg sie mit-
einander gegangen sind, welche Hoff-
nung sie fiir die Zukunft haben, welche
Gefiihlsambivalenzen den Aufbruch in
das gemeinsame Leben begleiten. Schlecht
beraten wire, wer dies als Psychologis-
mus abtdte, der vom ,eigentlichen” seel-
sorglichen Auftrag wegfiihrte. Nur aus
der existentiellen Vergewisserung des
konkreten Lebens- und Liebesstoffes 1af3t
sich die Frage gewinnen, welche positiven
Lebensmoglichkeiten sich fiir ein Paar
eroffnen, indem einer am anderen den
Wert entdeckt, den jeder der beiden — um
es theologisch zu sagen — als von Anfang
an von Gott Geliebter fiir den Partner dar-
stellt.

Notwendig ist, dal die Seelsorger die
mystagogische Qualitdt der Liebe zwi-
schen Mann und Frau entdecken und
schitzen lernen. Wenn sie darin Fort-
schritte machten, wiirden sie eines Tages
vor dieser Liebe dieselbe Ehrfurcht emp-
finden, die sie z. B. dem Sakrament der
Ehe auf abstrakte Weise entgegenbringen.
Es miifite nachdenklich stimmen, ja die
Frage nach der menschlichen Qualitat der
Seelsorge provozieren, wenn bei Seelsor-
gern die Ehrfurcht vor einem Sakrament
grofer wire als vor einem Paar. Erst wenn

% Vgl. ]. Ratzinger, Einfithrung in das Christentum. Vorlesungen iiber das Apostolische Glaubensbe-

kenntnis, Miinchen 1968, 43-48.

% Vgl. dazu in Vorbereitung S. Knobloch, Wieviel ist ein Mensch wert? Einzelseelsorge — Grundlagen und

Skizzen, Regensburg 1993.



Knobloch / Mystagogie und Subjektwerdung

155

ihre Ehrfurcht vor einem Paar wiichse,
wiirde ihre ehevorbereitende Seelsorge
zum gliickhaften Entdecken der gottge-
wollten Bedeutung der Partner fiireinan-
der beitragen, ohne daf3 sie deshalb - das
ja gerade nicht! - in einen falsch-frommen
Zungenschlag verfallen sollten, indem sie
die Partnerbeziehung in den siebten Him-
mel hében und aus Scheu vor der Wirk-
lichkeit und dem, was dem Menschen
wirklich frommt, die Spannungen, Unsi-
cherheiten und Beziehungszweifel unaus-
gesprochen und unbearbeitet lielen.

Mystagogie und Subjektwerdung: Je ldn-
ger man dariiber nachdenkt, um so deutli-
cher zeigt sich, da8 die auf die Subjekte
und auf die Subjektwerdung ausgerich-
tete Seelsorge die den heutigen gesell-
schaftlichen Gegebenheiten angemessene
Form der Seelsorge ist. Sie iiberspringt
nicht das heutige Individualisierungspha-
nomen, indem sie die Leute moralisch als
Egoisten beschimpft. Sie weicht vor ihm
auch nicht dadurch aus, daf8 sie jene, die
sich noch ansprechen lassen, in einen
binnenkirchlichen Raum ruft, in dem
nicht Selbststand und Lebenserméchti-
gung gefragt sind, sondern Angstlichkeit,
Unterwiirfigkeit, ~ Nicht-auf-der-Héhe-
der-Zeit-Sein, also gewissermafien ,Un-
plinktlichkeit”, gettoisierende und distan-
zierende Tendenzen den Ton angeben.
Anders herum charakterisieren die Stich-
worte Mystagogie und Subjektwerdung
eine Seelsorge, die sich den bedrohlichen
Individualisierungssymptomen von
heute stellt und sie durch die befreiende
Perspektive der Subjektwerdung von in-
nen zu bearbeiten versucht. Das wire
dann keine Seelsorge, die nur mit dem In-
nenraum des Menschen, mit seiner Seele,
zu tun hatte, wortiber der gesellschaftliche
Kontext in Vergessenheit geriete und aus-
geblendet bliebe. Ganz im Gegenteil: sie

reagierte aus dem ureigenen Impuls des
christlichen Subjektverstdndnisses auf die
Problemlagen von heute und legte die
Lunte an Lésungen, die den einzelnen von
der Fessel der lebensbedrohlichen Indivi-
dualisierung befreien.

5. Einige Konsequenzen daraus:
Was in der Kirche gelten soll

In der eingangs dargelegten Analyse der

gesellschaftlichen Verhiltnisse nach G.
Schulze wurden wir darauf aufmerksam,
daf8 die gesellschaftlich bedingte Indivi-
dualisierung zur Ausbildung neuer sozia-
ler Formen fiihrt. Als eklatantes Beispiel
dafiir mégen die , Autonomen” und die
»Skinheads” stehen,” Personengruppen
eines sozialen Milieus, die in jiingster Zeit
als Rechtsradikale die Demokratie an der
Whurzel erbeben lassen. Ich nenne sie hier,
weil sich an ihnen am deutlichsten ablesen
lafit, was tendenziell von allen neuartigen
Milieubildungen gilt: sie weisen eine
»Struktur des Nichtverstehens” gegen-
iiber anderen auf. Das soll heifien, sie ge-
winnen ihre innere Konsistenz aus der
Abgrenzung von anderen. Gegeniiber an-
deren - einzelnen wie Milieus - steigt der
Pegel der Aggressivitat und Ablehnung.

Vor diesem Hintergrund ermessen wir die
unmittelbare politische Bedeutung, wel-
che die Kirche hat, wenn sie Orte anbietet,
an denen ihre Mitglieder an der Subjekt-
werdung arbeiten. Die solidarische Sub-
jektwerdung entbindet den einzelnen
mehr und mehr von sich und macht ihn
offen fiir das Andere und den Anderen —
eine Aufgabe, die heute von grofier gesell-
schaftlicher Aktualitat ist. Wenn es also in
der Kirche um Subjektwerdung geht,
dann gilt in ihr Solidaritat, und zwar uni-
versale Solidaritdt. Darin aber wird die
Lunte an die Uberwindung des Nichtver-
stehens anderer Menschen, anderer Haut-

% Vgl. A. Foitzik, Anlehnungsbediirftige Egozentriker, 513.



156

Knobloch / Mystagogie und Subjektwerdung

farbe, anderer Kulturen, anderer Sprachen
gelegt. Die traurige Wahrheit allerdings
ist, daB8 die Kirche — ganz allgemein ge-
sprochen — faktisch kaum mehr Solida-
ritatspotential aufweist als die sie umge-
bende Gesellschaft. Sie hat nicht nur
geschichtlich Feinde produziert und sie
um der Rechtglaubigkeit willen aus sich
ausgeschieden und vernichtet. Sie produ-
ziert bis heute in einer wenig reflektierten
Terminologie ,Fernstehende”, Andere,
von denen sie sich wegdefiniert, statt in ih-
nen in einer Umkehrung des Paradigmas
jene zu sehen, in deren Andersheit und
Fremdheit sich die Spur des unendlichen
Gottes anzeigt. , Fernstehende” entweder
von sich wegzudefinieren oder sie zum
Objekt einer vergeblichen pastoralen
Sorge zu machen, wird weder so noch so
deren Subjektsein gerecht.

Wichtig ist noch ein anderer Hinweis?,
der an unsere Uberlegungen zu Mystago-
gie und Subjektwerdung erginzend ange-
fligt werden muf3, damit sie nicht falsch
gelesen werden und am Ende zu falschen
Ergebnissen fiihren. Die Rede von der
Mystagogie als begleitendem Weg zur
Subjektwerdung versteht sich nicht so, als
sei Subjektwerdung jemals ganz erreich-
bar, als komme sie je an ihr Ziel, wenn
man sie nur hartnackig und konsequent
verfolgt. Diese Erwartung sollte in der
Kirche nicht gendhrt werden. Damit ist
nicht das geringste gegen die Sache der
Subjektwerdung gesagt. Aber es ist Wert
darauf gelegt, daf sie, mit H. Luther ge-
sprochen, ein ,regulatives Prinzip“?,
nicht aber ein konstitutives Ziel darstellt.
Ein regulatives Prinzip regelt Abléufe,
gibt die Richtung an, in der ein Ziel liegt.
Es halt sich nicht fiir das Ziel selbst. Le-
bensprozesse in Richtung auf die Subjekt-

werdung anzulegen, ist das eine. Dort an-
zukommen, ist das andere. Es ist nicht ge-
gen die Rede von der Subjektwerdung ge-
richtet, sondern schiitzt sie und
unterstiitzt sie, wenn man zugesteht und
einrdumt, daf8 die Subjektwerdungspro-
zesse im Ergebnis fragmentarisch bleiben.
Zu Unrecht sieht man in Fragmenten gern
einen génzlich gescheiterten Weg, ein in
Triimmern abgebrochenes Unternehmen.
In Wirklichkeit wird man Fragmenten ge-
rechter, wenn man aus ihnen die Sehn-
sucht nach dem Ziel herausliest, das sie
freilich aus eigener Kraft nicht erreicht ha-
ben. Es braucht nicht viel Phantasie um zu
sagen, was von daher in der Kirche gelten
soll: nicht ein rigides Hochstmaf, das viele
,unterlaufen” werden, wobei sie sich Vor-
wiirfe machen, daf8 sie es unterlaufen, son-
dern ein ermutigendes, verstehendes, ein-
fithlendes Umgehen mit Lebenslaufen, so
wie sie sind, weil nur dies die Phantasie zu
nédchsten, immer kleinen Schritten der Le-
bensentwicklung, der Subjektwerdung,
befliigelt.

Noch eine letzte Konsequenz sei angedeu-
tet, wobei klar ist, da8 die hier genannten
Konsequenzen sozusagen beliebig sind,
also auch andere, vielleicht wichtigere,
hitten gezogen werden kénnen. Bei der
Erstellung des Weltkatechismus ging man
offenbar davon aus, den verschiedenen
Katechismusinitiativen in den einzelnen
Landern - die ihrerseits nicht zuletzt auf
romisches Dréngen ins Leben gerufen
worden sind - eine fiir alle verbindliche
Grundlage zu geben. Dahinter wird ein
Verstindnis des kirchlichen Lehramts
(zunéchst des romischen und dann des or-
dentlichen bischoflichen) sichtbar, das die
Glaubigen nur in der Rolle der Hérenden
bzw. der Rezipienten sieht. In ein Para-

2 Vgl. H. Luther, Religion und Alltag, 160 -182.

? Ebd., 163. H. Luther spricht hier allerdings von Identitit, aber man verfélscht seine Aussageintention
nicht, wenn man die Gedanken auch auf die Subjektwerdung bezieht.



Knobloch / Mystagogie und Subjektwerdung

157

digma gefaf8t 1afst sich vom Delegations-
paradigma sprechen:® Das kirchliche
Amt lehrt, die Schar der Glaubigen hort.
Nach dem 2. Vatikanum ist dieses Para-
digma langst durch das Interaktionspara-
digma abzultsen, nach dem die Wahr-
heitsfindung im Glauben sich im
InteraktionsprozefS zwischen Lehramt
und Gldubigen (und wissenschaftlicher
Theologie) vollzieht. Wenn auch zum Be-
griff des ,consensus fidelium” offenbar
theologisch das Letzte noch nicht gesagt
ist,3! so ist doch zumindest unbestritten,
daf8 der Glaube nicht eine Grofie ist, die
vom Lehramt der Kirche nach unten an
die Glaubigen iibermittelt wird; sondern
alle Teile der Kirche wirken an dessen Ge-
staltung mit. ,Hinter dem Riicken der
Glaubenden”®? 148t sich nicht iiber den
Glauben entscheiden. Daf8 dies so ist, wird
erst im Licht unserer Uberlegungen zur
Subjektwerdung so richtig klar.

Wenn es in der Kirche um die Subjektwer-
dung des einzelnen geht, und dies in der
wechselseitigen Bezogenheit aufeinander,
wenn es, so gesehen, die Communio der
Kirche um der Subjektwerdung des ein-

zelnen willen gibt, dann darf nicht ausge-
rechnet die Wahrheitsfindung dieser Kir-
che hinter dem Riicken der Glaubenden
erfolgen. Der die Kirche leitende und be-
gleitende Geist Gottes wird zwar auch
dann noch zu verhindern wissen, daf$ die
Kirche in ihrer Wahrheitsfindung in den
planen Irrtum abgleitet. Theologisch aber
ist die Wahrheit des Glaubens bei den
glaubigen und sich im Glauben austau-
schenden Subjekten in besseren Handen
als bei einer von den Subjekten und ihrer
Wabhrheitsfindung sich unabhéngig wah-
nenden Institution.

Die Stichworte Mystagogie und Subjekt-
werdung haben uns vor eine reiche Palette
von Fragen gefiihrt. In ihnen bricht sich in
verschiedenen Spiegelungen das eine und
gleiche Problem: der einzelne auf seinem
Weg zur Subjektwerdung, auf dem ihn die
mystagogische Seelsorge behutsam zu be-
gleiten hat. Kommt diese heute zu kurz,
dann droht der einzelne das Opfer der ihn
verschlingenden Individualisierung zu
werden — eine diistere Vision, vor der wir
bewahrt bleiben mégen.

% Vgl. W. Beinert, Was gilt in der Kirche, in: Ders. (Hg.), ,Katholischer” Fundamentalismus. Héretische
Gruppen in der Kirche?, Regensburg 1991, 15-51, hier 35.
31 Vgl. U. Ruh, Problemanzeige. Was meint Glaubenssinn des Gottesvolkes heute?, in: Herder Korre-

spondenz 46 (1992) 495.
32 ]. Werbick, System und Subjekt, 134.

\nyil'ﬂlllﬂ'

@oorg Benzler
Eugen Drewormann
Steglrisd Rudolf Dunde
Norbert Breinacher
Josef Grinwald
Johaanes mlmuhx

Waerner Holzgrave
Hanna-Renate Laurien
Harimut Meesmann
Edith Nishuols
Eleonore von Rotenhan
Raiger Scbwarzenthal
Dorothee Sdlle
Fulbert Steffensky
Rita 8dssmuth
Thomas Webers

GTB

Herausgegeben von Slegfn
Originalausgabe [3-579-01120-0] ‘GTB:1120
* Bekannte kathohsche und nicht katholisqhe Autormnen und
‘Autoren fragen, ob und - wenn ja - wie der kaﬂw"hschen I(xrche
angesmhts des autoritiren Gebarens ihrer Fithrungsschicht in
| einer offenen Gesellschaft noch zu helfen ist. Die unterschledh- :
- chen Antmrhen reprsentieren die Vielfalt an knhschen Emstel e
‘ lungen gegenuber dem Katholizismus.

ed R. Dunde 176 Sexten 19, 80

) Giitersloher
AN V""rlagshnus

-o-....ooouoo.oooovo‘o.u‘ocooonoo-o‘oo‘aoornoouoo



