
Knobloch Mystagog! und Subjektwerdung

STEFAN

Mystagogle und Subjektwerdung
Fine Anforderung die eelsorge Kontext der modernen Gesellschaft

Gemeinden SteigenenZ.u Se1IN
Vielleicht stolpern manche über beide die meıinen, letztlich aufe alles auf eine

die diesen itrag eröffnen: Mysta- Auflösung des Subjekts -Einen hin-gogıe und Subjektwerdung, Was heißt MY-
stagogle? Und Was bedeutet Subjektwer- weshalb auch VOolmn daher Subjektwer-
dung Perspektive derrgeIst diese dung keinen Leitbegrifi der Seelsorge dar-
Devise nıicht SC  So  O  ) ELW wıe eın „Trojanisches stellen solite
Pferd” Theologie und e, das den Und muıt „Mystagogle“” verhält es sichZeıtgeist des Subjektivismus den Binnen-
(Taum der Kirche hereinholt? Der utor ist nich:  —A anders. Man überlegt mut Skepsis,
Professor Pastoraltheologie Maınz. Wäas sich hinter dieser OTrL{Oorme!| verber-
on SCN onne. kın Begriff, dem Theo-

login und Theologe ZWi einmal bei den
Kirchenvätern begegnete, der einem dannSchwierige aber gründlich bhanden gekommen

Begriffe WIe Subjektwerdung, en! (D sel denn, Inan hätte die Mysterientheo-
findung, Selbstverwirklichung, individu- logie Odo Casels und die entsprechende
elle Autonomie wecken der lat vielfach liturgiewissenschaftliche Diskussion um  S

negatıve Assoziationen! zeige sich diesen Begriff verfolgt.“ Nun aber ist
ihnen die igna VvVon Selbstbezogenheit, muıt einem Mal da, und AIl könnte
Selbstzentriertheit und Egoismus an, den ersten Moment Begründung
der 1a alles andere als einen christlichen seıin ulitauchen eınen ‚usammenhang
Wert erkennen dürfe. Eher schon das Ge- mıit der ew-Age-Philosophie und der
genteil: eine fehlgeleitete Subjektivität, Esoterik vermuten, Dinge, die heute der
gen die die eelsorge anzugehen habe liegen. Und wieder ware eine For-
Verwandt damit haben manche den Ein- mel, die sich die Seelsorge Z.UuU eigen mMa-

druck, das erede VvVon stverwirkli- chen üßte
chung und Subjektivitä: OT'! heute über. Gegenüber dieser Eingangsstörung be-
Subjektivität sel auf eın vernünftiges züglich Mystagogie und Subjektwerdung
der „Rollenidentität”, auf eın bere- mufs ın arauf hinweisen,
chenbares Funktionieren des einzelnen die e  e Subjektsein, Subjektwerdung,
sozlalen Ganzen zurückzuschneiden. Subjekt selit einer Reihe Von Jahren 2e010-
Alles er hinaus sel VoNn g  el och gisch hoch besetzt sind.* Man denke

eine andere Posıtion nehmen jene den der politischen Theologie angesie-
eın und ihre scheint bis uLNseIie delten „Kampf das Subjekt“ Von

1 Vgl. Luther, Religion und Alltag. usteine ıner Praktischen Theologie des Subjekts, Stuttgart
1992, 152f.
Vgl chılson, Den ‚Ottesdıiens! 18154  ' entdecken. Die Liturgische Bewegung als Erbe und Auftrag,
Herder ‚Oorrespondenz 56/-571
Vgl folgenden H-U. UoNn Brachel, Subjekt werden. Theologische und psychologische Reflexionen

ıner Theorie innovatorischen Zur interdisziplinären Grundlagendiskussion Praktischer
Theologie und ihre Weiterführung therapeutischen Bereichen, unster 1985, 26—4

148 Knobloch / Mystagogie und Subjektwerdung 

STEFAN KNOBLOCH 

Mystagogie und Subjektwerdung 

Eine Anforderung an die Seelsorge im Kontext der modemen Gesellschaft 

Vielleicht stolpern manche über beide Be­
griffe, die diesen Beitrag eröffnen: Mysta­
gogie und Subjektwerdung. Was heißt My­
stagogie? Und was bedeutet Subjektwer­
dung als Perspektive der Seelsorge? Ist diese 
Devise nicht so etwas wie ein "Trojanisches 
Pferd" in Theologie und Kirche, das den 
Zeitgeist des Subjektivismus in den Binnen­
raum der Kirche hereinholt? Der Autor ist 
Professor für Pastoraltheologie in Mainz. 
(Redaktion) 

1. Schwierige Begriffe 

Begriffe wie Subjektwerdung, Identitäts­
findung, Selbstverwirklichung, individu­
elle Autonomie wecken in der Tat vielfach 
negative Assoziationen! - als zeige sich in 
ihnen die Signatur von Selbstbezogenheit, 
Selbstzentriertheit und Egoismus an, in 
der man alles andere als einen christlichen 
Wert erkennen dürfe. Eher schon das Ge­
genteil: eine fehlgeleitete Subjektivität, ge­
gen die die Seelsorge anzugehen habe. 
Verwandt damit haben manche den Ein­
druck, das Gerede von Selbstverwirkli­
chung und Subjektivität borde heute über. 
Subjektivität sei auf ein vernünftiges Maß 
der "Rollenidentität", d.h. auf ein bere­
chenbares Funktionieren des einzelnen im 
sozialen Ganzen zurückzuschneiden. 
Alles darüber hinaus sei von Übel. Noch 
einmal eine andere Position nehmen jene 
ein - und ihre Zahl scheint bis in unsere 

Gemeinden im Steigen begriffen zu sein -, 
die meinen, letztlich laufe alles auf eine 
Auflösung des Subjekts im All-Einen hin­
aus, weshalb auch von daher Subjektwer­
dung keinen Leitbegriff der Seelsorge dar­
stellen sollte. 
Und mit "Mystagogie" verhält es sich 
nicht anders. Man überlegt mit Skepsis, 
was sich hinter dieser Wortformel verber­
gen könne. Ein Begriff, dem man als Theo­
login und Theologe zwar einmal bei den 
Kirchenvätern begegnete, der einem dann 
aber gründlich abhanden gekommen war, 
es sei denn, man hätte die Mysterientheo­
logie Odo Casels und die entsprechende 
liturgiewissenschaftliche Diskussion um 
diesen Begriff verfolgt.2 Nun aber ist er 
mit einem Mal da, und man könnte für 
den ersten Moment als Begründung für 
sein Auftauchen einen Zusammenhang 
mit der New-Age-Philosophie und der 
Esoterik vermuten, Dinge, die heute in der 
Luft liegen. Und wieder wäre es keine For­
mel, die sich die Seelsorge zu eigen ma­
chenmüßte. 
Gegenüber dieser Eingangsstörung be­
züglich Mystagogie und Subjektwerdung 
muß man freilich darauf hinweisen, daß 
die Begriffe Subjektsein, Subjektwerdung, 
Subjekt seit einer Reihe von Jahren theolo­
gisch hoch besetzt sind.3 Man denke an 
den in der politischen Theologie angesie­
delten "Kampf um das Subjekt" von J. B. 

Vgl. H. Luther, Religion und Alltag. Bausteine zu einer Praktischen Theologie des Subjekts, Stuttgart 
1992,152f. 

2 Vgl. A. Schi/son, Den Gottesdienst neu entdecken. Die Liturgische Bewegung als Erbe und Auftrag, in: 
Herder Korrespondenz 46 (1992) 567-571. 

3 Vgl. zum folgenden H.-U. von Brachel, Subjekt werden. Theologische und psychologische Reflexionen 
zu einer Theorie innovatorischen Handelns. Zur interdisziplinären Grundlagendiskussion Praktischer 
Theologie und ihre Weiterführung in therapeutischen Bereichen, Münster 1985,26--43. 



149‚ystagogle und Subjektwerdung
Metz* der Beitrag, der Lebenshaltung. Das gerade egen-
das Subjektsein des Menschen Analogie teil ıst der Fall: Subjektwerdung, SO wWw1e S1e

leidensfähigen und ebenden Gott hier verstanden wird, ist ein pastorales
ebensolche 1dens- und Liebesfähig- rogramm, das verhindert, der e1In-

eit des enschen deutet.> Eine wieder zelne ausweglos die Falle der dividu-
andere rundierung hat das Subjektsein alisıerung tappTt, Opfer wird. Um 1es5

der Befreiungstheologie, der ©5 darum besser verstehen, mussen eınen
geht, den Armen, Leidenden, nterdrück- Blick auf die heutigen gesellschaftlichen
ten als Subjekt der Theologie sehen und Ver  tnisse werfen.® Vor einigen Jahren

ehren, Schritte 15 der strukturel- bereits hat der ziologe Beck die These
len Ungerechtigkeit und Bevormundung aufgestellt, unsere Gesellschaft se1 eiINe Rı-
zZ.u Allen oOran aber rückte KRahner sikogesellschaft, deren herausragendes

seliner theologischen Anthropologie Merkmal sel, der einzelne immer
den enschen als Subjekt das Zentrum mehr auf sich zurückgeworfen werde,
selnes Theologietreibens, indem als ihm zugemute werde Was gleichzeitig
offene rage deutet, die geradewegs auf eıne Überforderung darstellt seınen
Gott Ibst verweist, ohne da{s er die eigene Regie ZUuU nehmen.‘ aber-
Gott für den Menschen Zzu einer eITe- as spricht dem usammenhang 5SOgar
chenbaren TO) würde. davon, da{s die moderne esellsc

die erste kulturelle Formation derWiıe auch immer: Das, Was den Stich- Geschichte der Menschheit sel, die denwWOTrt Subjektwerdung und Mystagogie einzelnen azu verurteilt, ohne das
VOTLr unser Auge kommt wobei sich mıiıt Fundament verläßlicher wißheitender Mystagogie och einmal anders Vel- zukommen und das en gewIlsser-hält muıit der Subjektwerdung ist maßen als offenes Experiment Zu wagen.®cht 'aC eın Sachverhalt, emge-
genüber eiıne prinzipielle Skepsis ım atz Das macht deutlich, welche Grundierung
ware Vielmehr ist erforderlich, sich die Individualisierung hier hat. Sie ist wI1Ie eın

exIler! dem sowochl das ElementBedeutung dieser e  e Neu ZU erarbei-
ten, da S1e der Tat für die Seelsorge Von gröfstmöglicher Freiheit als auch größt-

möglichen Sich-Selbstüberlassenseinsemiıinenter Bedeutung sSind den Vordergruns eien kann. Letzteres

Subjektwerdung 115 Individuali- ist eıne sehr angenehme X  e Es
hegt nahe, ach Möglichkeit auszuwel-sierung chen, S1e cht hochkommen lassen,

den ersten Blick könnte meıinen, mal dann, WE die außeren Lebensbe-
Subjektwerdung und Individualisierung dingungen 1es erlauben. Man sich
bes:  en dasselbe Phänomen In bDe!l- mıit dem UXUS des modernen ens
den Fällen gehe offensichtlich ur  ( eıIne hat die Sorgen und Ote des täglichen
ich-bezogene, egoistische, solidaritäts- Überlebens hıinter sich und uberdec. Hhe-

Metz, auU! eschıchte und Gesellschaft. Studien ıner praktischen Fundamentaltheologie,
Mainz *1984, 576
Vgl oltmann, Der gekreuzigte Gott. Das Kreuz hristı als Grund und christlicher Theologie,
en3197
Vgl ZUum folgenden Foitzik, Anlehnungsbedürftige Egozentriker. FEine soziologische Studie deut-
schen Gegenwartskultur, Herder ‚orrespondenz 510-514.

Vgl abermas, Der philosophische urs der oderne, Frankfurt 1985
Vgl Beck, isikogesellschaft. dem Weg eine andere oderne, Frankfurt Main 19  x

Knobloch / Mystagogie und Subjektwerdung 

Metz4 oder an J. Moltmanns Beitrag, der 
das Subjektsein des Menschen in Analogie 
zum leidensfähigen und liebenden Gott 
als ebensolche Leidens- und Liebesfähig­
keit des Menschen deutet.5 Eine wieder 
andere Grundierung hat das Subjektsein 
in der Befreiungstheologie, der es darum 
geht, den Armen, Leidenden, Unterdrück­
ten als Subjekt der Theologie zu sehen und 
ihn zu lehren, Schritte aus der strukturel­
len Ungerechtigkeit und Bevormundung 
zu tun. Allen voran aber rückte K. Rahner 
in seiner theologischen Anthropologie 
den Menschen als Subjekt in das Zentrum 
seines Theologietreibens, indem er ihn als 
offene Frage deutet, die geradewegs auf 
Gott selbst verweist, ohne daß darüber 
Gott für den Menschen zu einer verre­
chenbaren Größe würde. 

Wie auch immer: Das, was in den Stich­
worten Subjektwerdung und Mystagogie 
vor unser Auge kommt - wobei es sich mit 
der Mystagogie noch einmal anders ver­
hält als mit der Subjektwerdung -, ist 
nicht einfach ein Sachverhalt, demge­
genüber eine prinzipielle Skepsis am Platz 
wäre. Vielmehr ist es erforderlich, sich die 
Bedeutung dieser Begriffe neu zu erarbei­
ten, da sie in der Tat für die Seelsorge von 
eminenter Bedeutung sind. 

2. Subjektwerdung versus Individuali­
sierung 

Auf den ersten Blick könnte man meinen, 
Subjektwerdung und Individualisierung 
beschrieben dasselbe Phänomen. In bei­
den Fällen gehe es offensichtlich um eine 
ich-bezogene, egoistische, solidaritäts-

149 

arme Lebenshaltung. Das gerade Gegen­
teil ist der Fall: Subjektwerdung, so wie sie 
hier verstanden wird, ist ein pastorales 
Programm, das verhindert, daß der ein­
zelne ausweglos in die Falle der Individu­
alisierung tappt, ihr Opfer wird. Um dies 
besser zu verstehen, müssen wir einen 
Blick auf die heutigen gesellschaftlichen 
Verhältnisse werfen.6 Vor einigen Jahren 
bereits hat der Soziologe U. Beck die These 
aufgestellt, unsere Gesellschaft sei eine Ri­
sikogesellschaft, deren herausragendes 
Merkmal es sei, daß der einzelne immer 
mehr auf sich zurückgeworfen werde, daß 
ihm zugemutet werde - was gleichzeitig 
eine Überforderung darstellt -, sein Leben 
in die eigene Regie zu nehmen? J. Haber­
mas spricht in dem Zusammenhang sogar 
davon, daß die modeme Gesellschaft 
die erste kulturelle Formation in der 
Geschichte der Menschheit sei, die den 
einzelnen dazu verurteilt, ohne das 
Fundament verläßlicher Gewißheiten aus­
zukommen und das Leben gewisser­
maßen als offenes Experiment zu wagen.B 
Das macht deutlich, welche Grundierung 
Individualisierung hier hat. Sie ist wie ein 
Vexierbild, an dem sowohl das Element 
größtmöglicher Freiheit als auch größt­
möglichen Sich-Selbstüberlassenseins in 
den Vordergrund treten kann. Letzteres 
ist keine sehr angenehme Erfahrung. Es 
liegt nahe, ihr nach Möglichkeit auszuwei­
chen, sie nicht hochkommen zu lassen, zu­
mal dann, wenn die äußeren Lebensbe­
dingungen dies erlauben. Man stattet sich 
mit dem Luxus des modemen Lebens aus, 
hat die Sorgen und Nöte des täglichen 
Überlebens hinter sich und überdeckt tie-

4 J. B. Metz, Glaube in Geschichte und Gesellschaft. Studien zu einer praktischen Fundamentaltheologie, 
Mainz 41984, 57~7. 

5 Vgl. J. Moltmann, Der gekreuzigte Gott. Das Kreuz Christi als Grund und Kritik christlicher Theologie, 
München 31976. 

6 Vgl. zum folgenden A. Foitzik, Anlehnungsbedürftige Egozentriker. Eine soziologische Studie zur deut­
schen Gegenwartskultur, in: Herder Korrespondenz 46 (1992), 510-514. 

7 Vgl. U. Beck, Risikogesellschaft. Auf dem Weg in eine andere Moderne, Frankfurt am Main 1986. 
8 V gl. J. Habermas, Der philosophische Diskurs der Moderne, Frankfurt 1985. 



150 MySstagogıe und Subjektwerdung

fergehende ebensbedürfnisse auf ONSU- Verspiegelung und Durchstylung bis
die chitektur und die Gestaltung öffent-rpistische Weise.
er hinein ist tlich Aus-Über dieser zutreffenden Beobachtung

der Lebenseinstellung vieler darf druck der Erlebnisorientierung Von heute
z  gn VETSCSSEN werden, da{fß längst S i verstehen. Besonders auffällig scheint
alle MSCIeTr esellsch. dem Zusammenhang die Astheti-
en Eine EU«€E Armut ist Wachsen.? sierung u Innenstädte und Ein-
Der soziale Abstieg verläuft immer kaufszentren der Advents- und Vor-
chneller steil ach unten. bdachlosig- vyeihnachtszeit, die gewissermaßen den
eit ist eINe Realität muıtten unllseIel Ge- Asthetisierungsbedar: des heutigen Men-
ellschaft. Wie emnach die pastorale schen dazu benützt, SEeINeEe Konsumwuün-

und egleitungiSubjektwerdung sche stimulieren.
marginalisierter Gruppen und einzelner Wie auch iImmer: Hinter der Asthetisie-

der eselllSCc. auszusehen hat, ist eine rungswelle und der Erlebnisorientierung
ebenso aufgegebene Frage, die“unNnerTr- wird eın Orientierungsbedürfnis sichtbar,
e  1: bleiben darf, UT weil unNns 1er das auf die Schattenseite der Individuali-
den wohlsituierten Lebensverhältnissen sierung aufmerksam macht eingelas-
der Mehrheit zuwenden. sen OUOrientierungsbedar: sSe1INes ens
Deren konsumistische benshaltung Vel- sich der einzelne cht wohl Sein

IC aber nicht verhindern, Orientierungsbedürfnis drängt ber die
eben unausgefüllt bleibt, nach „INEC i Lösungsansätze der Asthetisierung und
und anderem ruft, weshalb Sie sich der Erlebnisorientierung weıter „Aus-
einer ne Spielart der dividualisie- ung el  uer sozialer Formen 12 in-

SOZUSaSCNHN immer mehr mut sich e1 hofft die vermißte ollekuve Le-
selbst ZUu eschäftigen beginnt. Bel do- benssicherheit un!:| stabile orientierende
miniert eine „AInnen- und Erlebnisorientie- Verhaltensmuster wiederzufinden
ME  rung, WIe eıner Wenn diese soziologischen Analysen
ziologischen 1e ZUrTr deutschen treffen, dann erwächst -  A  AUS ihnen die aktu-
Gegenwartskultur ausführt.!9 „Erlebnis- elle Anforderung Nn die elsorge, der
gesellsch i ist die ormel, der modernen Tendenz Z.U sozlalen
die heutigen Lebensverhältnisse deutlich Formen, ZUr Kollektivierung aufgrund
werden. Bildete früher das Erleben ein! der erfahrenen Individualisierung,
Begleiterscheinung des ebens, se1 5 NUuNng ;/indem sS1e Wissen ql
heute ZUuUu einer zentralen Kategorie ‚W OTI- den Menschen einsetzt, eine
den „Annenorientierung ist rlebnisorien- Subjektwerdung heranzuführen, der
tierung“.*! Erlebnis werde beides findet seıin Subjektsein WIe seine
der Sinn des Lebens olen versucht. ra Verwiesenheit auf die anderen,
Von dieser These herz die moderne oder besser, sSein Subjektsein als Ta
bzw. modische „Ästhetisierung des Le- Verwiesenheit auf andere.
ens  D eın es IC Die asthetische Hier ist der Ort, die theologische Sub-
Verfeinerung der Alltagsgegenstände des jekttheorie Z.Uu entfalten, die der seelsorgli-
Lebens, ihre Verchromung, Verglasung, chenel heute zugrundeliegen müßte,
9  Q Vgl. ed, 0ges (Hg.), Armut modernen Wohlfahrtsstaat. nderNne! 32/1992 der OÖlner

Zeitschrift Sozlologıie und Sozlalpsychologie, Opladen 1992.
il Schulze, Die Erlebnisgesellschaft,

Vgl CHU: Die Erlebnisgesellschaft. Kultursoziologie der Gegenwart, New ork 219972

Foitzik, ehnungsbedürftige Egozentriker, 511

150 

fergehende Lebensbedürfnisse auf konsu­
mistische Weise. 
Über dieser zutreffenden Beobachtung 
der Lebenseinstellung vieler darf freilich 
nicht vergessen werden, daß längst nicht 
alle in unserer Gesellschaft im Wohlstand 
leben. Eine neue Armut ist im Wachsen.9 

Der soziale Abstieg verläuft immer 
schneller steil nach unten. Obdachlosig­
keit ist eine Realität mitten in unserer Ge­
sellschaft. Wie demnach die pastorale 
Hilfe und Begleitung zur Subjektwerdung 
marginalisierter Gruppen und einzelner 
in der Gesellschaft auszusehen hat, ist eine 
ebenso aufgegebene Frage, die nicht uner­
ledigt bleiben darf, nur weil wir uns hier 
den wohlsituierten Lebensverhältnissen 
der Mehrheit zuwenden. 
Deren konsumistische Lebenshaltung ver­
mag es aber nicht zu verhindern, daß ihr 
Leben unausgefüllt bleibt, nach "mehr" 
und anderem ruft, weshalb sie sich - in 
einer neuen Spielart der Individualisie­
rung sozusagen - immer mehr mit sich 
selbst zu beschäftigen beginnt. Bei ihr do­
miniert eine "Innen- und Erlebnisorientie­
rung", wie G. Schulze in einer neuen so­
ziologischen Studie zur deutschen 
Gegenwartskultur ausführt. lO "Erlebnis­
gesellschaft" ist für ihn die Formel, in der 
die heutigen Lebensverhältnisse deutlich 
werden. Bildete früher das Erleben eine 
Begleiterscheinung des Lebens, so sei es 
heute zu einer zentralen Kategorie gewor­
den: "Innenorientierung ist Erlebnisorien­
tierung".l1 Im Erlebnis werde sozusagen 
der Sinn des Lebens einzuholen versucht. 
Von dieser These her rückt die modeme 
bzw. modische "Ästhetisierung des Le­
bens" in ein helles Licht. Die ästhetische 
Verfeinerung der Alltagsgegenstände des 
Lebens, ihre Verchromung, Verglasung, 

Knobloch / Mystagogie und Subjektwerdung 

Verspiegelung und Durchstylung bis in 
die Architektur und die Gestaltung öffent­
licher Plätze hinein ist letztlich als Aus­
druck der Erlebnisorientierung von heute 
zu verstehen. Besonders auffällig scheint 
mir in dem Zusammenhang die Ästheti­
sierung unserer Innenstädte und Ein­
kaufszentren in der Advents- und Vor­
weihnachtszeit, die gewissermaßen den 
Ästhetisierungsbedarf des heutigen Men­
schen dazu benützt, seine Konsumwün­
sche zu stimulieren. 
Wie auch immer: Hinter der Ästhetisie­
rungswelle und der Erlebnisorientierung 
wird ein Orientierungsbedürfnis sichtbar, 
das auf die Schattenseite der Individuali­
sierung aufmerksam macht. Alleingelas­
sen im Orientierungsbedarf seines Lebens 
fühlt sich der einzelne nicht wohl. Sein 
Orientierungsbedürfnis drängt über die 
Lösungsansätze der Ästhetisierung und 
der Erlebnisorientierung weiter zur "Aus­
bildung neuer sozialer Formen"12. In ih­
nen hofft er die vermißte kollektive Le­
benssicherheit und stabile orientierende 
Verhaltensmuster wiederzufinden. 
Wenn diese soziologischen Analysen zu­
treffen, dann erwächst aus ihnen die aktu­
elle Anforderung an die Seelsorge, der 
modemen Tendenz zu neuen sozialen 
Formen, zur Kollektivierung aufgrund 
der erfahrenen Individualisierung, Rech­
nung zu tragen, indem sie ihr Wissen um 
den Menschen einsetzt, um ihn an eine 
Subjektwerdung heranzuführen, in der er 
beides findet: sein Subjektsein wie seine 
radikale Verwiesenheit auf die anderen, 
oder besser, sein Subjektsein als radikale 
Verwiesenheit auf andere. 
Hier ist nun der Ort, die theologische Sub­
jekttheorie zu entfalten, die der seelsorgli­
chen Arbeit heute zugrundeliegen müßte, 

9 Vgl. s. Leibfried, w. Voges (Hg.), Armut im modernen Wohlfahrtsstaat. Sonderheft 32/1992 der Kölner 
Zeitschrift für Soziologie und Sozialpsychologie, Opladen 1992. 

10 V gl. G. Schulze, Die Erlebnisgesellschaft. Kultursoziologie der Gegenwart, Frankfurt, New York 21992. 
11 G. Schulze, Die Erlebnisgesellschaft, 38. 
12 A. Foitzik, Anlehnungsbedürftige Egozentriker, 511. 



Knobloch Mystagogie und Subjektwerdung 151

damit sS1e das hier angedeutete Ziel über- meinde, eIıINne S  che, eine Bistumslei-
haupt erreichen Es legt nämlich tung läßt sich Ur analogem Sinn VO'
durchaus auf der Hand, die kirchliche Subjekt reden. damit SiNnd schon
Pastoral ohne Vergewisserung der eOl10- mutten beim Sachverha des eologi-
gischen Subjekttheorie auf denen schen Subjektverständnisses.
kommen könnte, der derzeitigen Tendenz
ZUT ung sozlaler Formen Vel- Die theologische ubje.  eorie
meintlich dadurch Rechnung gen, Bei der Skizzierung der theologischenS1e den einzelnen seinem Subjekt-
Se1inNn erNeEeuU!: übersprin: und strategisch Subjekttheorie kann al VO  a der These

Habermas’ ausgehen, da{fßs das „ursprung-auf eiıne wenig subjektorientierte und liche Selbstbewulßftsein kein dem Subjektschon gar cht subjektkonstitutive „ SY'
stemintegration” setzt.!® Bel olcher innewohnendes, ZUr Disposition Ste-

hendes, sondern eın ommunikativ e-ystemintegration wird der Anspruch des zeugtes Phänomen ist‘“.14 HabermasSubjekts VO: pruc) des 5Systems Vel-

schlungen, während der die beiden terscheidet also zwischen Subjekt und
Selbstbewußtsein des ubjekts, Was sovielPole austarierenden Sozialintegration das edeute! WIe die Unterscheidung Von An-Subjekt der tegration die Gruppe

gerade sich findet. Jage und Aktualisierung dieser Anlage,
und SagcCNh, die Aktualisierung
dieser Anlage, also die Subjektwerdung,Be1 der Sozlalintegration bedingen e1|

DPole einander: der DPol der Gemeinschaft a der Intersubjektivität hervorgeht,
oder, wWwI1e Habermas sagt, eın ommMuUuUni-den des ubjekts und umgekehrt. Das katives Phänomen ist.heißst, Vomn wirklicher Gemeinschaft, theo-

logisch Von „cCOomMmMuUun10”, ist dann Diese Aussage ist nach Zzwel Seiten abzusi-
en, W e’ der einzelne sSeın och chern:erentsteht das Subjektsein erst
näher efinierendes Subjektsein der ommunitkation, och geht ach

Von wirklichem Subjektsein ist der anderen Seite dieser 'aCcC. auf.!>
dann reden, W e’ der Gemein- Ich gehe ZUMm Beispiel cht 'aCcC. dem
schaft wachsen und sich ntfalten kann. auf, WI1e mich andere sehen. Ich bin
Dennoch jegen für mich el Begriffe gewifß dessen nicht sicher, wWer ich
S 'aCcC auf der gleichen ene. (Ge- meınen eigenen ugen bin, bin aber

gibt Subjektsein nicht ohne Ge- immer der Differenz zwischen der Wahr-
meinschaft, Gemeinschaft nicht ohne die nehmung, die andere VO.  a haben, und
ubjekte. orauf aber dieses gegenseıltige meılıner Selbstwahrnehmung bewußt Ich
Bedingungsgefüge hinausläuft, ist letzt- gehe also der ommunikation muıit
lich S die emeinschaft, sondern das deren nicht vollends auf. Ich ehme
einzelne Subjekt. Um dieses geht Allein mir Dimensionen wahr, die deshalb G  e

ommt or1ginär die ezeichnung auf schlichte Kommunikationsverweige-
„Subjekt“Z nNn1ie der emeinschaft als sol- Iuns deuten, sondern ZanNzZ egentei
cher. Von und amıt auch Von ihren auf eiıne Kommunikationsform verwe!l-
strukturellen Ausformungen eiInNne Ge- sSCNH, die ber die zwıischenmenschliche

Vgl 'erbick, System und Subjekt, Böckle (Hg ), Christliicher auU! moderner esell-
scha: Teilband 2 f Freiburg Basel Wien 1981, 101—-139, hler 131£.

abermas, sisches Denken, Frankfurt 1988, 71
Vgl U:  er, Keligion und ag, 6/—-73

Knobloch / Mystagogie und Subjektwerdung 

damit sie das hier angedeutete Ziel über­
haupt erreichen kann. Es liegt nämlich 
durchaus auf der Hand, daß die kirchliche 
Pastoral ohne Vergewisserung der theolo­
gischen Subjekttheorie auf den Gedanken 
kommen könnte, der derzeitigen Tendenz 
zur Bildung neuer sozialer Formen ver­
meintlich dadurch Rechnung zu tragen, 
daß sie den einzelnen in seinem Subjekt­
sein erneut überspringt und strategisch 
auf eine wenig subjektorientierte und 
schon gar nicht subjektkonstitutive "Sy­
stemintegration" setztP Bei solcher 
Systemintegration wird der Anspruch des 
Subjekts vom Anspruch des Systems ver­
schlungen, während in der die beiden 
Pole austarierenden Sozialintegration das 
Subjekt in der Integration in die Gruppe 
gerade zu sich findet. 

Bei der Sozialintegration bedingen beide 
Pole einander: der Pol der Gemeinschaft 
den des Subjekts und umgekehrt. Das 
heißt, von wirklicher Gemeinschaft, theo­
logisch von "communio", ist dann zu re­
den, wenn in ihr der einzelne sein - noch 
näher zu definierendes - Subjektsein ge­
winnt. Von wirklichem Subjektsein ist 
dann zu reden, wenn es in der Gemein­
schaft wachsen und sich entfalten kann. 
Dennoch liegen für mich beide Begriffe 
nicht einfach auf der gleichen Ebene. Ge­
wiß gibt es Subjektsein nicht ohne Ge­
meinschaft, Gemeinschaft nicht ohne die 
Subjekte. Worauf aber dieses gegenseitige 
Bedingungsgefüge hinausläuft, ist letzt­
lich nicht die Gemeinschaft, sondern das 
einzelne Subjekt. Um dieses geht es. Allein 
ihm kommt originär die Bezeichnung 
"Subjekt" zu, nie der Gemeinschaft als sol­
cher. Von ihr - und damit auch von ihren 
strukturellen Ausformungen in eine Ge-

151 

meinde, eine Ortskirche, eine Bistumslei­
tung -läßt sich nur in analogem Sinn vom 
Subjekt reden. Doch damit sind wir schon 
mitten beim Sachverhalt des theologi­
schen Subjektverständnisses. 

3. Die theologische Subjekttheorie 

Bei der Skizzierung der theologischen 
Subjekttheorie kann man von der These 
Habermas' ausgehen, daß das "ursprüng­
liche Selbstbewußtsein kein dem Subjekt 
innewohnendes, ihm zur Disposition ste­
hendes, sondern ein kommunikativ er­
zeugtes Phänomen ist".14 Habermas un­
terscheidet also zwischen Subjekt und 
Selbstbewußtsein des Subjekts, was soviel 
bedeutet wie die Unterscheidung von An­
lage und Aktualisierung dieser Anlage, 
und will sagen, daß die Aktualisierung 
dieser Anlage, also die Subjektwerdung, 
aus der Intersubjektivität hervorgeht, 
oder, wie Habermas sagt, ein kommuni­
katives Phänomen ist. 

Diese Aussage ist nach zwei Seiten abzusi­
chern: Weder entsteht das Subjektsein erst 
in der Kommunikation, noch geht es nach 
der anderen Seite in dieser einfach auf.15 
Ich gehe zum Beispiel nicht einfach in dem 
auf, wie mich andere sehen. Ich bin mir 
gewiß dessen nicht so sicher, wer ich in 
meinen eigenen Augen bin, bin mir aber 
immer der Differenz zwischen der Wahr­
nehmung, die andere von mir haben, und 
meiner Selbstwahrnehmung bewußt. Ich 
gehe also in der Kommunikation mit an­
deren nicht vollends auf. Ich nehme an 
mir Dimensionen wahr, die deshalb nicht 
auf schlichte Kommunikationsverweige­
rung deuten, sondern ganz im Gegenteil 
auf eine Kommunikationsform verwei­
sen, die über die zwischenmenschliche 

13 Vgl. J. Werbick, System und Subjekt, in: F. Böckle u. a. (Hg.), Christlicher Glaube in moderner Gesell­
schaft. Teilband 24, Freiburg Basel Wien 1981, 101-139, hier 131f. 

14 J. Habermas, Nachmetaphysisches Denken, Frankfurt 1988, 217. 
15 Vgl. H. Luther, Religion und Alltag, 67-73. 



152 Knobloch Mystagogie und Subjektwerdung
hinausliegt, Ja die erst die Voraussetzung Fidschinseln o1bt, muıt denen aber eın

zwischenmenschlichen ommunika- enJang chts ZU bekommen wird
tion Das sind raumöff- Mit der Beziehung zZu Gott und daher mut
nende Überlegungen, die an die theologi- der Subjektwerdung verhält sich S!
sche IThese heranführen, der Mensch S1e dem Maßilße wächst, dem ich
grundsätzlic VOINl seinem Wesen als mich dem „Anderen“ Gott wIe auch den
ensch her „offen  4 ıst, sich transzendiert, anderen Menschen aussetze.!’ den
3 sosehr weil ıhm danach, sondern Denkkategorien des jüdisch-christlichen
weil anac. ist. Er transzendiert sich Philosophen Levinas gedacht, ist
auf Gott Die Von Gott gelegte Bezl]e- rade SO, der andere grundsätzlic.
hungsachse macht den Kern sSe1INeSs Sub- schon der Spur des Anderen, des Un-
jektseins 15. Es ist re|  0na. Z Gott ZU endlıchen also Gottes) erscheint. dem
en oder istS Zu en ESs ist ich dem Anderen begegne, be-
eine apriorische Gabe, eın-Vom Men- SCHNC ich auch schon dem nendlichen,
schen selbst ableitbares Daseinsdatum, und eben darın ntwickelt sich meın Sub-

Vorzug, der Von allen gesC  e_ jektsein. Eevıinas bringt das auf die prag-
ql Dingen unterscheid: nante Orme „Die Subjektivität ist cht

eın Fürsich; sS1e ist ursprünglich eın Für-
an diese erns; tur der theologi- einen-Anderen. $ Das „Andere”schen ubjekttheorie ihre Einzelaspekte wohl verstanden von Gott wI1e auch VvVonentfalten, dann lassen sich olgende Ele- den anderen Menschen entfremdet michmen: hervorheben  as Subjekt nicht, sondern führt mich selbst.„sich cht zUuUK sich selbst bestimmen “ .16

„Aus sich selbst” wurde eißen, Atte Ich bin cht Subjekt Nomuinatıv, ich

seinen Grund und seın Zentrum nichts Sage meın SubjektseinSselber
bin Subjekt Akkusativ ich werdeanderem sich. Eben das aber ist nich:  en

der Deshalb mudß allı der Jlat et- durch die Beziehung des Anderen
S Ich, Subjekt.!” Weil das O ist,Was eine verstandene SCelbstbe- kann niemand „auf Kosten anderer“%0stimmung haben Ibstbestimmung Je- sondern 1Ur der Kommunikation mıtdoch dem Sinne, der Konstitution des anderen Subjekt werden.Subjektseins Gott und der Beziehungs-

achse innezuwerden das macht Ist damit die ernstruktur der eologi-
richtiges Verständnis Subjektsein schen Subjekttheorie erkennbar, wonach

beziehungsweise Subjektwerdung die Subjektivitä des Menschen der
schieht demnach als Anerkennung der 1gna VONn Verwiliesenheit, enNeıt,
Verwiesenheit auf Gott. Nur sollte das ITranszendierung der eigenen Grenzen,
mehr seın eine Kognitiven angesle- Kommunikation }en ist, ist jetzt
delte, lediglich „gewulßste“ Verwiesenheit, davon zZ.u sprechen, der Weg der p-
die aber aktisc meın Leben olgenlos storalen rschließung dieses Subjektseins

wIıe einer ‚wıssen“ mags, Mystagogte bezeichnet werden und WwIeE
irgendwo auf den weıten Weltmeeren die dieser Weg Ansätzen verlaufen kann.

16 'erbick, System und Subjekt, 135
Vgl. Luther, Religion und Alltag, 748 Die andere Subjektivität. Zum Humanismus des anderen
enschen beli Emmanuel Levinas.
/Zihert nach Luther, Religion und Alltag,

erbick, System und Subjekt, 136.

152 

hinausliegt, ja die erst die Voraussetzung 
zur zwischenmenschlichen Kommunika­
tion schafft. Das sind sozusagen raumöff­
nende Überlegungen, die an die theologi­
sche These heranführen, daß der Mensch 
grundsätzlich von seinem Wesen als 
Mensch her "offen" ist, sich transzendiert, 
nicht sosehr weil ihm danach, sondern 
weil er danach ist. Er transzendiert sich -
auf Gott hin. Die von Gott gelegte Bezie­
hungsachse macht den Kern seines Sub­
jektseins aus. Es ist relational zu Gott zu 
denken oder es ist nicht zu denken. Es ist 
eine apriorische Gabe, ein nicht vom Men­
schen selbst ableitbares Daseinsdatum, 
ein Vorzug, der ihn von allen geschaffe­
nen Dingen unterscheidet. 

Will man diese Kernstruktur der theologi­
schen Subjekttheorie in ihre Einzelaspekte 
entfalten, dann lassen sich folgende Ele­
mente hervorheben: Das Subjekt kann 
"sich nicht aus sich selbst bestimmen".16 
"Aus sich selbst" würde heißen, es hätte 
seinen Grund und sein Zentrum in nichts 
anderem als in sich. Eben das aber ist nicht 
der Fall. Deshalb muß man in der Tat et­
was gegen eine so verstandene Selbstbe­
stimmung haben. Selbstbestimmung je­
doch in dem Sinne, der Konstitution des 
Subjektseins in Gott und der Beziehungs­
achse zu ihm innezuwerden - das macht 
ihr richtiges Verständnis aus. Subjektsein 
beziehungsweise Subjektwerdung ge­
schieht demnach als Anerkennung der 
Verwiesenheit auf Gott. Nur sollte das 
mehr sein als eine im Kognitiven angesie­
delte, lediglich "gewußte" Verwiesenheit, 
die aber faktisch für mein Leben folgenlos 
bliebe - so wie einer" wissen" mag, daß es 
irgendwo auf den weiten Weltmeeren die 

Knobloch / Mystagogie und Subjektwerdung 

Fidschiinseln gibt, mit denen er aber ein 
Leben lang nichts zu tun bekommen wird. 
Mit der Beziehung zu Gott und daher mit 
der Subjektwerdung verhält es sich nun so, 
daß sie in dem Maße wächst, in dem ich 
mich dem "Anderen" - Gott wie auch den 
anderen Menschen - aussetzeP In den 
Denkkategorien des jüdisch-christlichen 
Philosophen Levinas gedacht, ist es ge­
rade so, daß der andere grundsätzlich 
schon in der Spur des Anderen, des Un­
endlichen (also Gottes) erscheint. Indem 
ich ihm als dem Anderen begegne, be­
gegne ich auch schon dem Unendlichen, 
und eben darin entwickelt sich mein Sub­
jektsein. Levinas bringt das auf die präg­
nante Formel: "Die Subjektivität ist nicht 
ein Fürsich; sie ist ... ursprünglich ein Für­
einen-Anderen."18 Das "Andere" - so­
wohl verstanden von Gott wie auch von 
den anderen Menschen - entfremdet mich 
nicht, sondern führt mich zu mir selbst. 
Ich bin nicht Subjekt im Nominativ, ich 
sage mir mein Subjektsein nicht selber zu. 
Ich bin Subjekt im Akkusativ - ich werde 
durch die Beziehung des Anderen zu mir 
zum Ich, zum Subjekt.19 Weil das so ist, 
kann niemand "auf Kosten anderer't20, 
sondern nur in der Kommunikation mit 
anderen zum Subjekt werden. 

Ist damit die Kernstruktur der theologi­
schen Subjekttheorie erkennbar, wonach 
die Subjektivität des Menschen in der 
Signatur von Verwiesenheit, Offenheit, 
Transzendierung der eigenen Grenzen, 
Kommunikation zu denken ist, so ist jetzt 
davon zu sprechen, daß der Weg der pa­
storalen Erschließung dieses Subjektseins 
als Mystagogie bezeichnet werden und wie 
dieser Weg in Ansätzen verlaufen kann. 

16 J. Werbick, System und Subjekt, 135. 
17 Vgl. H. Luther, Religion und Alltag, 74-80: Die andere Subjektivität. Zum Humanismus des anderen 

Menschen bei Emrnanuel Levinas. 
18 Zitiert nach H. Luther, Religion und Alltag, 77. 
19 Ebd.77. 
20 I. Werbick, System und Subjekt, 136. 



Knobloch Mystagogie und Subjektwerdung 153

Mystagogie die Rede ist. Der Unterschied ist rheblich.

Mystagogie“*', Von griechisch „mysterion Gott selbst ist niemals Verfügung.
Mit können niemals 1ıre und“  agein”, 15 eNneiımMNIS hren abgelei- unverstellt, SUOZUSageCNn VO:  } gesicht ZUutet, bedeutet nich: anderes, den Men-

schen VOT das eNeimnıs ZU {führen, das Angesicht, tun bekommen Das weiß
immer schon 1ist. elches ist dieses Ge- schon der alttestamentliche Jahweglaube,

etwa We'’ Mose inal VOT Gott dieheimnis Es ist sSeın Subjektsein (im theo-
ogischen Sinn), also die Tatsache, ugen €l  WO. interpretiert

der erns! selines Wesens eine das C  > Ägypten und durch das
INeer gerettete Volk sSeine Rettung dieauf Gott und darın auch auf andere Jlat Gottes. Es ist eine T  &, die Vonoffene Exis}_enz ist, die cht sich, Generation Generation weitergegebensondern der Überschreitung ihrer selbst wird und Exoduserfahrung die Girund-auf andere sich ommt. Gott ist

ZUSASCHN VO  3 Anfang die andere Seite sıgnatur des iImmMer anwesenden Gottes
darstellit.des Subjektseins des Menschen. MySstago- Mystagogjie als Weg die T  o mutgıe bzw. mystagogische Seelsorge sucht

deshalb „über alles rationale Andozieren Gott ist eın behutsamer Weg; wIlider-

der Existenz Gottes hinaus“22 die eben- steht der Versuchung, Abkürzungen
gehen, urn chneller ans Ziel kommen.dige T  g Gottes einzelnen auf,

„die uSs der Miıtte der eigenen Existenz eın falsches Ziel möglicherweise, nam-
lich 1LUF VO Menschen PTO-aufsteigt. unz3
jızierte „Erfahrungen”, die die l1gnaDas ist zunächst IT die generelle

tungsangabe der Mystagogie, och nıicht menschlicher Projektion, aber nicht der
X‘  o Gottes n Projek-schon methodischer ufweis, welchen tion ist nie SAaIlZ ausgeschlossen. Die Mög-konkreten Weg S1e Z.Uu gehen hat Es

kommt sofort eın zweıtes Element der lichkeit dazu aber ist kein grundsätzlicher
Einwand die Mystagogie. Dennnerellen ichtungsanzeige MY- WE die aC richtig betrachtet, iststagogie versucht S  e Ur, die Erfahrung

Gottes en eines Menschen aufzu- die Fehldeutung und Projektion menschli-
cher Sehnsüchte auf Gott doch mMOßg-zeigen, sondern versucht auch jenen Be- lıch innerhalb der grundsätzlich offe-reich hineinzuführen, „wWo der iInnerste

ensc. sich für Gott entscheidet,“* oder ITE  vuı Erfahrung Gottes

CI, anders Sagcen, bewußt und Worum S der Mystagogie geht, Läfist
reflex Il seiner Subjektwerdung arbeitet. sich 11 der Tauferfahrung Jesu Jordan
Gewiß darf Nan eıne alschen und exemplarisc aufzeigen. Jesus mufs e

P.  en rwartungen den mystagog]1- Moment seiner au{fe UrCcC Johannes of-
schen els der Erfahrungen Gottes fenbar WIe chuppen Von den ugen

en se1ln, wWwI1e nah Gott der Vaterhabı  S Hier ıst schon wichtig Zu beachten,
nicht VO: ufwels Gottes, sondern Die Orme „Du bist meın geliebter

VO' ufweis der Erfahrungen Von Gott So als Erkenntnis dieser Stunde, die

21 Vgll. nobloch, aslınger (Hg.), Mystagogische Seelsorge. kıne lebensgeschichtlic orlentierte DPa-

22
storal, Maiınz

Rahner, Strukturwandel der Kirche Aufgabe und Chance. Neuausgabe muıt ıner Einführung VO]  -
Metz, Freiburg Basel Wiıen 1989, 103.

24
103

Rahner, Über die heils eschichtliche Bedeutung des einzelnen der Kirche, Ders., ndung und
Naı Beiträge Z.Uul Pastoraltheologie, nnsbruck 1959, 115

Knobloch / Mystagogie und Subjektwerdung 

4. Mystagogie 

Mystagogie21, von griechisch "mysterion 
agein", ins Geheimnis einführen abgelei­
tet, bedeutet nichts anderes, als den Men­
schen vor das Geheimnis zu führen, das er 
immer schon ist. Welches ist dieses Ge­
heimnis? Es ist sein Subjektsein (im theo­
logischen Sinn), also die Tatsache, daß er 
in der Kernstruktur seines Wesens eine 
auf Gott hin und darin auch auf andere 
hin offene Existenz ist, die nicht in sich, 
sondern in der Überschreitung ihrer selbst 
auf andere hin zu sich kommt. Gott ist so­
zusagen von Anfang an die andere Seite 
des Subjektseins des Menschen. Mystago­
gie bzw. mystagogische Seelsorge sucht 
deshalb "über alles rationale Andozieren 
der Existenz Gottes hinaus'l22 die leben­
dige Erfahrung Gottes im einzelnen auf, 
"die aus der Mitte der eigenen Existenz 
aufsteigt. "23 

Das ist zunächst nur die generelle Rich­
tungsangabe der Mystagogie, noch nicht 
schon ihr methodischer Aufweis, welchen 
konkreten Weg sie zu gehen hat. Es 
kommt sofort ein zweites Element der ge­
nerellen Richtungsanzeige hinzu: My­
stagogie versucht nicht nur, die Erfahrung 
Gottes im Leben eines Menschen aufzu­
zeigen, sondern versucht auch in jenen Be­
reich hineinzuführen, "wo der innerste 
Mensch sich für Gott entscheidet, "24 oder 
wo er, um es anders zu sagen, bewußt und 
reflex an seiner Subjektwerdung arbeitet. 
Gewiß darf man keine falschen und zu 
platten Erwartungen an den mystagogi­
schen Aufweis der Erfahrungen Gottes 
haben. Hier ist schon wichtig zu beachten, 
daß nicht vom Aufweis Gottes, sondern 
vom Aufweis der Erfahrungen von Gott 

153 

die Rede ist. Der Unterschied ist erheblich. 
Gott selbst ist uns niemals zur Verfügung. 
Mit ihm können wir niemals direkt und 
unverstellt, sozusagen von Angesicht zu 
Angesicht, zu tun bekommen. Das weiß 
schon der alttestamentliche Jahweglaube, 
etwa wenn Mose am Sinai vor Gott die 
Augen bedeckt. Gleichwohl interpretiert 
das aus Ägypten und durch das Schilf­
rneer gerettete Volk seine Rettung als die 
Tat Gottes. Es ist eine Erfahrung, die von 
Generation zu Generation weitergegeben 
wird und als Exoduserfahrung die Grund­
signatur des immer anwesenden Gottes 
darstellt. 
Mystagogie als Weg in die Erfahrung mit 
Gott ist ein behutsamer Weg; er wider­
steht der Versuchung, Abkürzungen zu 
gehen, um schneller ans Ziel zu kommen. 
An ein falsches Ziel möglicherweise, näm­
lich an sozusagen nur vom Menschen pro­
jizierte "Erfahrungen", die die Signatur 
menschlicher Projektion, aber nicht der 
Erfahrung Gottes tragen. Solche Projek­
tion ist nie ganz ausgeschlossen. Die Mög­
lichkeit dazu aber ist kein grundsätzlicher 
Einwand gegen die Mystagogie. Denn 
wenn man die Sache richtig betrachtet, ist 
die Fehldeutung und Projektion menschli­
cher Sehnsüchte auf Gott doch nur mög­
lich innerhalb der grundsätzlich ihm offe­
nen Erfahrung Gottes. 

Worum es in der Mystagogie geht, läßt 
sich an der Tauferfahrung Jesu im Jordan 
exemplarisch aufzeigen. Jesus muß es im 
Moment seiner Taufe durch Johannes of­
fenbar wie Schuppen von den Augen ge­
fallen sein, wie nah ihm Gott der Vater 
war. Die Formel "Du bist mein geliebter 
Sohn" als Erkenntnis dieser Stunde, die 

21 Vgl. S. Knobloch, H. Haslinger (Hg.), Mystagogische Seelsorge. Eine lebensgeschichtlich orientierte Pa­
storal, Mainz 1991 

22 K. Rahner, Strukturwandel der Kirche als Aufgabe und Chance. Neuausgabe mit einer Einführung von 
J. B. Metz, Freiburg Basel Wien 1989, 103. 

23 Ebd.103. 
24 K. Rahner, Über die heilsgeschichtliche Bedeutung des einzelnen in der Kirche, in: Ders., Sendung und 

Gnade. Beiträge zur Pastoraltheologie, Innsbruck 1959, 115. 



Mystagogie und Subjektwerdung

vVon da Seın enpragt, wirft sSeiIn bis- sche Seelsorge bedeutet hier, unbefangen
heriges en Er geht die „Wüste”, bei den beiden anzufangen, ihre Erfahrun-
dem der ergewisserung Gottes, und gChH Wort kommen lassen, die S1E

rwandelter VOr die Offentlich- miteinander und aneinander gemacht ha-
keit, ul Gott den nahen und eDen ben Ich weiß, das utopisch bis NalV.
Vater, den „Abba” alle verkün- Die gewöhnlichen Brautgespräche lassen
den. tiefergehende Erfahrungen S- We-

Horizont der Tauferfahrung Jesu der das Brautpaar och die Seelsorger
deutlich, Analogie ZUu Jesus auch wollen S1e artikulieren. Wer aber sagt, dafßß
au  » meınem ebDen die Gewißheit autfbre- das immer bleiben mu{fs? Die Seel-
chen will, daß ich „geliebter geliebte SOTgEeT sollen sich erzählen lassen und
Tochter“” bin. Das würde eine Ermächti- des Erzählens werden, wI1ıe die

INns Leben bedeuten, eine Schubkraft, beiden sich sehen, welchen Weg S1IEe mıiıt-
die das eben verändert. So würden einander gegANSCN SInd, welche off-
der Jlat enschen, die an gefafs ha- NUunN: s1e die Zukunft aben, welche
ben Gott das esa: ja das Wort „CGilau- Gefühlsambivalenzen den ufbruch
ben ‘2 die dann -  . überspült würden das gemeinsame eDen begleiten.
VOolm den aufßeren Umständen und den beraten ware, WeTlTr dıes Psychologis-
funktionalen Zusammenhängen des 1US abtäte, der VOm „eigentlichen” seel-
ens, sondern die ubjekte die aufßeren sorglichen Auftrag weg:  e Nur aus

bestehen. der existentiellen Vergewisserung des
Wie aber „geht“ solche Mystagogie? Wo konkreten eDens- und iebesstoffes läßt
und welchen Lebenssituationen geht S1e sich die rage gewınnen, welche positıven
muıt enschen UL, S1e bei ihrer Sub- Lebensmöglichkeiten sich eın Paar
e  erdung, bei ihrer Entdeckung eröffnen, indem einer anderen den
der Erfahrungen muıt Gott begleiten? Wert entdeckt, den jeder der beiden un
Um diese rage darf ich mich hier elner- theologisch VOomn Anfang
se1ts S  en cken, denn berühre AIl Von Gott ehebter den Partner dar-
ich ja den springenden Punkt dieser Über- stellt
Jegungen, andererseits ist hier nicht der otwendig ist, die Seelsorger die
Raum geboten, arauf allzu detailliert mystagogische Qualität der 1e ZWI1-
antworten.*%® rundsätzlich möchte ich S_ schen Mann und Tau entdecken und
SCNH, die mystagogische Seelsorge schätzen lernen. Wenn S1e darin Fort-
alle Begegnungen muıiıt Menschen rage schritte machten, würden S1e eines ages
kommen, die heute (noch) Un pastoralen VOT dieser 1e 1eselbe CIM
Alltag zaählen. Begegnungen muit finden, die S1e dem Sakrament der
einem Brautpaar ender ]Irauvor- Ehe auf bstrakte Weise entgegenbringen.
bereitung, mıiıt ern Von Täuflingen, Von Es müdfste nachdenklich stiımmen, ja die
rstkommunionkindern, Begegnungen rage nach der menschlichen Qualität der
auch muıit Alten, Kranken, Sterbenden. Seelsorge provozleren, \  W  VV  Verun bel Seelsor-
Eine dieser Begegnungen, die mıit einem SCn die VOLF einem Sakrament
Brautpaar, sSel hier skizziert: yStagogı1- orößer ware als VOT einem aar. TSstW

Vgl. Ratzinger, Einführung das Christentum. orlesungen über das Apostolische laubensbe-
enntnıs, München 1968,
Vgl dazu Vorbereitung nobloch, jeviel ist eın Mensch wert? Einzelseelsorge Grundlagen und
;zen, Regensburg 199  w

154 

von da an sein Leben prägt, wirft sein bis­
heriges Leben um. Er geht in die "Wüste", 
dem Ort der Vergewisserung Gottes, und 
tritt als Verwandelter vor die Öffentlich­
keit, um ihr Gott als den nahen und lieben 
Vater, als den "Abba", für alle zu verkün­
den. 
Im Horizont der Tauferfahrung Jesu wird 
deutlich, daß in Analogie zu Jesus auch 
aus meinem Leben die Gewißheit aufbre­
chen will, daß ich "geliebter Sohn, geliebte 
Tochter" bin. Das würde eine Ermächti­
gung ins Leben bedeuten, eine Schubkraft, 
die das Leben verändert. So würden wir in 
der Tat zu Menschen, die Stand gefaßt ha­
ben in Gott - das besagt ja das Wort "Glau­
ben"25 -, die dann nicht überspült würden 
von den äußeren Umständen und den 
funktionalen Zusammenhängen des Le­
bens, sondern die als Subjekte die äußeren 
Umstände bestehen. 
Wie aber "geht" solche Mystagogie? Wo 
und in welchen Lebenssituationen geht sie 
mit Menschen um, um sie bei ihrer Sub­
jektwerdung, d. h. bei ihrer Entdeckung 
der Erfahrungen mit Gott zu begleiten? 
Um diese Frage darf ich mich hier einer­
seits nicht drücken, denn in ihr berühre 
ich ja den springenden Punkt dieser Über­
legungen, andererseits ist hier nicht der 
Raum geboten, darauf allzu detailliert zu 
antworten.26 Grundsätzlich möchte ich sa­
gen, daß für die mystagogische Seelsorge 
alle Begegnungen mit Menschen in Frage 
kommen, die heute (noch) zum pastoralen 
Alltag zählen. Begegnungen z. B. mit 
einem Brautpaar im Rahmen der Trauvor­
bereitung, mit Eltern von Täuflingen, von 
Erstkommunionkindern, Begegnungen 
auch mit Alten, Kranken, Sterbenden. 
Eine dieser Begegnungen, die mit einem 
Brautpaar, sei hier skizziert: Mystagogi-

Knobloch I Mystagogie und Subjektwerdung 

sche Seelsorge bedeutet hier, unbefangen 
bei den beiden anzufangen, ihre Erfahrun­
gen zu Wort kommen zu lassen, die sie 
miteinander und aneinander gemacht ha­
ben. Ich weiß, das klingt utopisch bis naiv. 
Die gewöhnlichen Brautgespräche lassen 
tiefergehende Erfahrungen nicht zu. We­
der das Brautpaar noch die Seelsorger 
wollen sie artikulieren. Wer aber sagt, daß 
das für immer so bleiben muß? Die Seel­
sorger sollen sich erzählen lassen und 
zum Anlaß des Erzählens werden, wie die 
beiden sich sehen, welchen Weg sie mit­
einander gegangen sind, welche Hoff­
nung sie für die Zukunft haben, welche 
Gefuhlsambivalenzen den Aufbruch in 
das gemeinsame Leben begleiten. Schlecht 
beraten wäre, wer dies als Psychologis­
mus abtäte, der vom "eigentlichen" seel­
sorglichen Auftrag wegführte. Nur aus 
der existentiellen Vergewisserung des 
konkreten Lebens- und Liebesstoffes läßt 
sich die Frage gewinnen, welche positiven 
Lebensmöglichkeiten sich für ein Paar 
eröffnen, indem einer am anderen den 
Wert entdeckt, den jeder der beiden - um 
es theologisch zu sagen - als von Anfang 
an von Gott Geliebter für den Partner dar­
stellt. 
Notwendig ist, daß die Seelsorger die 
mystagogische Qualität der Liebe zwi­
schen Mann und Frau entdecken und 
schätzen lernen. Wenn sie darin Fort­
schritte machten, würden sie eines Tages 
vor dieser Liebe dieselbe Ehrfurcht emp­
finden, die sie z. B. dem Sakrament der 
Ehe auf abstrakte Weise entgegenbringen. 
Es müßte nachdenklich stimmen, ja die 
Frage nach der menschlichen Qualität der 
Seelsorge provozieren, wenn bei Seelsor­
gern die Ehrfurcht vor einem Sakrament 
größer wäre als vor einem Paar. Erst wenn 

25 Vgl. J. Ratzinger, Einführung in das Christentum. Vorlesungen über das Apostolische Glaubensbe­
kenntnis, München 1968, 43-48. 

26 V gl. dazu in Vorbereitung S. Knobloch, Wieviel ist ein Mensch wert? Einzelseelsorge - Grundlagen und 
Skizzen, Regensburg 1993. 



Knobloch Mystagogie und Subjektwerdung 155

ihre Ehrfurcht VOTI einem aar wüchse, reaglerte aus dem ureigenen Impuls des
würde ihre ehevorbereitende rge christlichen Subjektverständnisses auf die
E glückhaften ntdecken der Problemlagen VO  3 heute und Jegte die
wollten Bedeutung der Partner füreinan- LunteaLösungen, die den einzelnen vVon
der beitragen, ohne dafß S1Ee das der Eesse der lebensbedrohlichen Nd1V1-
ja gerade nicht! einen alsch-frommen ualisierung freien.
Zungenschlag verfallen sollten, indem S1e
die Partnerbeziehung den siebten Einige Konsequenzen daraus:
mel en und Scheu VOTr der Wirk- Was der Kirche gelten soll
el und em, wWas dem Menschen In der eingangs dargelegten yse der
wirkli frommt, die Spannungen, Unsıi- gesellschaftlichen erhältnisse ach
cherheiten und Beziehungszweifel Schulze wurden arauf aufmerksam,
gesprochen und unbearbeitet en. da{fßs die gesellschaftlich bedingte Indivi-

dualisierung Ausbildung 1eUuer SOZ1a-Mystagogie und Subjektwerdung: Je län- ler Formen Als eklatantes Beispielger Nan darübernac. SO eutli-
cher zeigt sich, da{s die auf die ubjekte da  ® moögen die „Autonomen“” und die
un! auf die Subjektwerdung ausgerich- „Skinheads stehen,? Personengruppen

eines sozialen eus, die jüngster Zeıittete Seelsorge die den heutigen gesell- als Rechtsra die emokrate derschaftlichen Gegebenheiten ANSCIMECSSCH
Form der Seelsorge ist. Sie überspringt urze erbeben lassen. RI S1IEe hier,

weil sich ihnen [l deutlichsten ablesennicht das heutige Individualisierungsphä- Jläßt, Wäas tendenziell von allen neuartigenindem S1Ie die Leute moralisch als
EgoistenS! Sie weicht VOTL Milieubildungen gut S1e weısen eıIne

„Struktur des Nichtverstehens” ECN-auch cht dadurch da{fs S1e jene, die über anderen auf. Das soll eißen, SIEsich och ansprechen lassen, einen wınnen ihre innere Konsistenz aus derbinnenkirchlichen Raum ruft, dem
cht Selbststand und Lebensermaächti- Abgrenzung vVon anderen. Gegenüber

deren einzelnen wI1e Milieus steigt dergefra sind, sondern Ängstlichkeit, ege! der Aggressivität und Ablehnung.Unterwürfigkeit, Nicht-auf-der-Höhe-
er-Zeit-Sein, also gewissermaßen „Un- Vor diesem Hintergrunde11 die
pünktlichkeit”, gettoisierende und distan- unmıttelbare politische Bedeutung, wel-
zierende Tendenzen den Ton angeben. che die Kirche hat, \  W  VV  Venn S1e Orte anbietet,
Anders herum charakterisieren die Stich- denen ihre Mitglieder der Subjekt-
worte ‚ystagogle und Subjektwerdung werdung arbeiten. Die solidarische Sub-
eiıne Seelsorge, die sich den bedrohlichen jektwerdung entbindet den einzelnen
Individualisierungssymptomen Vonmn mehr und mehr Von sich und macht
heute stellt und S1IE durch die 'elende offen das ere und den Anderen
Perspektive der ubjektwerdung von 1n- eine ufgabe, die eute von oroßer gesell-
nen bearbeiten versucht. Das ware schaftlicher Aktualität ist. Wenn alsı
dann eiıne Seelsorge, die IUr mut dem In- der Kirche [l Subjektwerdung geht,
[aAuUul des enschen, mıiıt seiner Seele, dann gilt lidarität, und ZWar unı-

hätte, worüber der gesellschaftliche versale Solidarität. Darın aber wird die
Kontext Vergessenheit geriete und unte die Überwindung des Nichtver-

stehens anderer enschen, anderer Haut-geblendet Ganz egentei: sS1IEe

27 Vgl Foitzık, Anlehnungsbedürftige Egozen!  er, 513.

Knobloch / Mystagogie und Subjektwerdung 

ihre Ehrfurcht vor einern Paar wüchse, 
würde ihre ehevorbereitende Seelsorge 
zum glückhaften Entdecken der gottg~ 
wollten Bedeutung der Partner füreinan­
der beitragen, ohne daß sie deshalb - das 
ja gerade nicht! - in einen falsch-frommen 
Zungenschlag verfallen sollten, indern sie 
die Partnerbeziehung in den siebten Him­
mel höben und aus Scheu vor der Wirk­
lichkeit und dem, was dem Menschen 
wirklich frommt, die Spannungen, Unsi­
cherheiten und Beziehungszweifel unaus­
gesprochen und unbearbeitet ließen. 

Mystagogie und Subjektwerdung: Je län­
ger man darüber nachdenkt, um so deutli­
cher zeigt sich, daß die auf die Subjekte 
und auf die Subjektwerdung ausgerich­
tete Seelsorge die den heutigen gesell­
schaftlichen Gegebenheiten angemessene 
Form der Seelsorge ist. Sie überspringt 
nicht das heutige Individualisierungsphä­
nomen, indern sie die Leute moralisch als 
Egoisten beschimpft. Sie weicht vor ihm 
auch nicht dadurch aus, daß sie jene, die 
sich noch ansprechen lassen, in einen 
binnenkirchlichen Raum ruft, in dem 
nicht Selbststand und Lebensermächti­
gung gefragt sind, sondern Ängstlichkeit, 
Unterwürfigkeit, Nicht-auf-der-Höh~ 

der-Zeit-Sein, also gewissermaßen "Un­
pünktlichkeit", gettoisierende und distan­
zierende Tendenzen den Ton angeben. 
Anders herum charakterisieren die Stich­
worte Mystagogie und Subjektwerdung 
eine Seelsorge, die sich den bedrohlichen 
Individualisierungssyrnptomen von 
heute stellt und sie durch die befreiende 
Perspektive der Subjektwerdung von in­
nen zu bearbeiten versucht. Das wäre 
dann keine Seelsorge, die nur mit dem In­
nenraum des Menschen, mit seiner Seele, 
zu tun hätte, worüber der gesellschaftliche 
Kontext in Vergessenheit geriete und aus­
geblendet bliebe. Ganz im Gegenteil: sie 

155 

reagierte aus dem ureigenen Impuls des 
christlichen Subjektverständnisses auf die 
Problernlagen von heute und legte die 
Lunte an Lösungen, die den einzelnen von 
der Fessel der lebensbedrohlichen Indivi­
dualisierung befreien. 

5. Einige Konsequenzen daraus: 
Was in der Kirche gelten soll 

In der eingangs dargelegten Analyse der 
gesellschaftlichen Verhältnisse nach G. 
Schulze wurden wir darauf aufmerksam, 
daß die gesellschaftlich bedingte Indivi­
dualisierung zur Ausbildung neuer sozia­
ler Formen führt. Als eklatantes Beispiel 
dafür mögen die "Autonomen" und die 
"Skinheads" stehen,27 Personengruppen 
eines sozialen Milieus, die in jüngster Zeit 
als Rechtsradikale die Demokratie an der 
Wurzel erbeben lassen. Ich nenne sie hier, 
weil sich an ihnen am deutlichsten ablesen 
läßt, was tendenziell von allen neuartigen 
Milieubildungen gilt: sie weisen eine 
"Struktur des Nichtverstehens" gegen­
über anderen auf. Das soll heißen, sie g~ 
winnen ihre innere Konsistenz aus der 
Abgrenzung von anderen. Gegenüber an­
deren - einzelnen wie Milieus - steigt der 
Pegel der Aggressivität und Ablehnung. 

Vor diesem Hintergrund ermessen wir die 
unmittelbare politische Bedeutung, wel­
che die Kirche hat, wenn sie Orte anbietet, 
an denen ihre Mitglieder an der Subjekt­
werdung arbeiten. Die solidarische Sub­
jektwerdung entbindet den einzelnen 
mehr und mehr von sich und macht ihn 
offen für das Andere und den Anderen -
eine Aufgabe, die heute von großer gesell­
schaftlicher Aktualität ist. Wenn es also in 
der Kirche um Subjektwerdung geht, 
dann gilt in ihr Solidarität, und zwar uni­
versale Solidarität. Darin aber wird die 
Lunte an die Überwindung des Nichtver­
stehens anderer Menschen, anderer Haut-

27 Vgl. A. Foitzik, Anlehnungsbedürftige Egozentriker, 513. 



156 Knobloch Mystagogıle und Subjektwerdung

arbe, anderer turen, anderer Sprachen werdung egen, ist das eıne. Dort
gelegt. Die traurıge ahrheit allerdings zukommen, ist das andere. ESs 1st cht
ist, die Kirche HanZ gemein gChH die Rede vVon der Subjektwerdung
sprochen aktisch kaum mehr Oolida- richtet, sondern schützt S1IE und
ritätspotential aufweist die S1IEe UuMNlsS! unterstutzt s1e, 8  S zugesteht und
en! Gesellschaft. Sie hat S- C  T einraumt, die Subjektwerdungspro-
geschichtlich emin! produziert und S1e Ergebnis fragmentarisch bleiben.

der Rechtgläubigkeit willen aus sich Zu nrecht sieht Q! Fragmenten geTN
ausgeschieden und vernichtet. Sie produ- einen gänzlich gescheiterten Weg, eın
ziert bis heute eiıner wen1g reflektierten TumMMern abgebrochenes Unternehmen.
Terminologie „Fernstehende”, ere, Wirklichkeit wird INnNan Fragmenten
Von denen S1e sich wegderfiniert, Statt ih- rechter, wWwe  4l an ihnen die
21 einer des aradigmas sucht ach dem Ziel herausliest, das S1e
jene Z.Uu sehen, deren dersheit und eilich eigener Kraft cht erreicht ha-
Fremdheit sich die Spur des unen!  en ben. Es braucht z  e viel antasıe
Gottes anzelgt. „Fernstehende” entweder Sasch, Was VoNn daher der Kirche gelten
Von sich wegzudefinieren der sS1e Z.U1 soll nicht eın rigides Höchstmads, das viele
Objekt einer vergeblichen pastoralen „unterlaufen“ werden, wobei S1e sich Vor-
Sorge machen, wird weder och SC wüuürtfe machen, daß S1e 5 unterlaufen, SOIN-

deren Subjektsein gerecht dern eın ermutigendes, verstehendes, ein-
en! Umgehen muıt Lebensläufen, Oichtig ist no_<;h eın anderer Hinweis*®, wWwIe S1IEe sind, weil IT 1eS$ die Phantasieder n iseTe Überlegungen zZu Mystago-

gıe und Subjektwerdung ergänzend ange- nächsten, immer kleinenender Le-
ensentwicklung, der Subjektwerdung,werden mufßs, damit SIEe S  r beflügelt.gelesen werden und Ende alschen

Ergebnissen führen. Die Rede Von der Noch eiıne letzte Konsequenz sel angedeu-
Mystagogie begleitendem Weg tet, wobe!i klar ist, die hier genannten
Subjektwerdung versteht sich nicht SO, als Konsequenzen beliebig sind,
se1l Subjektwerdung jema. erreich- also auch andere, vielleicht wichtigere,
bar, omMMe S1e je Ziel, wenn hätten gCZOHECN werden können. Bei der
al S1e ıT a  g und konsequent rstelung des Weltkatechismus QIng
verfolgt. Diese rWa  o sollte der offenbar davon aus, den verschiedenen

Katechismusinitiativen den einzelnenKirche -  er genä. werden. Damut ist
G das geringste die ache der Ländern die ihrerseits nicht zuletzt auf
Subjektwerdung gesagt. ber ist Wert römisches Drängen 1Nns eben gerufen

worden SIN eInNne alle verbindlichedarauf gelegt, sıe, mıiıt er
sprochen, eın „regulatives Prinzip“, Grundlage ZUu geben Dahinter wird eın
nicht aber ein konstitutives Ziel arste| Verständnis des chen ‚hramts
Eın regulatives Prinzip regelt Abläufe, (zunächst des römischen und dann des o_

g1ibt die Richtung der eın Ziel hegt. dentlichen ischöflichen. sichtbar, das die
Es hält sich D das Ziel selbst. Le- Gläubigen [1UT der Rolle der Hörenden
bensprozesse C  g auf die Subjekt- bzw. der Rezipienten sieht. eın ara-

Luther, gion und Alltag, —182
Luther spricht hier allerdings von dentität, aber Inan vertälscht sSeINe Aussageintention

nicht, VE Inan dieenauch auf die Subjektwerdung bezieht.

156 

farbe, anderer Kulturen, anderer Sprachen 
gelegt. Die traurige Wahrheit allerdings 
ist, daß die Kirche - ganz allgemein ge­
sprochen - faktisch kaum mehr Solida­
ritätspotential aufweist als die sie umge­
bende Gesellschaft. Sie hat nicht nur 
geschichtlich Feinde produziert und sie 
um der Rechtgläubigkeit willen aus sich 
ausgeschieden und vernichtet. Sie produ­
ziert bis heute in einer wenig reflektierten 
Terminologie "Fernstehende", Andere, 
von denen sie sich wegdefiniert, statt in ih­
nen in einer Umkehrung des Paradigmas 
jene zu sehen, in deren Andersheit und 
Fremdheit sich die Spur des unendlichen 
Gottes anzeigt. "Fernstehende" entweder 
von sich wegzudefinieren oder sie zum 
Objekt einer vergeblichen pastoralen 
Sorge zu machen, wird weder so noch so 
deren Subjektsein gerecht. 

Wichtig ist noch ein anderer Hinweis28, 

der an unsere Überlegungen zu Mystago­
gie und Subjektwerdung ergänzend ange­
fügt werden muß, damit sie nicht falsch 
gelesen werden und am Ende zu falschen 
Ergebnissen führen. Die Rede von der 
Mystagogie als begleitendem Weg zur 
Subjektwerdung versteht sich nicht so, als 
sei Subjektwerdung jemals ganz erreich­
bar, als komme sie je an ihr Ziel, wenn 
man sie nur hartnäckig und konsequent 
verfolgt. Diese Erwartung sollte in der 
Kirche nicht genährt werden. Damit ist 
nicht das geringste gegen die Sache der 
Subjektwerdung gesagt. Aber es ist Wert 
darauf gelegt, daß sie, mit H. Luther ge­
sprochen, ein "regulatives Prinzip'129, 
nicht aber ein konstitutives Ziel darstellt. 
Ein regulatives Prinzip regelt Abläufe, 
gibt die Richtung an, in der ein Ziel liegt. 
Es hält sich nicht für das Ziel selbst. Le­
bensprozesse in Richtung auf die Subjekt-

Knobloch / Mystagogie und Subjektwerdung 

werdung anzulegen, ist das eine. Dort an­
zukommen, ist das andere. Es ist nicht ge­
gen die Rede von der Subjektwerdung ge­
richtet, sondern schützt sie und 
unterstützt sie, wenn man zugesteht und 
einräumt, daß die Subjektwerdungspro­
zesse im Ergebnis fragmentarisch bleiben. 
Zu Unrecht sieht man in Fragmenten gern 
einen gänzlich gescheiterten Weg, ein in 
Trümmern abgebrochenes Unternehmen. 
In Wirklichkeit wird man Fragmenten ge­
rechter, wenn man aus ihnen die Sehn­
sucht nach dem Ziel herausliest, das sie 
freilich aus eigener Kraft nicht erreicht ha­
ben. Es braucht nicht viel Phantasie um zu 
sagen, was von daher in der Kirche gelten 
soll: nicht ein rigides Höchstmaß, das viele 
"unterlaufen" werden, wobei sie sich Vor­
würfe machen, daß sie es unterlaufen, son­
dern ein ermutigendes, verstehendes, ein­
fühlendes Umgehen mit Lebensläufen, so 
wie sie sind, weil nur dies die Phantasie zu 
nächsten, immer kleinen Schritten der Le­
bensentwicklung, der Subjektwerdung, 
beflügelt. 

Noch eine letzte Konsequenz sei angedeu­
tet, wobei klar ist, daß die hier genannten 
Konsequenzen sozusagen beliebig sind, 
also auch andere, vielleicht wichtigere, 
hätten gezogen werden können. Bei der 
Erstellung des Weltkatechismus ging man 
offenbar davon aus, den verschiedenen 
Katechismusinitiativen in den einzelnen 
Ländern - die ihrerseits nicht zuletzt auf 
römisches Drängen ins Leben gerufen 
worden sind - eine für alle verbindliche 
Grundlage zu geben. Dahinter wird ein 
Verständnis des kirchlichen Lehramts 
(zunächst des römischen und dann des or­
dentlichen bischöflichen) sichtbar, das die 
Gläubigen nur in der Rolle der Hörenden 
bzw. der Rezipienten sieht. In ein Para-

28 Vgl. H. Luther, Religion und Alltag, 160 -182. 
29 Ebd., 163. H. Luther spricht hier allerdings von Identität, aber man verfälscht seine Aussageintention 

nicht, wenn man die Gedanken auch auf die Subjektwerdung bezieht. 



Knobloch Mystagogie und Subjektwerdung 157

digma gefaßt äft sich VO': Delegations- zelnen willen 1Dt dann darf nıcht dUSSC-
paradigma sprechen:“ Das CNAliıche rechnet die Wahrheitsfindung dieser Kiır-
Amt le.  A die ar der Gläubigen hört che hinter dem Rücken der Glaubenden
ach dem Vatikanum IST dieses ara- erfolgen Der die Kirche leitende und be-
digma angs| UrC das Interaktionspara- gleitende Geist Gottes wird ZW. auch
digma bzulösen ach dem die Wahr- dann och verhindern W1sSsen dafß die
heitsfindung Glauben sich ( Kirche Il ihrer Wahrheitsfindung den
Interaktionsprozef zwiıischen Lehramt planen Irrtum abgleitet eologis aber
und Gläubigen und wissenschaftlicher IST die Wahrheit des aubens be1 den
eologie. vollzieht Wenn auch Zum Be- gläubigen und sich Glauben austau-

des „CONSECNSUS fidelium offenbar schenden Subjekten besseren Händen
theologisch das Letzte och nicht gesagt als bei ner Von den Subjekten und ihrer
ist 1st doch zumindest unbestritten, Wahrheitsfindun sich unabhängig waäh-

der Glaube cht S TO: ist die nenden Institution
Vom Lehramt der Kirche ach unten
die Gläubigen übermittelt wird sondern Die Stichworte Mystagogie und Subjekt-
alle Teile der Kirche wirken dessen Ge- werdungen VOTrVreiche Palette
staltung muit „Hinter dem uücken der Von Fragen geführt ihnen T1IC sich
Glaubenden“? Aält sich nıicht ber den verschiedenen Spiegelungen das und
Glauben entscheiden Daß 1es5 ist wird gleiche Problem der einzelne auf
erst an Licht unNnseE UÜberlegungen Weg Subjektwerdung, auf dem die
Subjektwerdung T1C.  g klar mystagogische Seelsorge behutsam Z.Uu be-
Wenn 3 iM der Kirche die Subjektwer- gleiten hat Kommt diese heute uUrz,
dung des einzelnen geht und 1es l der dann TO. der einzelne das Opfer der
wechselseitigen Bezogenheit aufeinander, verschlingenden Individualisierung
WE CS, gesehen, die Communio der werden eiNne düstere Vision, VOT der
Kirche der Subjektwerdung des e1N- ewa. bleiben

Vgl. Beinert, Was gilt ı der Kirche, ı Ders. (Hg. „Katholischer“” Fundamentalismus. Aäretische
Gruppen ] der Kirche?, Regensburg 1991, 15-51, hier
Vgl Ruh, oblemanzeige. Was meınt Gilau! des Gottesvolkes heute?, N: Herder Korre-
spondenz 495
CK,ystem und Subjekt,

Heraüsgegeben vonSiegfried Dunde 176 elten. 19,
Originalausgabe [3-579-01120-0| 1120[MiMi  ' Bekännte‘katholischeund nicht-kathö)Autorinnen und
Autoren fragen,ob und —- ennn Ja - derkafholischen rche

-Jı angesichts des autoritäri Gebarens ihrer Führungsschicht i
SI“YIIN Hudolf einer offenen Gesellschaft noch helfen ist. unterschiedli-

bannss Heinrichs
19rs! .  m chenAntwortenrepraäsenteren.die Vielfalt } Einstel

Hanna- auslean lungen gegenüber dem Katholizismus.
oülenhan

Hartmut Meaesman

Doar
Schw Mal d itersioher.

Fulbert
mMe18

Mas . Verlagshaus 000890050285  ..[n..m....  STFE  790000808

Knobloch / Mystagogie und Subjektwerdung 

digma gefaßt läßt sich vom Delegations­
paradigma sprechen:30 Das kirchliche 
Amt lehrt, die Schar der Gläubigen hört. 
Nach dem 2. Vatikanum ist dieses Para­
digma längst durch das Interaktionspara­
digma abzulösen, nach dem die Wahr­
heitsfindung im Glauben sich im 
Interaktionsprozeß zwischen Lehramt 
und Gläubigen (und wissenschaftlicher 
Theologie) vollzieht. Wenn auch zum Be­
griff des "consensus fidelium" offenbar 
theologisch das Letzte noch nicht gesagt 
ist,31 so ist doch zumindest unbestritten, 
daß der Glaube nicht eine Größe ist, die 
vom Lehramt der Kirche nach unten an 
die Gläubigen übermittelt wird; sondern 
alle Teile der Kirche wirken an dessen Ge­
staltung mit. "Hinter dem Rücken der 
Glaubenden"32 läßt sich nicht über den 
Glauben entscheiden. Daß dies so ist, wird 
erst im Licht unserer Überlegungen zur 
Subjektwerdung so richtig klar. 
Wenn es in der Kirche um die Subjektwer­
dung des einzelnen geht, und dies in der 
wechselseitigen Bezogenheit aufeinander, 
wenn es, so gesehen, die Communio der 
Kirche um der Subjektwerdung des ein-

157 

zelnen willen gibt, dann darf nicht ausge­
rechnet die Wahrheitsfindung dieser Kir­
che hinter dem Rücken der Glaubenden 
erfolgen. Der die Kirche leitende und be­
gleitende Geist Gottes wird zwar auch 
dann noch zu verhindern wissen, daß die 
Kirche in ihrer Wahrheitsfindung in den 
planen Irrtum abgleitet. Theologisch aber 
ist die Wahrheit des Glaubens bei den 
gläubigen und sich im Glauben austau­
schenden Subjekten in besseren Händen 
als bei einer von den Subjekten und ihrer 
Wahrheitsfindung sich unabhängig wäh­
nenden Institution. 

Die Stichworte Mystagogie und Subjekt­
werdung haben uns vor eine reiche Palette 
von Fragen geführt. In ihnen bricht sich in 
verschiedenen Spiegelungen das eine und 
gleiche Problem: der einzelne auf seinem 
Weg zur Subjektwerdung, auf dem ihn die 
mystagogische Seelsorge behutsam zu be­
gleiten hat. Kommt diese heute zu kurz, 
dann droht der einzelne das Opfer der ihn 
verschlingenden Individualisierung zu 
werden - eine düstere Vision, vor der wir 
bewahrt bleiben mögen. 

30 Vgl. W. Beinert, Was gilt in der Kirche, in: Ders. (Hg.), "Katholischer" Fundamentalismus. Häretische 
Gruppen in der Kirche?, Regensburg 1991, 15-51, hier 35. 

31 Vgl. U. Ruh, Problemanzeige. Was meint Glaubenssinn des Gottesvolkes heute?, in: Herder Korre­
spondenz 46 (1992) 495. 

32 J. Werbick, System und Subjekt, 134. 

•• 
verzwifBln? 

BIIDr Dllnzlllr 

Herausgegeben vonSiegfried R.Dunde. 176 Seiten. 19,80 
Ol'iginalau!lgabe [3-579,,01120-0l.GTB 1120 . 

Bekannte katholische und riichf~kat~Öli.~che Auto#en und ..•...... 
Autoren fragen, ob und:.. wenn ji!..,wie derkafuo1ischen Kirq{;' 
angeSichts des autoritären Gebarerill ihrer Führungsschicht in .. .. : 

einet offenen Gesellschaft noch Zlthelfen ist. Dieunterschiedli- ... : 
...... ch~·4nh'lpdElfl.,re.p!,'~~entieren .. die:VjeIfalt,.~ kfiÜScAen, Einste!;, ..; 
, I :: ", -,,', ':., .(',~!, ': ,'''''' ,.' ,';':", ''','''',' ,.; :,:.,_"1 ," "" ''', ,: ,:' _.,- __ ","':,,;_ ' ': "": ':'.: ,._ : '"," ":,:""1,,,,, ',",',~" "":' '" "_', ~ 

lungen gegenüber dem Kathol1zismus.· ': . 
. p ...•. ,···" .. · ... ~ ... i~.!:;. 8. ;:;:;: ! <) .'. G"f'ril .' !VI i"l1 


