180

Scheuer / Selig die Barmherzigen

MANFRED SCHEUER

Selig die Barmherzigen; denn sie werden

Erbarmen finden

Kritik der Barmherzigkeit

+Wahrlich, ich mag sie nicht, die Barmherzigen, die
selig sind in jhrem Mitleiden: zu sehr gebricht es ih-
nen an Scham . . . M6ge mein Schicksal mir immer
Leidlose, gleich euch, iiber den Weg fiihren, und sol-
che, mit denen mir Hoffnung und Mahl und Honig
gemein sein darf! . . . Ich aber bin ein Schenkender:
gerne schenke ich, als Freund den Freunden. Fremde
aber und Arme mogen sich die Frucht selber von
meinem Baume pfliicken: so beschimt es weniger.
Bettler aber sollte man ganz abschaffen! . . . Und
insgleichen die Siinder und bosen Gewissen!”!

Fiir F. Nietzsche ist die Barmherzigkeit ein
weichlicher, wenn auch unbewufSter Ego-
ismus, der das Leiden in der Welt ver-
mehrt und die Leidenden entwiirdigt. Sie
ist eine krankhafte Haltung, von der nur
Schaden ausgeht. Das Ideal sieht Nietz-
sche im starken, schonen und gesunden
Menschen, der Kranke hingegen ist ein
Parasit. Schon fiir die Stoa (z. B. fiir
Seneca) und in ihrem Gefolge bei I. Kant
sind das Mitleid und die Barmherzigkeit
negative Gefiihle, auf die kein Verla8 ist,

sie sind verwerfliche sinnliche Erregun--

gen, die von der sittlichen Vernunft zu
iiberwinden sind:

,Wenn ein anderer leidet und ich mich durch sei-
nen Schmerz, dem ich doch nicht abhelfen kann,
auch anstecken lasse, so leiden ihrer zwei; ob zwar
das Ubel eigentlich nur einen trifft. Es kann aber
unméglich Pflicht sein, die Ubel in der Welt zu
vermehren, mithin auch nicht, aus Mitleid wohl
zu tun; wie dann dieses auch eine beleidigende
Art des Wohltuns sein wiirde, indem es ein Wohl-
wollen ausdriickt, was sich auf den Unwiirdigen
bezieht und Barmherzigkeit genannt wird, unter
Menschen, welche mit ihrer Wiirdigkeit, gliicklich

zu sein, eben nicht prahlen diirfen, und respektiv
gegeneinander gar nicht vorkommen sollte.”?
Die Entwiirdigung des Unterdriickten ei-
nerseits und die Stabilisierung von Un-
rechtsverhdltnissen anderseits sind die
Vorwiirfe der marxistischen Kritik an Mit-
leid und Barmherzigkeit. Almosen sind
nur ein Alibi, Caritas ist nur eine System-
stiitze, Barmherzigkeit zementiert die Un-
gerechtigkeit, und die Praxis der
Mildtatigkeit ist Kumpanei mit den Herr-
schenden und Ausbeutern. Ein individua-
listisches Wohltun kuriere nur Symptome,
statt Systeme zu entlarven, den eigentli-
chen Wurzeln des Unrechts und des
Elends auf die Spur zu kommen und insti-
tutionell durch Uberwindung des Kapita-
lismus Abhilfe zu schaffen. Barmherzig-
keit und Gnade stehen im Widerspruch zu
Freiheit, Selbstindigkeit und Emanzipa-
tion:

~Ein Wesen gilt erst als selbstindiges, sobald es
auf eigenen Fiiflen steht, und es steht erst auf eige-
nen Fiilen, sobald es sein Dasein sich selbst ver-

dankt. Ein Mensch, der von der Gnade eines an-
deren lebt, betrachtet sich als abhéngiges Wesen.?

Kiltestrome

So sehr auch manche Kritik an der Barm-
herzigkeit berechtigt ist, so ist doch auch
die Kehrseite der Medaille zu beachten.
Wenn Mitleid und Barmherzigkeit eigent-
lich nicht sein sollen und dieses Urteil all-
mahlich ins Bewufltsein aller einsickert,
dann entspringen neue Kiltestrome (E.

1 F. Nietzsche, Also sprach Zarathustra (Werke ed. K. Schlechta Bd. 2) Miinchen (7) 1973, 346. Zur Barm-
herzigkeit in der Philosophiegeschichte vgl. R. Hauser/J. Stohr, Art. Barmherzigkeit, in: HWP 1, 753-755.

2 . Kant, Metaphysik der Sitten I1/1,2 § 34.

3 K. Marx, Okonomisch-philosophische Manuskripte (1844), in: MEW Erginzungsband (Schriften bis

1844), 544.



Scheuer / Selig die Barmherzigen

181

Bloch). Der Kult des schonen, starken, ge-
sunden und erfolgreichen Lebens macht
die Erbarmungslosigkeit zum Prinzip und
fithrt am Ende den Sozialdarwinismus in
jeden Lebensbereich ein. Es gibt keine
Sorge mehr fiir die, denen der Atem aus-
geht; die Alten, Kranken, Behinderten
werden ihrem eigenen Schicksal iiberlas-
sen und aus dem oOffentlichen Blickfeld
verbannt. Ein isoliertes Leistungs- und Er-
folgsdenken, der Kult der Tiichtigkeit ver-
kehrt sich in Riicksichtslosigkeit. In der
Evolution als gesellschaftliches Prinzip
herrscht das Recht des Starkeren, bei dem
die Kleinen von den Grofien gefressen
werden. Eine optimistische Rede vom
Menschen in der Aufkldrung vergifit die
Opfer der Geschichte, denen keine Ge-
rechtigkeit mehr widerfahren kann. Wenn
nur noch auf die Verdnderung des wichti-
geren institutionellen ,,Ganzen” geschaut
wird, kommt das Individuum unter die
Réder. Die Flucht ins System kennt nur
noch ein Phantombild ,, Mitmensch”, eine
allgemeine Philanthropie, sie halt aber
den Blick des konkreten Menschen in der
Not nicht aus.

Ein Kaéltestrom geht auch von der Dauer-
reflexion aus, die in ihrer ewigen Proble-
matisierung niemals zum Handeln vor-
stofit. Auch das (kirchliche!) Pochen auf
die reine Lehre und auf das Gesetz ver-
kennt die Wirklichkeit des konkreten
Menschen. Das Gesetz wird zum Instru-
ment der Ausgliederung, der Isolation
und der Verurteilung. Linke und rechte
Ideologen opfern den Menschen in den
Schlund von Prinzipien und Gesamtlé-
sungen.

Die Nachstenhilfe wird auf Institutionen
iibertragen. Teilweise sind dabei mensch-
liche Zuwendung, Herzlichkeit und
Barmherzigkeit noch einmal eingeordnet
in Biirokratie, in die technologische Ver-

nunft, in 6konomische Gesetze von Kon-
sum, Kauf und Verkauf. Eine rein auf
Funktionalitat basierende Welt 143t den
einzelnen Menschen den Kaltetod sterben.
Computer haben keine Seele, kein Herz.
So entwickelt sich eine Gesellschaft der
Zuschauer, die sich zum Teil voyeuri-
stisch aus der Ferne am Elend anderer be-
geilen, eine Gesellschaft der Passanten,
die sich nicht zustandig fiihlen.

Ein anderer Kaltestrom geht von denen
aus, die sich narzifitisch in ihre Subjekti-
vitdt fliichten. Diese Flucht entspringt
einer Unfdhigkeit zu lieben und kann
recht unterschiedliche psychische und so-
ziale Ursachen haben: wer nicht ange-
nommen und geliebt wurde, wer entwur-
zelt ist, kann selber nicht barmherzig sein.
Selbsthaf3, Minderwertigkeitsgefiihle,
Wehleidigkeit, Selbstmitleid lassen auf
einen Mangel an Angenommensein
schlieen. Hektische Aktivitit, stindige
Bewegung, Getriebensein in Leistung und
Arbeit, auch Aggression gegeniiber ande-
ren wurzeln nicht selten in Verwundun-
gen, die nicht geheilt sind. Wer nicht er-
fahren hat, was Begegnung und
freisetzende Gnade ist, dem wird die
Freude am eigenen Leben und auch die
Mitfreude mit anderen schwerfallen.
Selbstannahme und die Fahigkeit zur
Freude sind aber die Voraussetzung fiir
positives und schopferisches Mit-Leiden.

Der barmherzige Gott

In der jiidisch-christlichen Tradition ist die
Barmbherzigkeit eine Wesenseigenschaft
Gottes: ,,Barmherzig und gnadig ist der
Herr, langmiitig und reich an Giite” (Ps
103,8). Gott ist der ,,Vater des Erbarmens
und der Gott allen Trostes” (2 Kor 1,3)%. So
schliefit Gottes Wesen Grausamkeit und
Hérte aus. Barmherzigkeit bezieht sich auf
die Bundesgesinnung Jahwes, der sich

4 Vg

1. z. B. Gen 33, 11; 43, 29; Ex 33, 19; 34, 6; Hos 11, §; Jes 14, 1; 54, 8; Jer 31, 20; Joel 2, 13; Ps 51, 3; 86, 15;
145, 8; Lk 15, 11ff; R6m 11, 32; Eph 2, 4; Tit 3, 5; 1 Petr 1, 3.



182

Scheuer / Selig die Barmherzigen

dem Volk Israel absolut frei und ohne je-
den Zwang miitterlich zuwendet. Diese
Zuwendung gilt in besonderer Weise den
Schwachen und Unterdriickten in ihrer
Not (Jes 41,14); den Siindern gewdahrt er
Vergebung. Massiv kritisiert wird von
den alttestamentlichen Propheten ein
Kult, der sich an der Solidaritit vorbei-
schwindeln will.

In Jesus erschliefit sich das Herz, die
Barmherzigkeit Gottes. In Inkarnation, Le-
ben, Tod und Auferstehung Jesu erweist
sich Gottes Barmherzigkeit als grenzen-
lose Liebe (1 Joh 4,7-16). In ihm wird das
Erbarmen Gottes geschichtlich konkret
(Lk 1,50; Joh 3,16). Seine Gleichnisse er-
schliefen Gott als barmherzigen Vater (Lk
15,11£f). Jesu Begegnungen und Taten wir-
ken Hilfe in der Not, Vergebung von
Schuld und Verwandlung (Witwe von
Nain, Zachaus, Samariterin; Maria von
Magdala; Schiacher am Kreuz . . .). Die
Erlésung am Kreuz hat jhren Grund in der
Barmherzigkeit. Diese Barmherzigkeit
148t Jesus die Gerechtigkeit des Menschen
wiederherstellen. Menschliche Barmher-
zigkeit hat Antwortcharakter gegeniiber
der gottlichen Barmherzigkeit. Als Ge-
schenk ist sie Auftrag und Verpflichtung:
~Seid barmherzig, wie euer Vater barm-
herzig ist” (Lk 6,36). Eine empfangene
Barmbherzigkeit, die nicht weitergegeben
wird, pervertiert sich ins eigene Gegenteil.
So wird im ,, Vater unser” der Erweis der
Barmherzigkeit zur unerlédfSlichen Voraus-
setzung fiir die gottliche Vergebung (Mt
6,12 =Lk 11,4; Mt 6,14ff). Jesus verpflichtet
zur Vergebungsbereitschaft (Mt 18,23-35).
In Jesus ist die Einheit von Empfangen
und Geben, von Glaube und Tun, von Ge-
liebtwerden und Liebe, von Gottes- und
Néchstenliebe gestiftet.> Unbarmherzig-

keit ist im Urteil der Schrift ein Laster
(R6m 1,31).

Die Dimensionen der Barmherzigkeit

Was gehort zur Barmherzigkeit? Zunéchst
ist es eine liebende, offene, wahrneh-
mende und horende Aufmerksamkeit,
welche das Leiden anderer sehen und es
sich zu Herzen gehen lafit. Eine solche
Aufmerksambkeit setzt ein leidenschaftli-
ches Interesse fiir den Menschen voraus.
Erst durch diese Gesinnung wird der
Néchste zum Néchsten. Sonst bleibt der
duflerlich Nahe fremd und auf Distanz.
Barmherzigkeit kann nicht erzwungen
werden. Sie duflert sich spontan und frei.
Die Freiheit der Barmherzigkeit steht
auch fiir die Absichtslosigkeit der Zuwen-
dung. Sie wird pervertiert zu Lieblosigkeit
und Kailte, wenn sie nicht um ihrer
selbst willen geschieht, sondern mit
Verzweckung, mit Berechnung, mit
Gegenerwartungen und Geschéften (auch
im religiésen Sinn) verbunden ist. Barm-
herzigkeit bleibt in Gesinnung und Tat
arm: der Geber stellt sich selbst nicht in
den Mittelpunkt, er zieht nicht die Auf-
merksamkeit auf sich, er will sogar zu-
gunsten der Tat ilibersehen werden und
zieht sich zuriick. Es geht nicht um eine
gonnerische Grofiziigigkeit, die an der
Leine hilt und Applaus bzw. Dankbarkeit
erwartet. Echte Barmherzigkeit kennt
keine Gegenforderungen und schafft
keine Abhéngigkeiten. An dieser Armut
unterscheidet sich letztlich wahre Liebe
von , lebensweisem Egoismus”®. Alles an-
dere wire fiir den Empfangenden eine
Demiitigung.

Werke der Barmherzigkeit’

Im Anschlufs an Mt 25,3546, Jes 58 und
Tob 1,17 haben sich in der christlichen Tra-

5 Vgl Mt 12,7; 18,33; 25,3145; Jak 1,27; 2,15-17.

6 K. Rahner, Wer ist dein Bruder? Freiburg i. B. 1981, 40.
7 W. Sandfuchs (Hg.) Die Werke der Barmherzigkeit, Freiburg i. B. 1962; Art. Barmherzigkeit, in: LThK 1,

1251-1255.



Scheuer / Selig die Barmherzigen

183

dition die leiblichen und geistlichen
Werke der Barmherzigkeit entwickelt.
Auch wenn ihre Konkretion vom sozio-
kulturellen Kontext her starken Variatio-
nen unterworfen ist, biindelt sich in ihnen
doch etwas von dem, was mit Barmher-
zigkeit konkret gemeint ist.

Hungrige speisen (Mt 25,35): Es ist ein from-
mes Wunschdenken und eine bequeme
Liige, die meint, es gébe in unseren Brei-
ten keinen Hunger mehr. Die Schatten-
seite einer liberalisierten Wirtschaftspoli-
tik ist eine ,neue Armut”, an die sich
grofle Teile der Gesellschaft sehr schnell
gewohnt haben. Zudem hat dieses Werk
der Barmherzigkeit eine globale Dimen-
sion: Hungersnote, Untererndhrung,
Mangelernahrung, hohe Kindersterblich-
keit in groflen Teilen Afrikas oder Latein-
amerikas sind eine Schandung, ein Verrat
der Menschen dort und in ihnen ein Ver-
rat der Liebe Gottes selbst. Es mufi wohl
um strukturelle Verdnderungen der Welt-
wirtschaftsordnung und um eine gerechte
Verteilung der Giiter gehen, es ware aber
zynisch, mit dem Hinweis auf die anste-
hende Systemumkehr Millionen von
Menschen die konkrete Hilfe zu verwei-
gern und sie krepieren zu lassen.

Durstige trinken (Mt 25,35): Der Mangel an
Wasser wird in europdischen Breiten nur
in extrem heifien und niederschlagsarmen
Sommern spiirbar und auch da nicht so,
daf dieser Mangel existenzbedrohend
ware. Wer einmal in der Wiiste war, weifs
um den Wert eines Glases frischen Was-
sers (vgl. Mt 10,42). In Lateinamerika geht
es um den Bau von Bewéasserungsanlagen,
damit die Campesinos nicht in die Slums
der Stadte abwandern oder Drogenbossen
in die Hande laufen. Wasserleitungen mit
sauberem Wasser sind wichtig, weil ver-

schmutzte Gewasser viele Magen-, Darm-
und Lungenerkrankungen bewirken.

Nackte bekleiden (Mt 25,36): Martin von
Tours ist fast allen Kindern bekannt als
der, der dem frierenden Bettler die Halfte
seines Mantels gegeben hat. In Katastro-
phen- und Kriegsgebieten brauchen Ver-
triebene und Fliichtlinge warme Kleidung
und winterfeste Quartiere. Im {ibertra-
genen Sinn geht es bei diesem Werk auch
um den Schutz des menschlichen Lebens
vor verwerflicher Entwiirdigung, wenn es
wehrlos der Not ausgeliefert ist. Gegen-
iiber evolutiondren, technologischen,
funktionalen oder biirokratischen Kail-
testromen kann ganz einfach herzliche
Zuwendung gefragt sein.

Fremde beherbergen (Mt 25,35): In Europa
und nicht nur hier erleben wir gegenwér-
tig eine riesige Volkerwanderung. Diese
Menschen gehen nicht aus blofer Neu-
gier, Abenteuerlust oder Eroberungssucht
von zu Hause weg. Der Fremde, der Asy-
lant, der Fliichtling ist nicht selten der in
seiner Heimatlosigkeit Entwurzelte, der
Rechtlose, der Ungeborgene. Sein Gesicht
tragt oft die Narben des Krieges. Gott
~liebt die Fremden und gibt ihnen Nah-
rung und Kleidung — auch ihr sollt die
Fremden lieben, denn ihr seid Fremde in
Agypten gewesen.” (Din 10,18f). ,Einen
Fremden sollst du nicht ausbeuten. Ihr
wiflt doch, wie es einem Fremden zumute
ist, denn ihr selbst seid in Agypten
Fremde gewesen” (Ex 23,9). Gastrecht,
Asylrecht und Gastfreundschaft sind fiir
die biblische Tradition insgesamt von ent-
scheidender Bedeutung® Weil der
Mensch nur Gast auf Erden ist (Ps 119,19;
Phil 3,20; Hebr 13,14), soll er andere, die
als Fremde zu ihm kommen, gastfreund-
lich aufnehmen. Im biblischen Verstand-

8 Vgl. dazu z. B. A. de Saint Exupéry, Wind, Sand und Sterne, (Ges. Schriften Bd. 1) Diisseldorf 1959.
%  Gen 18,1-8; 19,1-3; Lev 19,33f.; Ri 19,15-21; Mt 10,11-15; Lk 9,48; 10,38-42; 14,12-24; Joh 1,38-39; 13,20;

Rom 12,2.9-16; Hebr 13,2.



184

Scheuer / Selig die Barmherzigen

nis ist es Gott selbst, der an die Tiir klopft
(Offb 3,20).10

Gefangene erlosen (Mt 25,36): Gefangen-
schaft schneidet von Beziehungen ab, sie
amputiert den Menschen, er verliert seine
Welt, er wird auf die Dauer nicht mehr ge-
kannt, nicht mehr verstanden, nicht mehr
geliebt, er biifit seinen Namen und seine
Personhaftigkeit ein. So verliert sich sein
verstiimmeltes Leben nicht selten in volli-
ger Gleichgiiltigkeit. Fiir die Gefangenen
eintreten kann heiflen: jhre Menschen-
rechte einklagen, ihr Schicksal offentlich
bekannt machen, Druck auf totalitére Re-
gime ausiiben, personlichen Kontakt hal-
ten (Besuch, Briefe, Gebet), die Angehori-
gen begleiten (vgl. Amnesty International,
CSI). Auch wer als Verbrecher rechtméfliig
verurteilt wurde, braucht das Wissen, daf3
er nicht abgeschrieben wird, er braucht
Vergebung, Zuwendung, er braucht die
Eroffnung neuer Moglichkeiten und
Chancen und schliefllich Stiitzen in der
Zeit nach der Haft.

Kranke besuchen (Mt 25,36): Notwendig ist
eine innere Beziehung zur Krankheit.
Dazu gehort die Abkehr vom Ideal des ge-
sunden und starken Lebens, die Aufmerk-
samkeit fiir verwundete, gekrdnkte und
schwache Menschen und auch das Wissen
um die eigene Bediirftigkeit. Im Mitsein
mit den Kranken geht es um das Zeugnis
des Lebens und der Hoffnung angesichts
der Bedrohung durch Krankheit und Tod.
Tote begraben (Tob 1,17): Gegeniiber einem
Zynismus des Todes und einem Totenkult
wird die Solidaritdt mit den Toten durch
die Bezeugung ihrer Wiirde und der Hoff-
nung fiir sie gelebt. Solidaritat und Hoff-
nung driicken sich auch in Zeichen, Riten
und Symbolen (Kerzen, Blumen, Toten-
wache, Glocken, Lieder, Gebete, Ge-

leit...) aus. Zudem brauchen die An-
gehorigen die Anteilnahme an ihrem
Schmerz, die Bezeugung der Freund-
schaft, der Treue und die Aufmerksambkeit
des Herzens.

Zu den geistlichen Werken der Barmher-
zigkeit zahlt die Tradition:

Siinder zurechtweisen (Jak 5,20; Mt 18,15)11:
Wer das tut, mufi um die Gefahr der
Selbstgerechtigkeit, des hochmiitigen
Richtens und der Verachtung wissen. Zu-
dem setzt die Zurechtweisung die Bereit-
schaft zur eigenen Umkehr und zur An-
nahme von Kritk voraus. Die
Gemeinderegel (Mt 18,15-20) gibt die Rei-
henfolge der Zurechtweisung an: zuerst
unter vier Augen, dann mit Zeugen,
schlieflich vor der Gemeinde. Briiderliche
Zurechtweisung vertrdgt sich nicht mit
Querulantentum, mit Besserwisserei, mit
Kritiksucht, Profilierungsdrang, Norgelei
oder Miesmacherei, aber auch nicht mit
falschem Mitleid und gleichgiiltiger, weil
resignativer Toleranz. Die ,,correctio fra-
terna” ist ein Freundschaftsdienst und
eine Bruderpflicht.

~Unwissende lehren” verbietet die Flucht in
eine esoterische Geheimlehre oder auch
das Abheben in eine wissenschaftliche
Fachsprache. Zudem ist es eine Absage an
die Formel: Wissen ist Macht. Wer andere
in das Geheimnis Gottes in Jesus Christus
einfiihrt, muf selbst von diesem Geheim-
nis der armen Liebe gepackt und ergriffen
sein. Theologie, Wissenschaft, Predigt,
Unterricht haben so nicht Selbstzweck. Sie
sollen aus dem Horen auf das Volk, auf
die Kleinen wie aus dem Horen auf das
Evangelium kommen und so dem Leben
gerade der Armen und Schwachen die-
nen.

10 Vgl. auch: ,Alle Giste, die zum Kloster kommen, werden wie Christus aufgenommen .

. . Ganz be-

sondere Aufmerksambkeit zeige man bei der Aufnahme von Armen und Pilgern” (Aus der Klosterregel
des heiligen Benedikt, 53. Kap., in: Die groen Ordensregeln, hg. von H. U. von Balthasar, Einsiedeln

1961, 238f).

1t Vgl. J. Stéhr, Briderliche Zurechtweisung, St. Ottilien 1989.



Scheuer / Selig die Barmherzigen

185

Zweifelnden recht raten: Es gibt einen guten
Zweifel, eine gesunde Skepsis, die
falschen und bequemen Sicherheiten weh-
ren und vor ideologischen Anspriichen
schiitzen. Es gibt aber auch den Zweifel
und die Verzweiflung, die Identitit und
Sinn zersetzen, Talente zerstéren oder
nicht aufleben lassen, Beziehungen zu-
grunde richten und jedes Vertrauen in
sich, in andere, in Gott verlieren lassen.
Guter Rat ist dann teuer. Jede Illustrierte
hat ihre Lebensberater oder ihr Horoskop.
Hie und da gibt es auch Menschen mit Le-
benserfahrung und Lebensweisheit, die
aus dieser Erfahrung heraus, aus der lie-
benden Aufmerksamkeit fiir die Men-
schen, aus dem Horen auf den Willen
Gottes stellvertretend hoffen und so neu
zur Hoffnung anstiften und Freiheit er-
moglichen.

Betriibte trosten: d. h. in den Schattenseiten
des Lebens, in Angst, Sorge, Krankheit,
Verzweiflung, Grausamkeit, Scheitern, in
Leid und Ungliick neu der Kraft der Hoff-
nung zur Geburt verhelfen. Das echte,
nicht das billige Trostwort hat schopferi-
sche Kraft. Es schafft und erneuert Leben,
es wandelt um und 146t Gottes Nihe ver-
sptiren.

Unrecht geduldig leiden: d. h. nicht zu allem
Ja und Amen sagen und die Suche nach
Gerechtigkeit resignativ aufgeben. Es
heifSt positiv, Verhéltnisse der Feindschaft
zu entgiften und Verleiblichungen von
vergangenem Unrecht verséhnend aufzu-
arbeiten. Geduld kann davor bewahren,
daf3 der Zorn neues Unrecht zeugt.

Beleidigern gern verzeihen: Jesus war der
Meister des Verzeihens (Ehebrecherin,
Hure, Soldaten, Geldhmter, Apostel,

Schicher). Verzeihen ist kein zudecken-
des, harmonisierendes Vergessen. Die
Schuld wird gesehen, der Schmerz wird
wahrgenommen. Verzeihen kommt nicht
aus einer Schwiache, sondern aus dem
SelbstbewufStsein Jesu heraus. Wer auf
(geheime) Rache verzichtet und verzeiht,
bezeugt die selbst erfahrene Barmherzig-
keit Gottes, lebt aus der Freude am Leben
und an Gott heraus. Nur der Entwurzelte
und Gekrankte muf$ andere kranken. Ver-
zeihen ist ein Akt von Feindesliebe, um
den Feind zu ,,entfeinden”.

Fiir die Lebenden und Toten Gott bitten: Das
Fiirbittgebet ist Ausdruck der Solidaritit,
der Hoffnung, der Verbundenheit der
Menschen in Heil und Unheil. Der Be-
tende kann Gott fiir sich und fiir andere
um Gewahrung von lebensnotwendigen
und lebenswerten Giitern bitten, z. B. um
das tagliche Brot, um Genesung in Krank-
heit, um das Lebensgliick des anderen,
um das Gelingen einer Berufs- oder Le-
benswahl. Inhalt des christlichen Fiirbitt-
gebetes sind auch die neutestamentlichen
Charismen (R6m 12; 1 Kor 13) und die Er-
kenntnis des Willens Gottes. Der christli-
che Beter in der kirchlichen Communio
bittet auch um die Auferstehung von den
Toten und um das ewige Heil fiir Lebende
und fiir Verstorbene. Das Bittgebet reicht
so weit wie die christliche Hoffnung.
Letztlich betet der Christ um Gott selbst,
der die Lebenden und Toten zur Lebens-
gemeinschaft des Miteinander und Fir-
einander ruft. Das Fiirbittgebet reicht so
weit wie das neutestamentliche Liebesge-
bot, das auch vor dem Feind nicht halt-
macht!?2. Das Gebet fiir die Feinde und fiir
die Toten ist geradezu der Ernstfall des
Glaubens und der Hoffnung.

12 Vgl. dazu K. Demmer, Gebet, das zur Tat wird, Freiburg i. B. 1989.



