Schwerpunkt

197

personlich, da8 man es fiir die Rezension nicht aus
dem Zusammenhang reiflen darf. Wirklich: ,Nur ein
Tagebuch wire noch intimer”. (Vorwort). Thre Lei-
denschaft fiir Eigenverantwortung (,,gehorchen, das
kann ich nicht”, 19. 12. 18) ist ebenso erfrischend wie
die unkomplizierte Beziehung zu Husserls Familie
und die Freude iiber die Freundschaft mit Hans
Lipps (18. 10. 18). Sie nimmt freudig teil an den glan-
zenden Erfolgen des ,Meisters” (Husserl), ,der ein-
zige Mensch, der mir hier wirklich nahe steht” (29.
10. 18).

Bald schon mu$ sie iiber den Antisemitismus klagen
(11. 11. 19). Unter den herrschenden Bedingungen
findet sie sich (schwer) ab mit dem Verzicht auf ihre
Habilitation, resigniert aber nicht und halt philoso-
phische Vorlesungen fiir etwa 30 Teilnehmer in der
eigenen Wohnung (30. 4. 20). Die Anliegen Ingardens
(bis zur diskreten materiellen Hilfe) werden mit
Energie wahrgenommen. Leider muf sie ihm mittei-
len, daf8 die Studentenschaft iiberall sehr nationali-
stisch ist und es Auslidnder sehr schwer haben (6. 12.
20). Zugleich mit dem Reflex schwerer Tage wird die
Festigkeit ihres religiosen Weges spiirbar (15. 10. 21).
Tiefste Einsichten zum Glaubensakt iiberzeugen:
s . . der Glaube, dessen schaffende und umgestal-
tende Kraft ich in mir selbst und anderen héchst rea-
liter erfahre . . .der Glaube, den der hl. Thomas den
,Anfang des ewigen Lebens in uns’ nennt — an dem
zerbricht mir jede Skepsis” (28. 11. 26). Eine ganz
wunderbare Sicht des Ordenslebens bringt der Brief
Nr. 160 aus dem Sommer 37.

Thr letzter Brief vom 6. 5. 38 beschreibt, um Ingarden
zu trosten, Husserls seliges Sterben und spricht von
ihren eigenen ewigen Geliibden: ,Was es bedeutet,
von Gott ewig angenommen zu sein, das ld6t sich
nicht in Worten aussprechen”.

Nach den wunderbaren Briefen aus dem Kloster
wird das gewaltsame Abreilen dieses Lebens umso
schmerzlicher empfunden. Ein Trost sind diese Do-
kumente, die von einer treuen Freundschaft zeugen,
die als ganze eine transzendenzvermittelnde Kraft
hat: eine Ermutigung besonders fiir Menschen, die
junge Intellektuelle begleiten auf dem Weg geistiger
Redlichkeit und menschlicher Echtheit.

Zu danken ist den Karmelitinnen, die den Geist Edith
Steins weitertragen, besonders Sr. Maria Amata
Neyer OCD, die fiir die exakten Anmerkungen ge-
sorgt hat. Dr. Hanna Barbara Gerl, die die einfiihl-
same Einleitung geschrieben hat, und den Herausge-
bern im Rahmen des Archivum Carmelitanum Edith
Stein.

Linz Franz Huemer-Erbler

B GERL HANNA-BARBARA, Unerbittliches Licht.
Edith Stein - Philosophie, Mystik, Leben. Griine-
wald, Mainz 1991. (203). Geb. DM 36,

Gerl beginnt mit einer , Ersten Skizze” meisterlich in
den Reichtum, die Verwurzelungen, Veréstelungen,
in das Wachstum auf Wahrheit hin, in die Tragik und
in den Trost der , Lebenslinien” (13-33) von Edith
Stein einzufiihren und etwas vom Segen ihres Le-
bens ahnen zu lassen: ,Versohnung durch Siihne”
(34-40).

Besonders aktuell zeigt sie ihre Geistigkeit im grofien
Abschnitt ,Im Spannungsfeld der Frauenfrage”
(43-77) mit Glanzlichtern wie dem Zitat eines Gebets
zum Heiligen Geist, der wie eine Mutter empfunden
wird, und auch ihren Uberlegungen zum Priester-
tum der Frau.

Die ihrem Philosophieren gewidmeten Kapitel
(81-148) lassen schmerzlich die Verschlossenheit
spiiren, der Edith Stein nach einem verheiungsvol-
len Beginn in Deutschland ihrer Zeit begegnet ist. Die
Auspragung von Geist und Willen in der menschli-
chen Ganzheit einer Frau wurde trotz ihrer grofien
integrativen Kraft viel zu wenig érkannt. Gerl folgt
aufmerksam dem Weg, den die moderne Phianome-
nologin Edith Stein im Anziehungsfeld der Groflen
der Vergangenheit, wie Thomas von Aquin und Au-
gustinus, beschritten hat. Das damit geweckte Inter-
esse, ihr in diese Begegnungen nachzugehen und
diese geistigen Auseinandersetzungen, Synthesen
und Neuversuche zu studieren, wird wohl noch
lange nicht geséttigt sein.

Als Hoéhepunkt des Buches erscheinen die Aus-
fithrungen zu ,Rationalitit und Mystik” (159-187).
In der Vorarbeit zum Werk iiber Johannes vom
Kreuz war Edith Stein der mystischen Theologie des
Dionysius Areopagita nachgegangen: Theologie als
Sprechen Gottes von sich selbst. Bis zum Tag ihrer
Verhaftung arbeitete sie an der ,Kreuzeswissen-
schaft”, an dem Weg, der ,nur beim Betreten und in
der Bitterkeit des Wanderns” seine Lehre preisgibt.
Dieses letzte Werk muflte literarisch unvollendet
bleiben. Umso deutlicher wird das Geheimnis vom
Kreuz ganz real als die innere Form von Edith Steins
Leben erkennbar: Sieghaft aufstrahlendes Licht der
gottlichen Gegenwart.

Mit diesem Buch von Gerl ist ein grofer Fortschritt
gemacht im Vergegenwirtigen dieser zu Gott hin-
wachsenden Gestalt Edith Stein. Es gibt viele neue
Anregungen zur weiteren Suche nach der Botschaft
ihres Lebens und Sterbens. Die vielen genauen An-
merkungen sind dabei sehr hilfreich. Die neun erle-
senen Abbildungen sind Kostbarkeiten. Jeder, der
ein gewisses theologisches Grundinteresse gepflegt
hat (der Kreis solcher Leser ist gewachsen), wird an
diesem Buch Freude haben: Je mehr er sich der Zu-
kunft des gestaltenden Stromes mystischen Lebens
verbunden weif3, desto groler wird diese sein.

Linz Franz Huemer-Erbler

M WELTE BERNHARD, Meister Eckhart. Gedanken
zu seinen Gedanken. Herder, Freiburg 1992. (268).
Kart. DM 39,~.

Die 1979 erstveroffentlichte Eckhart-Studie des 1983
verstorbenen Freiburger Fundamentaltheologen und
Religionsphilosophen Bernhard Welte wird in einer
durchgesehenen und um ein Vorwort von Alois M.
Haas erginzten Neuauflage neu zuginglich ge-
macht. ,Gedanken zu seinen Gedanken”: Welte will
im ,Nachdenken” der ,Sache”, um die es Eckhart
geht, dem heutigen Leser einen Zugang und ein Ver-
stindnis jenes existentiellen Vollzugs und jener Er-
fahrung der allem Nach-Denken vorgegebenen Ein-
heit von Gott, Mensch und Welt erschlielen, von der
Eckhart Zeugnis gibt. In Kenntnis des aktuellen Stan-



198

Schwerpunkt

des der historischen und philologischen Eckhart-For-
schung wird Weltes Interpretation gleichwohl nicht
von historischem Erkenntnisinteresse geleitet. Sie
will vielmehr in einem phiinomenologisch und syste-
matisch orientierten Ansatz die Grundmotive, aber
auch die Dynamik und Denkform Eckharts so ent-
wickeln, daf8 sie von einem gebildeten Leser auch
ohne Kenntnis des Forschungskontextes verstehend
nachvollzogen werden kénnen. Dabei konzentriert
er sich auf die deutschen Werke Eckharts, stellt sie
aber immer wieder in den Kontext der lateinischen
Werke, um die fiir Eckhart charakteristische Konkor-
danz von erfahrungsbezogener und philosophisch-
theologischer Reflexion zu verdeutlichen.

Die ,Einleitung” (11-30) handelt hinfiihrend ,von
der Sache, iiber die nachzudenken sein wird, und
von der ihr angemessenen Methode des Denkens”
(§ 1). Der Gedankengang des ersten Teils (,Der Weg
ins dunkle Licht der Gottheit”, 31-144) folgt dem
Weg der ,Abgeschiedenheit”, der iiber die Stufen
des metaphysischen Denkens (Gott als Wahrheit,
Gutheit, Sein) hinaus die Denkform der Metaphysik
transzendiert, um Gottes in jener weiselosen Einheit
und Gegenwart gewahr zu werden, die nicht mehr in
einer durch die Subjekt-Objekt-Differenz bestimm-
ten Form ausgesagt werden kann. Welte bestimmt
diese im , Durchbruch” erfahrene Einheit als eine dy-
namische ,Identitit des Geschehens” (110ff.) und als
eine Einheit des Vollzugs, die er mit Eckhart auslegt
als eine Einheit des Wirkens und des Werdens: ,Das
Werden und das Wirken ist Eines ... Gott und ich,
wir sind Eins in diesem Gewirke; er wirkt, und ich
werde” (Pred. 6). Der Gedankengang des zweiten
Teils (,Der Seelengrund als Voraussetzung des
Weges ins dunkle Licht der Gottheit”, 145-174) inter-
pretiert Eckharts Lehre vom Seelengrund im Kontext
einer Strukturanalyse des wesenhaft durch seine Of-
fenheit gekennzeichneten menschlichen Geistes. Der
Gedankengang des dritten Teils (,Die Vision der
Welt im dunklen Licht der Gottheit”, 175-248) be-
zieht den Gedanken der Einheit des Wirkens und des
Werdens auf die Schopfung und entfaltet die im Sein
der Welt und der Dinge aus Gott, in Gott und auf
Gott hin griindende finale Dynamik alles Geschaffe-
nen zu jener Einheit der Fiille, die ihr Ziel ist. ,Ge-
danken zum Prozef Meister Eckharts” (249-261) be-
schliefen die Ausfithrungen. In ihnen beschreibt
Welte die Sprachform Eckharts als ein Sprachspiel
»der dialektisch gefafiten Erfahrung und ihrer lei-
denschaftlichen Aussprache” (253).

Weltes Eckhart-Buch ist Frucht gesammelten Nach-
denkens. Es integriert textbezogene Interpretation
und philosophische Reflexion in einer zugleich kla-
ren und prazisen wie elementaren Begrifflichkeit.
Kenntnisreich werden Parallelen und Analogien des
Eckhartschen Denkens in der philosophischen Tradi-
tion angefiihrt. In diesem Zusammenhang wird Eck-
hart vor allem vor dem Hin d der aristote-
lisch-thomasischen Traditionslinie verstanden, die er
einerseits aufnehme, um sie andererseits auf ihr
Auferstes hin zuzuspitzen und zu iiberschreiten. In
der historisch orientierten Eckhart-Forschung wird
eine solche Zuordnung mit guten Griinden in Frage
gestellt und stattdessen die fiir die deutsche Domini-
kanerschule maigebliche neuplatonische Traditions-

linie akzentuiert. Desungeachtet erschlieit Weltes In-
terpretation der ,Sache” Eckharts einen hilfreichen
und stimmigen Zugang sowohl zu den komplexen
und oft paradoxen Aussagen des Werkes als auch
zum Verstindnis der Erfahrung, die ihnen zugrunde
liegt. Sie ist in Denkform und Sprache ,sach“ange-
messen.

Mainz Werner Simon

B DAIKER ANGELIKA, Kontemplativ mitten in der
Welt. Die Kleinen Schwestern Jesu. Herder, Freiburg
1992. (320). Brosch. DM 48,-.

Nach einigen Vorbemerkungen zum Thema ,Mystik
und Politik” zur Stellung der Frau in der Kirche geht
die Autorin in zwei Abschnitten ausfiihrlicher auf
die Problematik von einem Leben ein, das geprigt ist
von Mystik und Politik, und zwar in biblischer und
auch kirchengeschichtlicher Sicht. Dabei wird beson-
ders auf Aussagen der Rottenburger Synode
(1985/86), auf welcher diese Problematik zur Spra-
che kam, und auf das , Experiment Taizé” verwiesen.
Mystische Erfahrung diirfe nicht um ihrer selbst wil-
len gesucht werden, sondern es miisse beachtet wer-
den, daf die Gemeinschaft mit Christus nur in einem
Sich-in-Dienst-nehmen-lassen” durch das Evange-
lium zu wahrer Ausprigung komme. Diese Einstel-
lung gehére zu den Prinzipien der Kleinen Schwe-
stern Jesu.

Im dritten Teil des Buches wird das Leben der Klei-
nen Schwester Magdeleine (Magdalena Hutin, geb.
1898 in Paris) vorgestellt. Sie verbrachte nach ihrer
Kindheit die Jahre 1912-1916 in spanischen (San Se-
bastian) und italienischen (San Remo) Schulen. Thr
Wunsch, in eine Ordensgemeinschaft einzutreten,
lieR sich nicht realisieren, da sie jahrelang an einer
Rippenfellentziindung mit tuberkulésem Infekt la-
borierte. 1928-1938 leitete sie eine Schule in Nantes.
Tief betroffen vom Leben des Charles de Foucauld
(+1916) und seiner geistlichen Botschaft, aber auch
auf Anraten ihres Arztes, begab sie sich 1938 nach Al-
gier. Die Liebe zu Afrika verdankte sie schon ihrem
Vater, der in jungen Jahren Militirarzt in Tunesien
gewesen war. Uberzeugt, da8 sie eine Schwesternge-
meinschaft im Sinne von Charles de Foucauld griin-
den solle, beschlof sie mit ihrer Geféhrtin, Schwester
Anne, das Noviziat bei den Weiflen Schwestern zu
machen. Wihrend des Noviziats war sie in standiger
Verbindung mit dem Griinder der Kleinen Briider
Jesu, René Voillaume. Dieser riet ihr, Konstitutionen
fiir ihre geplante Neugriindung zu entwerfen. Der
Apostolische Préfekt von Ghardaia, Monsignore
Nouet, nahm diese Konstitutionen an, und am Tag
der ersten Geliibde zusammen mit Schwester Anne
(8. September 1939) begann das Leben der ersten Fra-
ternité (= Gemeinschaft) der Kleinen Schwestern
Jesu.

Diese erste Niederlassung befand sich am Rande der
Sahara, in einem kleinen Dorf bei Touggourt.
Wihrend des Zweiten Weltkriegs durchzog Schwe-
ster Magdeleine ganz Frankreich, und in Hunderten
von Vortrdgen machte sie ihr Ordensideal bekannt.
In Aix en Provence entstand die erste Fraternité
Frankreichs. Die Ordensideale sind: Armut, ,Klein-



