290

Zum Schwerpunkt

des stammen elf von einer religionswissenschaftli-
chen Tagung, die 1988 im Zentrum fiir Interdiszi-
plindre Forschung in Heidelberg abgehalten wurde.
Der Grofiteil der Artikel befaft sich mit bestimmten
Festen und macht dabei die jeweiligen anthropolo-
gisch-religiosen Grundlagen der Festkultur sichtbar.
Th. Sundermeier zeigt afrikanische Perspektiven auf:
das Fest ist das Zentrum der Stammesreligion; es
sammelt und gewahrt Zeit, es ist Gegenwart und 18t
die Zeit stillstehen; es bewirkt Heilung, indem es das
Leben feiert, Gemeinschaft starkt und das Heilige er-
innert. G. D. Sontheimer schreibt iiber das Fest in In-
dien, H. Petersmann iiber die springenden und tan-
zenden Gotter beim antiken Fest, S. Shaked {iber das
iranische Neujahrsfest. J. Assmann macht am dgypti-
schen Prozessionsfest deutlich, da8 sich das religiose
Fest nicht nur vom Alltag, sondern auch vom alltig-
lichen Tempeldienst abhebt. Im Gegensatz zum All-
tag, der Ruhe bedeutet, ist das Fest Bewegung und
héalt in Gang. Das schriftlich Niedergelegte bleibt auf
das Fest bezogen, in dem es seine Geltung und seinen
Sitz im Leben hat. A. Chaniotis zeigt die Bedeutung
der Gedenktage der Griechen auf. K. Berger weist in
seinem kurzen Beitrag daraufhin, daf8 der christliche
Gottesdienst nicht nur die Aufgabe der Erinnerung
hat, sondern das, was durch Christus bereits da ist,
einzufordern und geschichtlich umzusetzen hat. Die
Aufsdtze von K Beyer (das antireligiose Fest im
gnostischen Mythos), P. Liffler (das Fest als das
Unheilige) und A. Assmann (das Puritanische Fest)
sind unter der Uberschrift Antifeste zusammenge-
faflt.

Als Einfiihrung fiir die Darstellung der verschiede-
nen Feste und Festkulturen beschreibt J. Assmann das
Fest als das Andere des Alltags; durch das Fest bleibt
wihrend der vordergriindigen Zeitabldufe die an-
dere Zeit in wirkender Erinnerung; das Fest wird
zum Medium des kollektiven Gedéchtnisses. Ob-
wohl an sich alle Artikel die religise Dimension des
Festes zum Ausdruck bringen, sind die letzten drei
Beitrdge als Theologie des Festes ausgewiesen: R.
Rendtorff, Die Entwicklung des altisraelitischen Fest-
kalenders; M. Klinghardt, Sabbat und Sonntag im an-
tiken Judentum und frithen Christentum; C. H. Rat-
schow, Die Feste — Inbegriff sittlicher Gestalt. Es ist
faszinierend, wieviel Bedeutsames Ratschow auf
knappem Raum und in einfachen Sitzen iiber das
Fest zu sagen hat. Das zentrale Moment des Festes
sieht er im Uberschreiten der Weltangewiesenheit
des Menschen; in der Transzendierung der vitalen
Lebensbediirfnisse bekommt das menschliche Leben
seine Gestalt; in Selbstentdufierung und Hingabe ha-
ben Opfer und Sittlichkeit ihren gemeinsamen Ort.
Die beschriebenen und bedachten Festformen lassen
erkennen, wie tief das Fest im menschlichen Dasein
verwurzelt und wie sehr es Ausdruck des Glaubens
an eine nicht verfiigbare Welt ist. Der Leser bekommt
mehr als interessante Informationen, die sonst nur
schwer greifbar sind. Eine Frage allerdings bleibt of-
fen. Was ist das Schicksal des Festes, das bis in die
Gegenwart immer auch Ausdruck des Religiosen
war, in einer fortschreitend sdkularisierten Welt?
Wird es neue Quellen finden konnen, aus denen es
Leben und Kraft bezieht, oder wird es vordergriindig
und flach werden, wofiir nicht wenige Anzeichen

sprechen? Es ist dies letztlich die Frage, ob und wie
gut der Mensch auf Dauer ohne religiésen Glauben
leben kann.

Bedauerlicherweise fehlt im Autorenverzeichnis der
Name Aleida Assmann.

Linz Josef Janda

B TREPP LEO, Der jiidische Gottesdienst. Gestalt und
Entwicklung. Kohlhammer, Stuttgart 1992. (326).
Kart. DM 59,-.

Der aus Mainz stammende, durch verschiedene Pu-
blikationen bekannte amerikanische Rabbiner legt
mit dieser Darstellung des jiidischen Gottesdienstes
eine ausgezeichnete, auch dem Laien verstindliche
Einfithrung in die jiidische Religion vor. Der erste
Teil beschreibt die Gestalt des heutigen Gottesdien-
stes (tdgliche Gebete, Sabbat, Feste im Jahreskreis,
hausliche Gebete wie Tischgebet und Pesach-Seder)

" mit zahlreichen Textzitaten (auch aus der liturgi-

schen Dichtung); Hinweise auf Herkunft und histori-
schen Hintergrund einzelner Gebete und Brauche
(vor allem auf die Klassiker der jiidischen Liturgie-
wissenschaft I. Elbogen und J. Heinemann gestiitzt)
vertiefen das Verstandnis, wenn auch gerade in hi-
storischen Fragen manches unsicher bleiben mus.
Niitzlich sind auch die Angaben, worin sich die Li-
turgie der einzelnen Richtungen des heutigen (vor
allem amerikanischen) Judentums unterscheidet.
Der zweite Teil schildert die Entwicklung des Gottes-
dienstes von den allerersten Anfangen an. Zur Friih-
zeit kénnte man so manche Fragezeichen setzen
(etwa Datierung des Dekalogs ins 12. Jh. v. Chr. we-
gen der Nihe zu hethitischen Vertridgen; Kanon; die
Grofle Synagoge; die Verwendung des babyloni-
schen Talmud als Hauptbeleg fiir den Gottesdienst
zur Zeit des Tempels usw.); vieles ist hier noch zu
wenig erforscht beziehungsweise belegbar. Interes-
sant ist die Darstellung, wie sich ab dem frithen Mit-
telalter immer mehr feste Formen der Liturgie durch-
setzen, wie stark der EinfluB der Kabbala auf die
Gebete war (und noch heute ist), und wie Buchdruck,
Zensur und Selbstzensur die Gestalt der Gebet-
biicher bestimmt haben. Ausfiihrlich geht das Buch
auf die Reformbewegung seit dem 19. Jh. ein und
stellt die neueren amerikanischen Gebetbiicher von
Reformjuden, Konservativen und Rekonstruktioni-
sten vor; damit ist auch ein Stiick Theologiege-
schichte geschildert (in Fragen wie Leben nach dem
Tod, Messias, Erwdhlung Israels, Tempel und Opfer
bis hin zu Bemiihungen um ein geschlechtsneutrales
Reden von Gott), das sicher beitragen kann, das
breite Spektrum heutigen Judentums bekannter zu
machen. Drei kurze Abschnitte iiber den jiidischen
und christlichen Gottesdienst (Beten Jesu, Gemeinsa-
mes und Trennendes im Gottesdienst; M6glichkeiten
eines Neuansatzes): interessant, wenn auch im ein-
zelnen historisch nicht immer geniigend abgesichert,
runden das Buch mit einer dkumenisch-irenischen
Note ab. Insgesamt ein duferst lesenswertes Buch,
das vor allem auch Christen ein besseres Verstdndnis
jlidischer Religiositét vermitteln konnte.

Wien Giinter Stemberger



