304

Fundamentaltheologie

stikum zum exklusiven Gegenstand der Untersu-
chungen macht” (11).

In einem ersten Kapitel iiber ,,das Problem der Gebets-
erhdrung” (21-84) bestimmt der Autor den Sinn des
Gebetes als etwas, was nur im konkreten Vollzug er-
kannt werden konne; er verweist auf die in der Tra-
dition gegen magische Miflverstindnisse einge-
mahnte Ernsthaftigkeit des Gebetes, die sich im
Bemiihen um ein christliches Leben &uflere; und
schliefllich befaflt er sich mit dem Verhiltnis zwi-
schen Gebet und Naturgesetz: die Naturwissenschaf-
ten konnen ,eine wunderbare Gebetserhérung we-
der erkennen noch ihre Moglichkeit grundsatzlich
bestreiten” (70).

Im Zusammenhang mit Augustinus, der in seinen
Confessiones seinen Bekehrungsweg ,als einzige Ge-
betserhorung” (77) erkannt habe, entwirft G. ein
~Modell” fiir ,die grundsitzliche Denkméglichkeit
von Gebetserhdrungen” (76): fiir den Glauben sei
nicht die Tatsache der Erhrung strittig, wohl aber
stehe die Art der Erhérung in Frage. Es gelte, ,dal
die Erhorung eigentlich erst den Sinn des Gebets
konstituiert” (78).

Das zweite Kapitel ,Der Grund der Gebetserhorung”
(85-145) bestimmt als Grund fiir die Gewifheit der
Gebetserhorung Jesus Christus selbst, sein Geschick
und sein Beten, am dichtesten miteinander verwoben
in seinem Olberggebet (Mt 26,36—42par), einem Ge-
bet aus der Angst um den Sinn seines Lebenswerkes
und seiner Sendung. Durch die Auferstehung ,er-
hort Gott Jesu Gebet um Bewahrung vor der Sinnlo-
sigkeit seiner Sendung und bekriftigt zugleich, dal
die Gebete der Glaubenden erhort werden” (135).
Entsprechend sei deshalb fiir das christliche Beten
charakteristisch, ,,da8 im Namen Jesu, im Geist Jesu
und zu Jesus gebetet wird” (136), wobei ,,Gott selbst”
durch das Wirken des Heiligen Geistes ,,das Gebet
des einzelnen dem Gebet Jesu angleichen muf”
(136). So gelte: ,Das erhérungsgewisse Gebet mufl
trinitarisch, im Wesen Gottes selbst begriindet sein.”
(137)

Im dritten Kapitel ,Die Erfahrung der Gebetser-
horung” geht es G. um die ekklesiologische Dimen-
sion in der Gewiflheit der Gebetserh6rung: wenn
sich der eigentliche Sinn einer Gebetsbitte erst aus
der Art und Weise ihrer Erhorung ergibt, dann setze
das einen Glaubenshorizont voraus, der es ermég-
licht, eine (vielleicht unerwartete) Gebetserh6rung
als solche zu erkennen. Glaubenshorizont und somit
Gewiflheit der Gebetserh6rung sind in der Konzep-
tion des Autors gegeben im Glauben der Kirche — in
ihrem Gebet, in der Feier der Sakramente (,,eine be-
sonders eindriickliche Weise, wie der einzelne durch
die Vermittlung der Kirche die Gewifheit der
Gebetserhorung erfahren kann”, 170), in der Liebe
zum Néchsten und im Amt.

Die Beziehung zwischen , Gebet und Moral” ist Ge-
genstand des abschlieenden vierten Kapitels
(211-278). Im Rahmen einer naturrechtlich konzi-
pierten Moraltheologie, die ,in der heutigen Zeit
nicht wiederbelebt werden kann und soll” (266), sei
Gebet eine ,moralische Pflicht” mit einer , Hilfsfunk-
tion” gegeniiber den anderen moralischen Pflichten:
,Was der Mensch seiner Natur nach tun soll, steht
immer schon fest; das Gebet dient nur dem besseren

Verstehen der Pflicht.” (231) Innerhalb der Konzep-
tion einer autonomen Moral unter christlichen Vor-
zeichen sei im Blick auf die Bedeutung des Gebetes
nein deutlicher Fortschritt gegeniiber dem Natur-
recht” (256f) festzustellen: Mufl der Mensch die kon-
kreten Normen seines Verhaltens im Horizont einer
ihn zum Handeln drédngenden Zeit mit Hilfe seiner
Vernunft finden, so ermdgliche ihm das Gebet ein
Einverstdndnis mit Gott und so die Moglichkeit, das
Gesollte als Gottes Willen zu erkennen. Das erméogli-
che einen erldsten, nicht-legalistischen Umgang mit
den Normen im Wissen um die schenkende Liebe
Gottes, die ihrerseits zu einer befreiten Grofiziigig-
keit motiviere. So pladiert G. dafiir, , die Gewif3heit
der Gebetserhorung als Leitgedanke nicht nur der
Dogmatik, sondern auch der Theologischen Ethik”
(278) zu verstehen, in der sich Vernunft und Gnade,
Weltethos und Heilsethos miteinander verschranken
277f).

Greiner legt mit seiner Arbeit einen theologischen
Entwurf vor, der sich auf einen Nerv christlichen
Glaubens bezieht. Zu wiinschen wire im Interesse
der Sache nicht nur eine fundierte Auseinanderset-
zung mit der Arbeit und dem Thema, sondern auch
eine stirkere Einbeziehung der Erfahrungen aus
dem Leben der Heiligen und dem geistlichen Leben
der Kirche: damit konnte dem berechtigten Anliegen
der Legitimation und Verifikation einer solchen
Theologie entsprochen werden und so auch der
Naéhe zum praktisch gelebten und zu lebenden Glau-
ben.

Graz Bernhard Korner

M BEINERT WOLFGANG, Heilender Glaube. Griine-
wald, Mainz 1990. (192). Kart. DM 12,80.

,Heilender Glaube” hat ein unverkiirztes Wissen um
das ganzheitliche Erlosungsereignis zur Vorausset-
zung. Ein solches méchte der Regensburger Dogma-
tiker vermitteln und dadurch den Christen helfen, im
Anschluf an Jesus zu , Lebensmeistern” (21) zu wer-
den (L). Vier lose aneinander gefiigte Gedan-
kengénge stehen im Dienst dieser Absicht: Die Bezie-
hung zwischen Tod und Siinde (II), die
Charakterisierung von Heilkunde und Heilskunde
(IL.), die Verbreitung der Angst in und durch die Kir-
che und deren Uberwindung (IV.) und zuletzt die
heilende Sorge der Kirche, besonders durch die Sa-
kramente (V.).

Beachtenswert ist die interdisziplinidre Offenheit des
Verfassers, vor allem gegeniiber der psychosoma-
tisch orientierten Medizin, der der Biologie und der
sog. Tiefenpsychologie. Er 1at sich jedoch durch die
Sympathie fiir diese Disziplinen zu schwer verstand-
lichen Spekulationen (z. B. 147 iiber Christologie und
Evolutionstheorie) und zu bedenklichen Vereinfa-
chungen (z. B. 124 f zu der Behauptung, daf sich der
Glaubende von allen Regressionen freizuhalten ver-
mag und zu seiner Selbstverwirklichung keiner Ag-
gressivitit bedarf) verleiten. Kuriose Bilder und Ver-
gleiche (z. B. 125 die fiir den Geist Gottes
nvorgesehenen Windkanile”; 177 ,Gott schmiegt
sich . . . in unsere Geschichte ein”), nicht erklarte
Fachausdriicke und der manchmal sehr bemiiht an-
mutende Stil des Autors kénnen (je nach Sprach-



Gemeindearbeit

305

empfindlichkeit des Lesers) irritierend wirken. Den-
noch: die Lektiire dieses Buches vermehrt das Ver-
standnis fiir das Heils- und Heilungsbediirfnis des
Menschen und fordert die Bereitschaft, dazu beizu-
tragen, daf die Kirche ein wahrhaft redemptives Mi-
lieu wird, in dem sich glaubend leben und zuver-
sichtlich sterben l48t.

Innsbruck Hermann Stenger

B FURST GEBHARD (Hg.), Glaube als Lebensform.
Der Beitrag Johann Baptist Hirschers zur Neugestal-
tung christlich-kirchlicher Lebenspraxis und lebens-
bezogener Theologie. (164). Griinewald, Mainz 1989.
Kart. DM 48,-.

Am 20. Januar 1788 wurde Johann Baptist Hirscher
bei Ravensburg in Oberschwaben geboren. Aus An-
laB seines 200. Geburtstages veranstaltete die Akade-
mie der Diozese Rottenburg — Stuttgart eine Ju-
biliumstagung unter dem Thema ,Glaube als
Lebensform. Der Beitrag Johann Baptist Hirschers
zur Neugestaltung christlich-kirchlicher Lebenspra-
xis und lebensbezogener Theologie”.

Vorliegender Dokumentationsband enthilt die ein-
zelnen Referate sowie eine kleine Summe der Ge-
sprache. Das Buch ist in fiinf Teile gegliedert: Hir-
scher in seiner Zeit; Aspekte der Theologie Johann
Baptist Hirschers; Hirschers Aktualitt fiir die kirch-
lich-pastorale Situation der Gegenwart; Glaube als
Lebensform und Hirscher in der aktuellen Diskus-
sion.

Eine umfassende Wiirdigung der Gestalt Hirschers
und seiner Theologie hat der Bonner Pastoraltheo-
loge W. Fiirst in seiner Dissertation ,, Wahrheit im In-
teresse der Freiheit. Eine Untersuchung zur Theolo-
gie J. B. Hirschers (1788-1865)", Mainz 1979,
vorgelegt. Er falt in diesem Band seine Ergebnisse,
die auch in den iibrigen Beitrégen rezipiert sind, zu-
sammen (89-113), indem er vor allem die Friihschrift
Hirschers ,,Uber das Verhiltnis des Evangeliums zu
der theologischen Scholastik der neuesten Zeit” aus
dem Jahre 1823 zugrunde legt. Im Gegensatz zur
Auffassung der Neuscholastik, die die Theologie auf
eine Sammlung von bloflen Sitzen und autoritative
Subordination unter das Lehramt einengte, war es
Hirschers Intention, ,lebendigen Glauben zu pflan-
zen, titige Liebe zu wecken, freies Leben des Men-
schen als Person in Gemeinschaft zu indizieren - das
genaue Gegenteil von dem, was durch die neu-scho-
lastische Katechese erreicht wird.” (97) Die Biogra-
phie Hirschers schildert knapp und prignant W.
Grof8 mit dem bezeichnenden Untertitel , Zur Bio-
graphie eines im Glauben verwurzelten Theologen
und Seelsorgers” (33-49). Der Wessenberg-Schiiler
Hirscher, der von den pastoralen und liturgischen
Reformen seines Lehrers zeitlebens iiberzeugt war,
sah sich einer iiblen Verleumdungskampagne ultra-
montaner Kreise ausgesetzt: man hielt ihm nicht nur
eine , Pektoraltheologie” (Auflosung der Kirche in
der Innerlichkeit des Herzens) vor, sondern unter-
schob ihm auch zwei uneheliche Kinder (dazu in
Bélde H. H. Schwedt, D6llinger im Streit um Johann B.
Hirscher und um die Bischofswahlen in Rottenburg
[1846] und Mainz [1849]). Gegen die harte Gangart

ultramontaner Kreise gab Hirscher zu bedenken:
~Der Terrorismus, welcher das Wort sperrt, kann
wohl Stille in die Kirche bringen, aber nicht from-
men; kann es wohl gewissen Leuten bequem ma-
chen, aber das Leben in der Kirche nicht férdern.”
Der Festvortrag des Tiibinger Fundamentaltheolo-
gen M. Seckler iiber die ,Reich-Gottes-Idee bei Jo-
hann Baptist Hirscher und in der Tiibinger Schule”
(12-31) leistet eine hervorragende Deutung dieses
Theologumenons und seiner Rezeption bei Hirscher.
Besonders deutlich wird der Zeitindex dieses Be-
griffs: er war verbreitet vor allem bei evangelischen
Theologen und in den pietistischen Gemeinden so-
wie im philosophischen System des Deutschen Idea-
lismus. ,Man kann fast sagen, dafl in eben dem
Mafe, in dem die antiaufkléarerische orthodoxe Theo-
logie das Christentum zunehmend nur noch im Be-
griffe der Kirche fiir sich fassen suchte, die sich
emanzipierende Philosophie ihrerseits das im Begriff
des ,Reiches Gottes’ tat.” (17) Im Terminus des Rei-
ches Gottes und seiner Ubernahme verbarg sich also
der Anspruch von entschiedener Zeitgenossenschaft
der Theologie.

Dieser Tagungsband, der nur in einigen Beitragen re-
feriert werden konnte, gibt einen guten Einblick in
eine ,Lichtgestalt des Katholizismus” des 19. Jahr-
hunderts. Dariiber hinaus lehrt er eine Sehfdhigkeit,
die auch in der momentanen Kirchenkrise nottut.
Deshalb verdient er viele aufmerksame und interes-
sierte Leser/innen.

Passau Erich Garhammer

GEMEINDEARBEIT

B STEINMAUS-POLLAK ANGELIKA, Das als Ka-
tholische Aktion organisierte Laienapostolat. Geschichte
seiner Theorie und seiner kirchenrechtlichen Praxis
in Deutschland. (Forschungen zur Kirchenrechtswis-
senschaft Bd. 4). (460). Echter, Wiirzburg 1988.
Brosch. DM 64,-/S 499,-.

Die Rezeption der KA in Deutschland von 1928 bis
1938 stellt, wie die Verfasserin in ihrer griindlichen
Dissertation zeigt, eine sehr komplexe Geschichte
dar. Das hingt sicherlich zunéchst einmal damit zu-
sammen, daf} schon die entsprechenden péapstlichen
Enuntiationen alles andere als klar waren. Man weif3
ja nicht einmal genau, welcher Papst die KA ,ge-
griindet” hat. Die immer wieder hierfiir ins Treffen
gefithrte Enzyklika Pius’ XI. ,, Ubi arcano” von 1922
erwihnt die KA mit keinem Wort; die darin gedufler-
ten Ideen von der aktiven Mitarbeit der Laien in der
Kirche finden sich auch schon bei Leo XIII. und Pius
X. (53f, Anm. 17, vgl. auch 63). Dennoch mufl man die
Gestalt Pius XI. als mafigeblich fiir die KA ansehen,
wie seine grofle Weihnachtsansprache von 1927 zeigt
(61), an die Kardinal Faulhaber von Miinchen-Frei-
sing 1928 in einer Predigt ankniipfte, in der er die KA
als ,, Teilnahme der Laien am hierarchischen Aposto-
lat” der Kirche definierte (62). In der Folge begann
sich in Deutschland die KA zu organisieren, doch
fand man in Praxis und Theorie zu keiner einheitli-



