310

Kirchengeschichte

kommt, die der Abweisung der jiidischen Ketzer
dhnlich ist. Die jiidische Religion hat eine Unsumme
von MiBverstindnissen iiber sich ergehen lassen
miissen. Das Unverstindnis-Echo wurde aber auch
zu allen Zeiten an die Weltvolker zuriickgeschickt.
Einen bedeutsamen Beitrag zur Erhellung der Reli-
gion des Judentums hat Schubert durch seine Erfor-
schung der spitantiken und mittelalterlichen jiidi-
schen Kunst geleistet (bes. ab S 45). Er kennt sich in
der Geschichte des Bilderverbots und in den entspre-
chenden jiidischen Ideologien ebenso aus wie in den
charakteristischen Einzelmotiven, die in spatantiken
Mosaiken und in mittelalterlichen und frithneuzeitli-
chen Bibelausgaben, Gebetsbiichern, Aggadot, Po-
stillen etc. zum Teil von ihm selbst aufgewiesen und
gedeutet worden sind. Nach ihm sollten z. B. die Bil-
der an der Synagogenwand von Dura Europos , An-
laB zum Nachdenken sein, daf8 es vielleicht doch
nicht ganz richtig ist, den Trennungsstrich zwischen
rabbinischem und hellenistischem Judentum zu
scharf zu ziehen” (166). In Sachen jiidischer Kunstge-
schichte wird auch die Judaistik von morgen nichtan
Kurt Schubert vorbeigehen kénnen.

Einige Einzelthemen konnen hier nur angetippt wer-
den. Nach Schubert ist die Gnosis u. a. ,,in Kreisen
frustrierter hellenistischer Juden” entstanden (171
vgl. 173). Mit Recht fiihrt er die messianische Kom-
ponente der jiidischen Religion nicht nur auf die
davidisch-salomonische Konigsideologie zuriick,
sondern auch auf iltere Jakob/Israel-Traditionen des
ehemaligen Nordreiches (74f). Ein kleiner Lapsus ist
ihm S 273 passiert; er bezeichnete dort den Chabad-
Chassidismus als eine ,sehr liberale Form des Chas-
sidismus”. Diese Liberalitdt diirfte aber schwer zu
finden und zu beweisen sein.

Ein groBes, differenziertes und reifes Werk mit vielen
religionsgeschichtlichen und theologischen Erkennt-
nissen! Thm ist eine reiche Rezeption unter Theolo-
gen, Geistesgeschichtlern, Exegeten und Judaisten zu
wiinschen.

Luzern Clemens Thoma

KATECHETIK

B BOHM WINFRIED, Was heifit: christlich erziehen?
Fragen - Anst68e — Orientierungen. Echter-Tyrolia,
Wiirzburg/Innsbruck 1992. (142). Kart. S 168,—.
Winfried Bohm, Professor fiir Pddagogik an der Uni-
versitat Wiirzburg, legt mit diesem Buch die Samm-
lung einiger Aufsitze vor, die zu unterschiedlichen
Anlissen entstanden sind. Ihr zentrales Thema ist
das Problem einer christlichen Erziehung; die einzel-
nen Kapitel konnen als Variationen tiber dieses
Thema angesehen werden und setzen auf verschie-
denen Ebenen an.

Auf der erziehungspraktischen Ebene wird die Frage
gestellt, was das denn heife, ,christlich erziehen”,
und zwar anthropologisch (im Hinblick auf das Bild
vom Menschen), teleologisch (im Hinblick auf die

Ziele) und auch methodologisch (in bezug auf Mittel
und Wege). Auf der wissenschaftstheoretischen Ebene
werden verschiedene Modelle des Verhiltnisses von
Theologie und Piddagogik erdrtert, und zwar vor
allem unter dem Aspekt, ob Erziehung und Bildung
der Religion noch bediirfen oder restlos sikularisiert
werden koénnen, ohne dabei Schaden zu nehmen.
Auf einer begriffsgeschichtlichen Ebene wird den Wur-
zeln des (europdischen) Bildungsbegriffs nachgegan-
gen und dabei gezeigt, wie stark unser Bildungsden-
ken seit seinem Ursprung christlich durchtrankt ist.
Auf einer erziehungsgeschichtlichen Ebene wird die
Frage nach der Gefahrdung des Menschen durch die
Gefahrdung seiner Bildung in der Postmoderne auf-
geworfen und eine Antwort, aufbauend auf Gedan-
ken R. Guardinis versucht.

Das Buch kann im Nachdenken iiber christliche Er-
ziehung bedeutsame Impulse geben.

Linz Ingeborg Verweijen

KIRCHENGESCHICHTE

B JOSEF WEISMAYER (Hg)., Mdnchsviter und Or-
densgriinder. Manner und Frauen in der Nachfolge
Jesu. Echter Verlag, Wiirzburg 1991 (391). Ppb. DM
48,-.

Das Buch enthilt 22 Lebensbilder von Pachomius bis
Foucauld, von Augustinus bis zu den Griindern der
Schulorden, von Basilius bis Arnold Janssen. Die Au-
toren sind sehr verschieden nach Herkunft, Fach und
beruflicher Tatigkeit, sodal es nicht ganz leicht ist,
die begriifenswerte Publikation in einigen Sitzen
recht zu wiirdigen.

Der Herausgeber, Professor fiir Spirituelle Theologie
an der Universitit Wien verfolgt das berechtigte Ziel,
eine Ordenstheologie ,von unten” aufzubauen. D. h.,
an sich richtige Lehrsitze {iber das Ordenswesen,
vom kirchlichen Lehramt und von der systemati-
schen Theologie ausformuliert, miiten mit den kon-
kreten ,Geschichten” narrativ ergianzt und modifi-
ziert werden. Ich erlaube mir, im Anschluf an diesen
Denkansatz zu sagen, da man die gesamte Kirchen-
geschichte als theologisches Fach in dieser Richtung
sehen miiflte. In den kirchengeschichtlichen Daten
erweist sich, wie dogmatische Formeln letztlich zu
verstehen sind.

Ich mochte das Gesagte an einem Beispiel aus dem
Buch illustrieren, in der Hoffnung, dadurch nicht
miBverstanden zu werden. Der Herausgeber zitiert
die bekannte Stelle aus Lumen gentium 44, wo davon
die Rede ist, da88 die Ordensleute , nicht Teil der hier-
archischen Struktur der Kirche” seien.

An der Formel ist nichts auszusetzen. Manche Or-
densleute hitten das noch schirfer ausgedriickt, wie
jener Ordensgeneral, der dem Bettelmdnch Albertus
Magnus als angehendem Bischof von Regensburg
und Reichsfiirsten schrieb, er wolle ihn, den Mendi-



Kirchengeschichte

311

kanten, lieber tot vor sich auf der Bahre denn als Bi-
schof sehen. Und trotzdem schreibt Isnard Frank mit
Recht in seinem ganz ausgezeichneten Beitrag iiber
Dominikus und die Dominikaner (S. 177f), da das
Predigerideal der Dominikaner ein unerhérter Ein-
bruch in die Seelsorgsstruktur der Kirche gewesen
sei, nach der nicht die Religiosen, sondern die
Bischofe der eigentliche , Predigerorden” sein miif-
ten.

D. h. also, die obgenannte lehramtliche Formulie-
rung tiber das Wesen des Ordenslebens wire dahin-
gehend aus der Geschichte zu modifizieren, daf8 die
+Monche” sich zwar von der bischoflichen Struktur
der Kirche per definitionem unterscheiden, ja oft sogar
mit der Bischofskirche in Spannung lebten, gleichzei-
tig aber mit dieser in einem lebendigen Austausch
stehen. Das miiflte wenigstens seit Augustinus, Basi-
lius, den gallischen M6nchbischéfen des 4./5. Jh. und
der frithmittelalterlichen Missionsgeschichte klar
sein. Ja die Kirchengeschichte kénnte zeigen, daf as-
ketische Bewegungen, denen es nicht gelang, ,Teil
der hierarchischen Kirche” zu werden, leicht zu Sek-
tenbriidern wurden, und da8 es offensichtlich zu den
ekklesialen Errungenschaften der Benediktusregel
gehorte, das Kloster als Abbild der Bischofskirche
konzipiert zu haben.

Es ist erfreulich, daf$ in diesem Buch auch tiberdiszi-
plinar gearbeitet wurde. Warum soll nicht auch ein
Systematiker etwas in der Kirchengeschichte verste-
hen! Vielleicht gelingt es der Spirituellen Theologie,
etwas gegen ein verwirrendes Spezialistentum zu
unternehmen, das auch zum Schaden der Studieren-
den an theologischen Fakultiten iiberhandgenom-
men hat. Man liest mit Wehmut, daf8 etwa die
beriihmte evangelische Fakultit in Tiibingen im 19.
Jh. mit ganzen vier Professoren das Auslangen ge-
funden hat.

Dem Echter-Verlag ist fiir die gute Idee, dem Her-
ausgeber und den Autoren fiir ihre gute Arbeit zu
danken, dem Buch ist eine aufmerksame Leserschaft
zu wiinschen.

Salzburg-Wilhering Gerhard B. Winkler

B VENARD MARC - SMOLINSKY Heribert (Hg.),
Die Zeit der Konfessionen (1530-1620/30): Geschichte
des Christentums Bd. 8. Herder, Freiburg 1992. (1260,
zahlr. Abb. und Tafeln). Ln. Subsknpnonsprexs DM
148,~; Vollpreis ca. DM 248,-.

H. Smolinsky als Herausgeber der deutschen Ausgabe
dieses Bandes, dessen franzésische Originalfassung
M. Venard besorgt hat, spricht mit Recht davon, daf8
das Werk ein umfassendes Bild der Zeit der Konfes-
sionsbildungen vermittelt und in seiner Konzeption
bisher keine Parallele hat. Diese Konzeption sei ein-
gangs vorgestellt, um dann wenigstens auf ein paar
Abschnitte etwas naher einzugehen.

Der erste Teil des Werkes ist dem ,,Phinomen der Be-
kenntnisse” gewidmet, im einzelnen werden dann
unter diesem Gesichtspunkt die lutherischen und re-
formierten Kirchen behandelt, die Wiedertidufer und
die ,,Schwiarmer” sowie die anglikanische, die katho-
lische und die orthodoxe Kirche. Die Einordnung der
katholischen Kirche wird den Katholiken zunachst
tiberraschen. Sie erklirt sich daraus, daf es vor allem

um die Konfessionsbildung geht. Und da kommt Tri-
ent eben spiter als Augsburg. Auf das Zustande-
kommen der ,Confessio Augustana” selbst wird ei-
gentlich nicht eingegangen. Ich nehme an, daf8 dies
fiir Bd. 7 vorgesehen ist. Der zweite Teil iiberschreibt
sich mit , Die Landkarte der geteilten Christenheit”.
Darin werden Lénderartikel geboten, man kénnte
auch sagen, daf8 das, was im ersten Teil behandelt
wurde, nun anhand der Entwicklung in den einzel-
nen Lindern konkretisiert wird; selbstverstindlich
wird aber auch jenen Territorien Aufmerksamkeit
geschenkt, welche die Konfessionen sozusagen fertig
iibernommen haben (afrikanische, amerikanische
und fernostliche Lander). Da8 sich aufgrund dieser
Einteilung Uberschneidungen ergeben, wodurch das
Aufsuchen bestimmter Sachverhalte etwas erschwert
ist, braucht kaum betont zu werden. Weithin Neu-
land beschreitet der dritte Teil des Buches tiber ,, Das
Leben der Christen”. Nach den , kollektiven Formen
des religiésen Lebens” (Pfarre, Gottesdienst, Sakra-
mente, Katechese, Volksfrommigkeit) kommen auch
die ,personlichen Formen” (Gebet, Spiritualitit,
Ausrichtung an Heiligen) zur Sprache. Es folgt ein
Kapitel iiber die Damonenangst sowie die daraus re-
sultierende Hexenverfolgung, ein weiteres iiber die
intellektuellen Bewegungen in der Kirche (ein-
schlieBlich des Problems des Unglaubens). Schlief-
lich werden Fragen der Kunst (Malerei, Skulptur,
Musik) aufgegriffen; die Baukunst wird leider nur
gestreift und durch keine eigene Uberschrift ausge-
wiesen.

Bei einem Buch von 1260 Seiten ist es dem Rezen-
senten unmoglich, den gesamten Inhalt zu wiirdi-
gen. Ein paar Beispiele miissen geniigen, um die Art
der Darstellung und die Gediegenheit des Gebote-
nen zu belegen. In den Kapiteln des ersten Teils iiber
die Britischen Inseln schildert V. Barrie-Curien die
Ehekausa Konig Heinrichs VIII. Die Autorin folgt vor
allem der schon klassischen Biographie von Saris-
brick, wobei aber m. E. die Bedeutung der Ehepro-
bleme fiir den Durchbruch der Reformation in Eng-
land etwas iiberschatzt wird (vgl. diese Zs. 118, 1970,
241-248). DaS freilich die Person und die katholische
Grundeinstellung des Konigs viel dazu beigetragen
haben, da8 sich der Anglikanismus als ,,via media”
zwischen Katholizismus und Protestantismus her-
ausgebildet hat, bleibt unbestritten. Fast wurde eine
Art Quadratur des Kreises versucht. Sehr treffend
wird bemerkt: Schon ,,seit 1530 versuchte...die Herr-
schaft Heinrichs VIIL,. ein eigentlich unmégliches
Gleichgewicht zwischen den verschiedenen religio-
sen Stromungen der Epoche zu gewinnen ...” (215).
Den grofilen Kompromif8 (neue Kirchenregierung,
konservative Liturgie, calvinische Lehre) erzielte erst
die Epoche nach Maria Tudor (1553-1558) unter Eli-
sabeth I. (1558-1603). Die konkrete Ausbreitung der
Reformation, aber auch das weitere Schicksal des Ka-
tholizismus auf den Britischen Inseln wird von der-
selben Verfasserin im 2. Teil des Buches akribisch be-
handelt (539ff). In England gab es am Vorabend des
Biirgerkriegs von 1642 nur noch ,etwas weniger als
50.000 Katholiken” (540). Recht differenziert wird
dann auf die Schwierigkeiten einer katholischen Mis-
sion seit den ausgehenden 60er Jahren des 16. Jh. ein-



