
Kirchengeschichte 31

kanten, lieber tot VOFTr sich auf der denn als Bi- die Konfessionsbildung geht Und da kommt Irıi-
S  of sehen Und trotzdem schreibt SNar:‘! {  In eben spater als ugs! das
Recht in ausgezei  eten Beitrag über 'ommen der pl  0!  10 Augustana” selbst wird €@1-
Dominikus und die Dominikaner (S 177 daß das gentlich G-  —&en ehme an, dies
igeridea: der Dominikaner ein erhörter Fin- vorgesehen 1St Der zweiıte Teil überschreibt
bruch die der Kirche SCWESCH sich b  e „Die der geteilten Christenhei:
sel, nach der nich!  > die Religiosen, sondern die Darın werden Länderartikel geboten, könnte
Bischöfe der eigentliche „Predigerorden” müfß- uch SagceN, da{fs das, Was ;bi Teil ‚.handelt

wurde, IU  ; an der Entwicklung den einzel-
also die obgenannte 'am! IOTIN! nen dern konkretisiert wird selbstverständlich

über das Wesen des Ordenslebens Wa dahin- wird aber auch JENCN Territorien Aufmerksamkeit
gehenı der Geschichte eren, die geschenkt welche die Kontfessionengfertig
„Mönche”“” sich Z Wal von der bischöflichen übernommen haben afrikanische, amerika:
der Kirche definitionem unterscheiden, oft und ernöstliche Da(s sich aufgrund dieser
mıiıt der Bischofskirche pannung ebten, gleichzei- Eintelung Überschneidungen ergeben, wodurch das

Aufsuchenerchverhalte twas erschwertaber e dieser inem Jebendigen Austausch
ist braucht kaum on werden el Neu-stehen Das müßtegsS| seıit Augustinus, Bası-

lius, dengalönchbischöfen des 4  4 /5 und land beschreite! der dritte Teil des Buches über „Das
der frühmittelalterlichen Missionsgeschichte klar Leben der Christen“” Nach den „kollektiven Formen
seıiın Ja die irchengeschichte onnteN, dafß des religiösen Lebens“ (Pfarre, Ottesdiens:
ketische Bewegungen, denen G- gelang, „TJTeil mente, Katechese, Volksfrömmigkeit) kommen uch
der erarchischen Kırche"“ werden,el Sek- cie „persönlichen Formen“ Spiritualitä:
enbrudern wurden, und C offensichtlich den Ausrichtung eiligen, pra E folgt
esilalen Errungenschaften der Benediktusregel Kapıtel über die Dämonenangst die daraus
gehörte, das OoOster als Abbild der ischofskirche sultierende Hexenverfolgung, 'eıteres über die
konzipilert } haben intellektuellen Bewegungen der Kıirche (ein-

1St erfreulich daß diesem Buch uch überdiszi- Chliefßlich des ‚oblems des Unglaubens) Schliefßs-
plinär gearbeitet wurde Warum soll cht uch eın lich werden Fragen der Kunst (Malerei, ulp!
Systematiker twas der irchengeschichte verste- Musik) aufgegriffen; die Baukunst wird el Il  _
hen! Vielleicht gelingt ©5 der Spirıtuellen Theologie, gestreift und UrC| eıne CIECNE auSge-
etwi verwiırrendes Spezialistentum wWI€  en
unternehmen, das auch ZU)ender Jeren-
den theologi  en Fakultäten überhandgenom- Buch von 1260 ıten ist > dem Rezen-
men hat Man hest muıt daß etw: die senten unmöglich den gesamten wurdi-
berühmte evangelische Tübingen gCn Ein paar Beispiele INUSSeN SCHUSCN, — die
Jh muıiıtn Professoren das ‚uslangen der arstellung und die Gediegenheit des
funden hat nen belegen In den Kapiteln des ersten Teils über

die Britischen eln Barrıe-Curien dieDem Echter-Verlag ist die gute Idee, dem Her-
ausgeber und den Autoren ihre gute Arbeit Ehekausa König Heinrichs VIN Die utorın folgt VOT
anken, dem Buch 1St aufmerksame Leserschaft Hem der schon klassischen Biographie vVon Sarıs-

wunschen brick obei aber die EeUu!  g der Ehepro-
erharı üinkleralzburg-Wilhering bleme den rchbruch der eformation Eng-

and twas überschätz! wird (vgl diese 118 1970
241-248) ':eilich die Person un die

SMOLINSKY er]! (Hg.) Grundeinstellung des ‚Önigs viel dazu beigetragen
Die Zeıt der Konfessionen (1530—-1620/30) Geschichte haben, dafß sich der glikanismus als „Vla mediıa  d
des Christentums erder, Freiburg 199  N (1260, zwischen Katholizismus unı Protestantismus her-
zahlr. ADbb. und Tafeln). Ln Subskriptionspreis ausgebildet hat bleibt unbes:  en Fast wurde

Vollpreis 2 Quadratur des Kreises versucht treffend
molins: als Herausgeber der deutschen Ausgabe wird merkt Schon „seılıt 1530 versuchte die Herrt-

dieses Bandes, dessen französische Originalfassung schaft eInr! V ein eigentlic) unmögliches
EeNartı besorgt hat Sprl mıiıt .  a davon, da{fs Gleichgewicht zwischen den verschiedenen religiö-

das Werk ein umfassendes S der Zeıt der onfes- «“Strömungen der ‚poche BCWINNEN
sionsbildungen vermutte! und 111 SEeINeTr Konzeption Den großen Kompromiß (neue irchenregierung,
er eine Parallele hat Diese Onzeption se1l konservative Liturgie, calvinische Lehre) erzielte erst
gang>s vorgestellt dann wenı1gstens auf e1n paar die Epoche nach Marla OTr (1553-1558) unter Eli-
Abschnitte twas naher einzugehen sabeth Die ete Ausbreitung der
Der rste Teil des erkes ist dem „Phänomen der eformation, aber uch das 'eıtere Schicksal des Ka-

tholizısmus auf den Britischen Inseln wird von der-enn!  ‚44 gewidmet einzelnen werden annn
unter diesem esichtspunkt die utherischen und [E- selben Verfasserin Teil des UuC} ischbe-
' ormiertenenanı die Wiedertäufer und handelt In England gab Vorabend des
die „Schwärmer SO WI! die anglikanische, die katho- Bürgerkriegs Von 1642 ur noch „etwas WEIUSCT als

und die Orthodoxe Kirche Die Einordnung der 00 tholiken”“ (540) Rech!  n differenziert wird
tholischen Kirche wird den tholiken zunächst dann aufdie hwierigkeiten tholischen Mis-
en Sieersich daraus, da{s VOT allem se1t den ausgehenden 600er ahren des

Kirchengeschichte 

kanten, lieber tot vor sich auf der Bahre denn als Bi­
schof sehen. Und trotzdem schreibt Isnard Frank mit 
Recht in seinem ganz ausgezeichneten Beitrag über 
Dominikus und die Dominikaner (S. 177f), daß das 
Predigerideal der Dominikaner ein unerhörter Ein­
bruch in die Seelsorgsstruktur der Kirche gewesen 
sei, nach der nicht die Religiosen, sondern die 
Bischöfe der eigentliche "Predigerorden" sein müß­
ten. 
D. h. also, die obgenannte lehramtliche Formulie­
rung über das Wesen des Ordenslebens wäre dahin­
gehend aus der Geschichte zu modifizieren, daß die 
"Mönche" sich zwar von der bischöflichen Struktur 
der Kirche per definitionem unterscheiden, ja oft sogar 
mit der Bischofskirche in Spannung lebten, gleichzei­
tig aber mit dieser in einem lebendigen Austausch 
stehen. Das müßte wenigstens seit Augustinus, Basi­
lius, den gallischen Mönchbischöfen des 4./5. Jh. und 
der frühmittelalterlichen Missionsgeschichte klar 
sein. Ja die Kirchengeschichte könnte zeigen, daß as­
ketische Bewegungen, denen es nicht gelang, "Teil 
der hierarchischen Kirche" zu werden, leicht zu Sek­
tenbrüdern wurden, und daß es offensichtlich zu den 
ekklesialen Errungenschaften der Benediktusregel 
gehörte, das Kloster als Abbild der Bischofskirche 
konzipiert zu haben. 
Es ist erfreulich, daß in diesem Buch auch überdiszi­
plinär gearbeitet wurde. Warum soll nicht auch ein 
Systematiker etwas in der Kirchengeschichte verste­
hen! Vielleicht gelingt es der Spirituellen Theologie, 
etwas gegen ein verwirrendes Spezialistentum zu 
unternehmen, das auch zum Schaden der Studieren­
den an theologischen Fakultäten überhandgenom­
men hat. Man liest mit Wehmut, daß etwa die 
berühmte evangelische Fakultät in Tübingen im 19. 
Jh. mit ganzen vier Professoren das Auslangen ge­
funden hat. 
Dem Echter"Veriag ist für die gute Idee, dem Her­
ausgeber und den Autoren für ihre gute Arbeit zu 
danken, dem Buch ist eine aufmerksame Leserschaft 
zu wünschen. 
Salzburg-Wilhering Gerhard B. Winkler 

• VENARD MARC - SMOLINSKY Heribert (Hg.), 
Die Zeit der Konfessionen (1530-1620/30): Geschichte 
des Christentums Bd. 8. Herder, Freiburg 1992. (1260, 
zahlr. Abb. und Tafeln). Ln. Subskriptionspreis DM 
148,-; Vollpreis ca. DM 248,-. , 
H. Smolinsky als Herausgeber der deutschen Ausgabe 
dieses Bandes, dessen französische Originalfassung 
M. Venard besorgt hat, spricht mit Recht davon, daß 
das Werk ein umfassendes Bild der Zeit der Konfes­
sionsbildungen vermittelt und in seiner Konzeption 
bisher keine Parallele hat. Diese Konzeption sei ein­
gangs vorgestellt, um dann wenigstens auf ein paar 
Abschnitte etwas näher einzugehen. 
Der erste Teil des Werkes ist dem "Phänomen der Be­
kenntnisse" gewidmet, im einzelnen werden dann 
unter diesem Gesichtspunkt die lutherischen und re­
formierten Kirchen behandelt, die Wiedertäufer und 
die "Schwärmer" sowie die anglikanische, die katho­
lische und die orthodoxe Kirche. Die Einordnung der 
katholischen Kirche wird den Katholiken zunächst 
überraschen. Sie erklärt sich daraus, daß es vor allem 

311 

um die Konfessionsbildung geht. Und da kommt Tri­
enteben später als Augsburg. Auf das Zustande­
kommen der "Confessio Augustana" selbst wird ei­
gentlich nicht eingegangen. Ich nehme an, daß dies 
für Bd. 7 vorgesehen ist. Der zweite Teil überschreibt 
sich mit "Die Landkarte der geteilten Christenheit". 
Darin werden Länderartikel geboten, man könnte 
auch sagen, daß das, was im ersten Teil behandelt 
wurde, nun anhand der Entwicklung in den einzel­
nen Ländern konkretisiert wird; selbstverständlich 
wird aber auch jenen Territorien Aufmerksamkeit 
geschenkt, welche die Konfessionen sozusagen fertig 
übernommen haben (afrikanische, amerikanische 
und fernös~che Länder). Daß sich aufgrund dieser 
Einteilung Uberschneidungen ergeben, wodurch das 
Aufsuchen bestimmter Sachverhalte etwas erschwert 
ist, braucht kaum betont zu werden. Weithin Neu­
land beschreitet der dritte Teil des Buches über "Das 
Leben der Christen". Nach den "kollektiven Formen 
des religiösen Lebens" (Pfarre, Gottesdienst, Sakra­
mente, Katechese, VolksfrÖmmigkeit) kommen auch 
die "persönlichen Formen" (Gebet, Spiritualität, 
Ausrichtung an Heiligen) zur Sprache. Es folgt ein 
Kapitel über die Dämonenangst sowie die daraus re­
sultierende Hexenverfolgung, ein weiteres über die 
intellektuellen Bewegungen in der Kirche (ein­
schließlich des Problems des Unglaubens). Schließ­
lich werden Fragen der Kunst (Malerei, Skulptur, 
Musik) aufgegriffen; die BaukUlll!~ wird leider nur 
gestreift und durch keine eigene Uberschrift ausge­
wiesen. 

Bei einem Buch von 1260 Seiten ist es dem Rezen­
senten unmöglich, den gesamten Inhalt zu würdi­
gen. Ein paar Beispiele müssen genügen, um die Art 
der Darstellung und die Gediegenheit des Gebote­
nen zu belegen. In den Kapiteln des ersten Teils über 
die Britischen Inseln schildert V. Barrie-Curien die 
Ehekausa König Heinrichs VIII. Die Autorin folgt vor 
allem der schon klassischen Biographie von Saris­
brick, wobei aber m. E. die Bedeutung der Ehepro­
bleme für den Durchbruch der Reformation in Eng­
land etwas überschätzt wird (vgl. diese Zs. 118, 1970, 
241-248). Daß freilich die Person und die katholische 
Grundeinstellung des Königs viel dazu beigetragen 
haben, daß sich der Anglikanismus als "via media" 
zwischen Katholizismus und Protestantismus her­
ausgebildet hat, bleibt unbestritten. Fast wurde eine 
Art Quadratur des Kreises versucht. Sehr treffend 
wird bemerkt: Schon "seit 1530 versuchte ... die Herr­
schaft Heinrichs VIII.,. ein eigentlich unmögliches 
Gleichgewicht zwischen den verschiedenen religiö­
sen Strömungen der Epoche zu gewinnen ... " (215). 
Den großen Kompromiß (neue Kirchenregierung, 
konservative Liturgie, calvinische Lehre) erzielte erst 
die Epoche nach Maria Tudor (1553-1558) unter Eli­
sabeth I. (1558-1603). Die konkrete Ausbreitung der 
Reformation, aber auch das weitere Schicksal des Ka­
tholizismus auf den Britischen Inseln wird von der­
selben Verfasserin im 2. Teil des Buches akribisch be­
handelt (539ff). In England gab es am Vorabend des 
Bürgerkriegs von 1642 nur noch "etwas weniger als 
50.000 Katholiken" (540). Recht differenziert wird 
dann auf die Schwierigkeiten einer katholischen Mis­
sion seit den ausgehenden 60er Jahren des 16. Jh. ein-



312 Kirchengeschichte
SCHANSCNH; s1e erfolgte VOI dem Hintergrund Von Ver- Das Regensburger Religionsgespräch bedeutet das
folgungen und MU:| mut der en;  en entail! Scheitern der umanistischen Utopie des Colloquium
fertig werden, die allem Ausländischen gegenüber familıare, durch das WI|  ge Menschheitsfragen

skeptisch eingestellt ist. Sondertfall WAaäal Ir- einschließlich der politischen und religiösen VeTl-
lanı  Q, Hier stieß die ‚eformatıon, die VCd der nünftig und gewaltfrei andeln sejen. Auch
remdmacht England ausging, weiıthin auf eh- Karl dürfte 1541 noch dieser Utopie muıit Ein-
HUn Immer wieder formierte sich Widerstand, und schränkungen angehangen haben, wıe sS]1Ee Kaıser
bis 1630 verlor die Reformation praktisch ihre Er- Maximilian I1 den Osterreichischen TDlanden
folgschancen Irland. noch bis seinem 1576 Dadurch hatten

bekanntlich die Österrei:  chen ProtestantenenTeil des Buches wird Kapitel über die
kollektiven Formen des religiıösen ZUuna: ıınen größeren Freiraum als die anderen

katholischen Territorien.'enard und ogler die „Pfarrei und Ortskirche als amhafte Theologen (zu denen Philipp elanch-‚TrTaum des abendländischen hristen”g thon, Johannes Ec Üg Calvıin als Beobachter und Con-stellt. Die Ausführungen über die tholische Pfarre tarını päpstlich vollmächtigter gehörten, konn-sind ‚her allgemein gehalten, der durch die Refor-
mation verursachte andel (Akzentuierung der Ge- ten sich damals über die Rechtfertigungsfrage
meinde) wird hingegen markant herausgearbeitet. einıgen, die 1525 noch von Luther springen-

anschaulich und überdies muıt einigen sprechen- der der Glaubensspaltung bezeichnet wurde.
Aber die enpoliti der ursten akzeptierte dieden Al  ungen ustriert sind die arlegungen Einigungsformeln der Theologen cht mehr. aherüber das Kirchengebäude katholischen und
W SaNZ zen! da{fß Walter egler, „Profanhi-formato'!  en Bereich; auch der Einfluß des TYıden-

tinums auf die Gestaltung katholischer chen- storiker”, wıe sich Bescheidenheitstopos phra-
raume findet entsprechende rücksichtigung. Beim sıert, das Einleitungsreferat über Religion und Politik
Bereich der „persönlichen Frömmigkeit“ wird von

elt. Wer das hest, angesichts augenscheinli-
EeNnarı zunächst; auf die” der Konfession” cher Spaltungstendenzen der gegenwärtigen Kir-

che {wWwas Hoffnung schöpfen, weil eute die Kircheeingegangen. Hier wirkt sich der französische Ur-
ZV  Jar Von der ularisation, G  a aber mehr Ve

SPTUNg des erkes rankreic] allein sSte] staatlıchen Summepiskopen ihrer Handlungsfrei-Deutschland oder England verlıel der
Gang der Entwicklung, an hätte anmerken heit beschränkt und ihrem ursprünglich Wesen
mussen, eben anders. TO| wird. Allerdings historisches Da-

Vorsicht anregen: der praktischen Ge-
Schon AuSs Platzgründen mussen die Rezension schichte der irchenspaltung spielten Meßordnung,
mut diesen wenigen Bemer!  gen ] Eucharistiefrömmigkeit und -prax1s eine wesentlich
wurde versucht, zumindest ınen ersten Eindruck entscheidendere olle die eologumena der Ge-
über die Gestaltung des Buches und seineal- en. Die Messe Varl der empfindlichste Punkt bei
en Verm| Das itgemälde, das der Entzwelung der Christen. OÖffensichtlich schei-
hier entworfen wurde, überzeugt und befriedigt den sich der Messe die Geister.
auch sprachlicher S1| Freilich sind unge- alzburg Wilhering Gerhard hinkler
achte: des großen angsdes Buches manche Ab-
schnitte noch knapp ausgefallen. wird
VCd einfach viel vorausgesetzt, WEe] Von
der „Bulle Von 1570“ und den „Gesetzen VOon 1581,
1589 und 1591 die Rede ist (552), ohne auf den Inhalt LEIDL AUGUST (Hg.), sibairısche Grenz-
der ıkumente einzugehen. ene Wunsche wird marken. PassauerJahrbuch Geschichte, Kunst und

aber bei jedem Werk geben. die TEeUl über Volkskunde erlag des Vereines alırı-
das orliegen des erkes überwiegt, dürfte deutlich sche Heimatforschung, Passau 199  N (321, mehrere
geworden se1n. Textabb. afeln, Brosch.
1NZ Rudolf1NNi Das 000-Jahr-Jubiläum en den Bı1-

schof Pilgrims (gest. 991) Erkens ZUIN An-
lafs, einem hier veröffentlichten ag eıne
Gesamtwür«  digung des bedeutenden Kirchenfürsten

BAR' HANS-MARTIN (Hg.), Das Regensburger Dieten. Die erkungen berufen siıch allerdings
Religionsgespräch Im Jahr 154  ba Rückblick und tuelle vielfach auf noch nicht erschienene Literatur, die
ökumenische Perspektiven. stet, Regensburg Überprüfbarkeit erschwert. Eın anderes Jubiläum,
199  N 123). 24,80. der Todestag Bischof Altmanns (gest. 1091),
Dietho!Bayerischeemueund die Evan- greift zenweger seinem Beitrag auf, wobei
gelische emıe Tutzing veranstalteten den Bischof VC allem als den „Gründer”“” des Stiftes
450-Jahr-Jubilläum des Regensburger Kolloquiums Göttweig behandelt, seine Aus!  gen ‚OC
eın Symposium muit ortragendenerKonfessio- größere Zusammenhänge Stel orwiegen! auf al-
nen (ev., Marburg) über pien der Oku- terer era|beruhen die Ausführungen von Ka-
MENEC, Beinert und Hausberger (kath., Regensburg, eSNY über die Wil  er Mähren (1526-1535).
über auf und dogmatische Substanz der Ge- icht einmal die beiten Von ece! ubDer
spräche, Kretschmar (ev., ünchen, über die Folgen Oberösterrei: mut vielen Bezügen ZUu hren); SO-
des Scheiterns der Gespräche und Ziegler (kath., wıe ebmann (zu eglus, auf den Kalesny
uüunchen) uber das politische auf eingeht) finden Berücksichtigung. Dem Au-

312 

gegangen; sie erfolgte vor dem Hintergrund von Ver­
folgungen und mußte mit der englischen Mentalität 
fertig werden, die allem Ausländischen gegenüber 
sehr skeptisch eingestellt ist. Ein Sonderfall war Ir­
land. Hier stieß die Reformation, die ja von der 
Fremdmacht England ausging, weithin auf Ableh­
nung. Immer wieder formierte sich Widerstand, und 
bis 1630 verlor die Reformation praktisch ihre Er­
folgschancen in Irland. 

Im dritten Teil des Buches wird im Kapitel über die 
kollektiven Formen des religiösen Lebens von M. 
Venard und B. Vogler die "Pfarrei und Ortskirche als 
Lebensraum des abendländischen Christen" vorge­
stellt. Die Ausführungen über die katholische Pfarre 
sind eher allgemein gehalten, der durch die Refor­
mation verursachte Wandel (Akzentuierung der Ge­
meinde) wird hingegen markant herausgearbeitet. 
Sehr anschaulich und überdies mit einigen sprechen­
den Abbildungen illustriert sind die Darlegungen 
über das Kirchengebäude im katholischen und im re­
formatorischen Bereich; auch der Einfluß des Triden­
tinums auf die Gestaltung katholischer Kirchen­
räume findet entsprechende Berücksichtigung. Beim 
Bereich der "persönlichen Frömmigkeit" wird von 
M. Venard zunächst auf die "Wahl der Konfession" 
eingegangen. Hier wirkt sich der französische Ur­
sprung des Werkes aus. Frankreich allein steht im 
Blickpunkt; in Deutschland oder England verlief der 
Gang der Entwicklung, was man hätte anmerken 
müssen, eben anders. 

Schon aus Platzgründen müssen wir die Rezension 
mit diesen wenigen Bemerkungen abschließen. Es 
wurde versucht, zumindest einen ersten Eindruck 
über die Gestaltung des Buches und seine Reichhal­
tigkeit zu vermitteln. Das kolossale Zeitgemälde, das 
hier entworfen wurde, überzeugt und befriedigt 
auch in sprachlicher Hinsicht. Freilich sind - unge­
achtet des großen Umfangs des Buches - manche Ab­
schnitte noch zu knapp ausgefallen. So wird z. B. 
vom Leser einfach zu viel vorausgesetzt, wenn von 
der "Bulle von 1570" und den "Gesetzen von 1581, 
1589 und 1591" die Rede ist (552), ohne auf den Inhalt 
der Dokumente einzugehen. Offene Wünsche wird 
es aber bei jedem Werk geben. Daß die Freude über 
das Vorliegen des Werkes überwiegt, dürfte deutlich 
geworden sein. 
Linz Rudolf Zinnhobler 

• BARTH HAN5-MARTIN (Hg.), Das Regensburger 
Religionsgespräch im Jahr 1541. Rückblick und aktuelle 
ökumenische Perspektiven. F. Pustet, Regensburg 
1992. (123). Kart. DM 24,80. 
Die Katholische Bayerische Akademie und die Evan­
gelische Akademie in Tutzing veranstalteten zum 
450-Jahr-Jubiläum des Regensburger Kolloquiums 
ein Symposium mit Vortragenden beider Konf~sio­
nen: Barth (ev., Marburg) über Prinzipien der Oku­
mene, Beinert und Hausberger (kath., Regensburg) 
über Ablauf und dogmatische Substanz der Ge­
spräche, Kretschmar (ev., München) über die Folgen 
des Scheiterns der Gespräche und Ziegler (kath., 
München) über das politische Umfeld. 

Kirchengeschichte 

Das Regensburger Religionsgespräch bedeutet das 
Scheitern der humanistischen Utopie des Colloquium 
familiare, durch das wichtige Menschheitsfragen 
einschließlich der politischen und religiösen ver­
nünftig und gewaltfrei abzuhandeln seien. Auch 
Karl V. dürfte 1541 noch dieser Utopie mit Ein­
schränkungen angehan&~n haben, so wie sie Kaiser 
Maximilian 11. in den Osterreichischen Erblanden 
noch bis zu seinem Tod 1576 vertrat. Dadurch hatten 
bekanntlich die österreichischen Protestanten 
zunächst einen größeren Freiraum als die in anderen 
katholischen Territorien. 
Namhafte Theologen (zu denen Philipp Melanch­
thon, Johannes Eck, Calvin als Beobachter und Con­
tarini als päpstlich Bevollmächtigter gehörten) konn­
ten sich damals über die Rechtfertigungsfrage 
einigen, die um 1525 noch von Luther als springen­
der Punkt der Glaubensspaltung bezeichnet wurde. 
Aber die Kirchenpolitik der Fürsten akzeptierte die 
Einigungsformeln der Theologen nicht mehr. Daher 
war es ganz zentral, daß Walter Ziegler, "Profanhi­
storiker", wie er sich im Bescheidenheitstopos phra­
siert, das Einleitungsreferat über Religion und Politik 
hielt. Wer das liest, kann angesichts augenscheinli­
cher Spaltungstendenzen in der gegenwärtigen Kir­
che etwas Hoffnung schöpfen, weil heute die Kirche 
zwar von der Säkularisation, nicht aber mehr vom 
staatlichen Summepiskopen in ihrer Handlungsfrei­
heit beschränkt und in ihrem ursprünglich Wesen 
bedroht wird. Allerdings mag ein historisches Da­
tum zur Vorsicht anregen: In der praktischen Ge­
schichte der Kirchenspaltung spielten Meßordnung, 
Eucharistiefrömmigkeit und -praxis eine wesentlich 
entscheidendere Rolle als die Theologumena der Ge­
lehrten. Die Messe war der empfindlichste Punkt bei 
der Entzweiung der Christen. Offensichtlich schei­
den sich an der Messe die Geister. 
Salzburg - Wilhering Gerhard B. Winkler 

• LEIDL AUGUST u. a. (Hg.), Ostbairische Grenz­
marken. Passauer Jahrbuch für Geschichte, Kunst und 
Volkskunde Bd. 34. Verlag des Vereines für Ostbairi­
sche Heimatforschung, Passau 1992. (321, mehrere 
Textabb. u. 28 Tafeln). Brosch. 
Das 1000-Jahr-Jubiläum im Gedenken an den Tod Bi­
schof Pilgrims (gest. 991) nahm F. R. Erkens zum An­
laß, um in einem hier veröffentlichten Vortrag eine 
Gesamtwürdigung des bedeutenden Kirchenfürsten 
zu bieten. Die Anmerkungen berufen sich allerdings 
vielfach auf noch nicht erschienene Literatur, was die 
Überprüfbarkeit erschwert. Ein anderes Jubiläum, 
der 900. Todestag Bischof Altmanns (gest. 1091), 
greift J. Lenzenweger in seinem Beitrag auf, wobei er 
den Bischof vor allem als den "Gründer" des Stiftes 
Göttweig behandelt, seine Ausführungen jedoch in 
größere Zusammenhänge stellt. Vorwiegend auf äl­
terer Literatur beruhen die Ausführungen von F. KII­
lesny über die Wiedertäufer in Mähren (1526-1535). 
Nicht einmal die Arbeiten von G. Mecenseffy (über 
Oberösterreich, mit vielen Bezügen zu Mähren) so­
wie M. Liebmann (zu U. Rhegius, auf den Kalesny 
auf S. 47 eingeht) finden Berücksichtigung. Dem Au-


