Kirchengeschichte

311

kanten, lieber tot vor sich auf der Bahre denn als Bi-
schof sehen. Und trotzdem schreibt Isnard Frank mit
Recht in seinem ganz ausgezeichneten Beitrag iiber
Dominikus und die Dominikaner (S. 177f), da das
Predigerideal der Dominikaner ein unerhérter Ein-
bruch in die Seelsorgsstruktur der Kirche gewesen
sei, nach der nicht die Religiosen, sondern die
Bischofe der eigentliche , Predigerorden” sein miif-
ten.

D. h. also, die obgenannte lehramtliche Formulie-
rung tiber das Wesen des Ordenslebens wire dahin-
gehend aus der Geschichte zu modifizieren, daf8 die
+Monche” sich zwar von der bischoflichen Struktur
der Kirche per definitionem unterscheiden, ja oft sogar
mit der Bischofskirche in Spannung lebten, gleichzei-
tig aber mit dieser in einem lebendigen Austausch
stehen. Das miiflte wenigstens seit Augustinus, Basi-
lius, den gallischen M6nchbischéfen des 4./5. Jh. und
der frithmittelalterlichen Missionsgeschichte klar
sein. Ja die Kirchengeschichte kénnte zeigen, daf as-
ketische Bewegungen, denen es nicht gelang, ,Teil
der hierarchischen Kirche” zu werden, leicht zu Sek-
tenbriidern wurden, und da8 es offensichtlich zu den
ekklesialen Errungenschaften der Benediktusregel
gehorte, das Kloster als Abbild der Bischofskirche
konzipiert zu haben.

Es ist erfreulich, daf$ in diesem Buch auch tiberdiszi-
plinar gearbeitet wurde. Warum soll nicht auch ein
Systematiker etwas in der Kirchengeschichte verste-
hen! Vielleicht gelingt es der Spirituellen Theologie,
etwas gegen ein verwirrendes Spezialistentum zu
unternehmen, das auch zum Schaden der Studieren-
den an theologischen Fakultiten iiberhandgenom-
men hat. Man liest mit Wehmut, daf8 etwa die
beriihmte evangelische Fakultit in Tiibingen im 19.
Jh. mit ganzen vier Professoren das Auslangen ge-
funden hat.

Dem Echter-Verlag ist fiir die gute Idee, dem Her-
ausgeber und den Autoren fiir ihre gute Arbeit zu
danken, dem Buch ist eine aufmerksame Leserschaft
zu wiinschen.

Salzburg-Wilhering Gerhard B. Winkler

B VENARD MARC - SMOLINSKY Heribert (Hg.),
Die Zeit der Konfessionen (1530-1620/30): Geschichte
des Christentums Bd. 8. Herder, Freiburg 1992. (1260,
zahlr. Abb. und Tafeln). Ln. Subsknpnonsprexs DM
148,~; Vollpreis ca. DM 248,-.

H. Smolinsky als Herausgeber der deutschen Ausgabe
dieses Bandes, dessen franzésische Originalfassung
M. Venard besorgt hat, spricht mit Recht davon, daf8
das Werk ein umfassendes Bild der Zeit der Konfes-
sionsbildungen vermittelt und in seiner Konzeption
bisher keine Parallele hat. Diese Konzeption sei ein-
gangs vorgestellt, um dann wenigstens auf ein paar
Abschnitte etwas naher einzugehen.

Der erste Teil des Werkes ist dem ,,Phinomen der Be-
kenntnisse” gewidmet, im einzelnen werden dann
unter diesem Gesichtspunkt die lutherischen und re-
formierten Kirchen behandelt, die Wiedertidufer und
die ,,Schwiarmer” sowie die anglikanische, die katho-
lische und die orthodoxe Kirche. Die Einordnung der
katholischen Kirche wird den Katholiken zunachst
tiberraschen. Sie erklirt sich daraus, daf es vor allem

um die Konfessionsbildung geht. Und da kommt Tri-
ent eben spiter als Augsburg. Auf das Zustande-
kommen der ,Confessio Augustana” selbst wird ei-
gentlich nicht eingegangen. Ich nehme an, daf8 dies
fiir Bd. 7 vorgesehen ist. Der zweite Teil iiberschreibt
sich mit , Die Landkarte der geteilten Christenheit”.
Darin werden Lénderartikel geboten, man kénnte
auch sagen, daf8 das, was im ersten Teil behandelt
wurde, nun anhand der Entwicklung in den einzel-
nen Lindern konkretisiert wird; selbstverstindlich
wird aber auch jenen Territorien Aufmerksamkeit
geschenkt, welche die Konfessionen sozusagen fertig
iibernommen haben (afrikanische, amerikanische
und fernostliche Lander). Da8 sich aufgrund dieser
Einteilung Uberschneidungen ergeben, wodurch das
Aufsuchen bestimmter Sachverhalte etwas erschwert
ist, braucht kaum betont zu werden. Weithin Neu-
land beschreitet der dritte Teil des Buches tiber ,, Das
Leben der Christen”. Nach den , kollektiven Formen
des religiésen Lebens” (Pfarre, Gottesdienst, Sakra-
mente, Katechese, Volksfrommigkeit) kommen auch
die ,personlichen Formen” (Gebet, Spiritualitit,
Ausrichtung an Heiligen) zur Sprache. Es folgt ein
Kapitel iiber die Damonenangst sowie die daraus re-
sultierende Hexenverfolgung, ein weiteres iiber die
intellektuellen Bewegungen in der Kirche (ein-
schlieBlich des Problems des Unglaubens). Schlief-
lich werden Fragen der Kunst (Malerei, Skulptur,
Musik) aufgegriffen; die Baukunst wird leider nur
gestreift und durch keine eigene Uberschrift ausge-
wiesen.

Bei einem Buch von 1260 Seiten ist es dem Rezen-
senten unmoglich, den gesamten Inhalt zu wiirdi-
gen. Ein paar Beispiele miissen geniigen, um die Art
der Darstellung und die Gediegenheit des Gebote-
nen zu belegen. In den Kapiteln des ersten Teils iiber
die Britischen Inseln schildert V. Barrie-Curien die
Ehekausa Konig Heinrichs VIII. Die Autorin folgt vor
allem der schon klassischen Biographie von Saris-
brick, wobei aber m. E. die Bedeutung der Ehepro-
bleme fiir den Durchbruch der Reformation in Eng-
land etwas iiberschatzt wird (vgl. diese Zs. 118, 1970,
241-248). DaS freilich die Person und die katholische
Grundeinstellung des Konigs viel dazu beigetragen
haben, da8 sich der Anglikanismus als ,,via media”
zwischen Katholizismus und Protestantismus her-
ausgebildet hat, bleibt unbestritten. Fast wurde eine
Art Quadratur des Kreises versucht. Sehr treffend
wird bemerkt: Schon ,,seit 1530 versuchte...die Herr-
schaft Heinrichs VIIL,. ein eigentlich unmégliches
Gleichgewicht zwischen den verschiedenen religio-
sen Stromungen der Epoche zu gewinnen ...” (215).
Den grofilen Kompromif8 (neue Kirchenregierung,
konservative Liturgie, calvinische Lehre) erzielte erst
die Epoche nach Maria Tudor (1553-1558) unter Eli-
sabeth I. (1558-1603). Die konkrete Ausbreitung der
Reformation, aber auch das weitere Schicksal des Ka-
tholizismus auf den Britischen Inseln wird von der-
selben Verfasserin im 2. Teil des Buches akribisch be-
handelt (539ff). In England gab es am Vorabend des
Biirgerkriegs von 1642 nur noch ,etwas weniger als
50.000 Katholiken” (540). Recht differenziert wird
dann auf die Schwierigkeiten einer katholischen Mis-
sion seit den ausgehenden 60er Jahren des 16. Jh. ein-



312

Kirchengeschichte

gegangen; sie erfolgte vor dem Hintergrund von Ver-
folgungen und mufte mit der englischen Mentalitit
fertig werden, die allem Auslindischen gegeniiber
sehr skeptisch eingestellt ist. Ein Sonderfall war Ir-
land. Hier stie die Reformation, die ja von der
Fremdmacht England ausging, weithin auf Ableh-
nung. Immer wieder formierte sich Widerstand, und
bis 1630 verlor die Reformation praktisch ihre Er-
folgschancen in Irland.

Im dritten Teil des Buches wird im Kapitel iiber die
kollektiven Formen des religiésen Lebens von M.
Venard und B. Vogler die , Pfarrei und Ortskirche als
Lebensraum des abendldndischen Christen” vorge-
stellt. Die Ausfithrungen iiber die katholische Pfarre
sind eher allgemein gehalten, der durch die Refor-
mation verursachte Wandel (Akzentuierung der Ge-
meinde) wird hingegen markant herausgearbeitet.
Sehr anschaulich und iiberdies mit einigen sprechen-
den Abbildungen illustriert sind die Darlegungen
iiber das Kirchengebaude im katholischen und im re-
formatorischen Bereich; auch der Einfluf des Triden-
tinums auf die Gestaltung katholischer Kirchen-
raume findet entsprechende Beriicksichtigung. Beim
Bereich der , personlichen Frommigkeit” wird von
M. Venard zunichst auf die ,,Wahl der Konfession”
eingegangen. Hier wirkt sich der franzésische Ur-
sprung des Werkes aus. Frankreich allein steht im
Blickpunkt; in Deutschland oder England verlief der
Gang der Entwicklung, was man hitte anmerken
miissen, eben anders.

Schon aus Platzgriinden miissen wir die Rezension
mit diesen wenigen Bemerkungen abschliefen. Es
wurde versucht, zumindest einen ersten Eindruck
iiber die Gestaltung des Buches und seine Reichhal-
tigkeit zu vermitteln. Das kolossale Zeitgemalde, das
hier entworfen wurde, iiberzeugt und befriedigt
auch in sprachlicher Hinsicht. Freilich sind — unge-
achtet des groen Umfangs des Buches —manche Ab-
schnitte noch zu knapp ausgefallen. So wird z. B.
vom Leser einfach zu viel vorausgesetzt, wenn von
der ,,Bulle von 1570” und den ,,Gesetzen von 1581,
1589 und 1591” die Rede ist (552), ohne auf den Inhalt
der Dokumente einzugehen. Offene Wiinsche wird
es aber bei jedem Werk geben. Dag die Freude iiber
das Vorliegen des Werkes iiberwiegt, diirfte deutlich
geworden sein.

Linz Rudolf Zinnhobler

B BARTH HANS-MARTIN (Hg.), Das Regensburger
Religionsgesprich im Jahr 1541. Riickblick und aktuelle
6kumenische Perspektiven. F. Pustet, Regensburg
1992. (123). Kart. DM 24,80.

Die Katholische Bayerische Akademie und die Evan-
gelische Akademie in Tutzing veranstalteten zum
450-Jahr-Jubildum des Regensburger Kolloquiums
ein Symposium mit Vortragenden beider Konfessio-
nen: Barth (ev., Marburg) tiber Prinzipien der Oku-
mene, Beinert und Hausberger (kath., Regensburg)
iiber Ablauf und dogmatische Substanz der Ge-
spréche, Kretschmar (ev., Miinchen) iiber die Folgen
des Scheiterns der Gespriche und Ziegler (kath.,
Miinchen) iiber das politische Umfeld.

Das Regensburger Religionsgesprach bedeutet das
Scheitern der humanistischen Utopie des Colloquium
familiare, durch das wichtige Menschheitsfragen
einschlieflich der politischen und religiosen ver-
niinftig und gewaltfrei abzuhandeln seien. Auch
Karl V. diirfte 1541 noch dieser Utopie mit Ein-
schrankungen angehangen haben, so wie sie Kaiser
Maximilian IL in den Osterreichischen Erblanden
noch bis zu seinem Tod 1576 vertrat. Dadurch hatten
bekanntlich die &sterreichischen Protestanten
zunéchst einen groferen Freiraum als die in anderen
katholischen Territorien.

Nambhafte Theologen (zu denen Philipp Melanch-
thon, Johannes Eck, Calvin als Beobachter und Con-
tarini als papstlich Bevollméchtigter gehorten) konn-
ten sich damals iiber die Rechtfertigungsfrage
einigen, die um 1525 noch von Luther als springen-
der Punkt der Glaubensspaltung bezeichnet wurde.
Aber die Kirchenpolitik der Fiirsten akzeptierte die
Einigungsformeln der Theologen nicht mehr. Daher
war es ganz zentral, dal Walter Ziegler, , Profanhi-
storiker”, wie er sich im Bescheidenheitstopos phra-
siert, das Einleitungsreferat iiber Religion und Politik
hielt. Wer das liest, kann angesichts augenscheinli-
cher Spaltungstendenzen in der gegenwartigen Kir-
che etwas Hoffnung schopfen, weil heute die Kirche
zwar von der Sakularisation, nicht aber mehr vom
staatlichen Summepiskopen in ihrer Handlungsfrei-
heit beschrankt und in ihrem urspriinglich Wesen
bedroht wird. Allerdings mag ein historisches Da-
tum zur Vorsicht anregen: In der praktischen Ge-
schichte der Kirchenspaltung spielten Mefordnung,
Eucharistiefrommigkeit und -praxis eine wesentlich
entscheidendere Rolle als die Theologumena der Ge-
lehrten. Die Messe war der empfindlichste Punkt bei
der Entzweiung der Christen. Offensichtlich schei-
den sich an der Messe die Geister.

Salzburg — Wilhering Gerhard B. Winkler

B LEIDL AUGUST u. a. (Hg.), Ostbairische Grenz-
marken. Passauer Jahrbuch fiir Geschichte, Kunst und
Volkskunde Bd. 34. Verlag des Vereines fiir Ostbairi-
sche Heimatforschung, Passau 1992. (321, mehrere
Textabb. u. 28 Tafeln). Brosch.

Das 1000-Jahr-Jubildum im Gedenken an den Tod Bi-
schof Pilgrims (gest. 991) nahm F. R. Erkens zum An-
laB8, um in einem hier veréffentlichten Vortrag eine
Gesamtwiirdigung des bedeutenden Kirchenfiirsten
zu bieten. Die Anmerkungen berufen sich allerdings
vielfach auf noch nicht erschienene Literatur, was die
Uberpriifbarkeit erschwert. Ein anderes Jubildum,
der 900. Todestag Bischof Altmanns (gest. 1091),
greift . Lenzenweger in seinem Beitrag auf, wobei er
den Bischof vor allem als den ,,Griinder” des Stiftes
Gottweig behandelt, seine Ausfithrungen jedoch in
groBere Zusammenhénge stellt. Vorwiegend auf al-
terer Literatur beruhen die Ausfithrungen von F. Ka-
lesny iiber die Wiedertaufer in Mahren (1526-1535).
Nicht einmal die Arbeiten von G. Mecenseffy (iiber
Oberésterreich, mit vielen Beziigen zu Mahren) so-
wie M. Liebmann (zu U. Rhegius, auf den Kalesny
auf S. 47 eingeht) finden Beriicksichtigung. Dem Au-



