Lateinamerika

315

dende Kunst (H. Fillitz) sowie Musik (R. Flotzinger)
behandelt werden. Ein geplantes Kapitel tiber das la-
teinische Schrifttum ist leider wegen Nichtlieferung
des Beitrags ausgefallen. Fillitz trifft die wichtige
Feststellung, daf8 die Erscheinungen im Kunstschaf-
fen jener Zeit deswegen so vielféltig waren, weil die
damals entstandenen Kloster weithin unter dem Ein-
fluB ihrer jeweiligen Mutterkloster standen. Die be-
deutenden Wirkungen auf die Kunst, die von den
kirchlichen Reformen ausgegangen sind und wie sie
uns etwa von der Vita Altmanni berichtet werden,
lassen sich iibrigens — ungeachtet des nur sparlichen
Denkmilerbestandes — noch heute verifizieren.

Das offenbar miihsame und langsame Zustande-
kommen dieses Sammelbandes wird an den Bemer-
kungen einzelner Autoren erkennbar, da8 der Ab-
schlu8 jhrer Manuskripte zehn und mehr Jahre
zuriickliegt. Daher reflektieren viele Beitrdge auch
nicht den neuesten Forschungsstand, was bedauer-
lich ist. Dennoch ist man dankbar fiir das kompen-
didse und materialreiche Werk, das auch im Hinblick
auf die bevorstehenden Jubildumsfeiern (1000 Jahre
seit der ersten Nennung von ,, Ostarrichi”) auf beson-
deres Interesse stofflen wird. Das Register ist leider
alles eher als vollstindig. Adalram von Perg und Vi-
vilo von Passau habe ich zum Beispiel im Text, nicht
aber im Index gefunden.

Linz Rudolf Zinnhobler

LATEINAMERIKA

B BRUNO SCHLEGELBERGER: Unsere Erde lebt.
Zum Verhiltnis von altandiner Religion und Chri-
stentum in den Hochanden Perus. Mit einem Beitrag
von Peter T. Hansen. Neue Zeitschrift fiir Missions-
wissenschaft, Supplementa 41. Inmensee 1992. (362).
Kart. sfr. 46,~.

Wie ist das Verhiltnis zwischen den alten indiani-
schen Religionen in den Anden und dem Christen-
tum zu charakterisiern? Dieser Fragestellung geht
die vorliegende Arbeit nach, wobei im Zentrum des
Buches der Text von zehn Interviews aus Quico aus
dem Jahr 1988 und zweier weiterer Interviews steht,
die 1989 bzw. 1990 mit einem Heiler bzw. einer Hei-
lerin auflerhalb der Gemeinde durchgefiihrt wurden
(53-233). Quico ist eine Siedlung mit etwa 150-200
Personen in 4070 m Hohe, die nur durch mehrstiin-
dige Fufimarsche Anschlu$ an die nédchsten befahr-
baren Stralen hat, die in die 90 km (Luftlinie) west-
lich gelegene Stadt Cuzco fiihren. In den Interviews
wurden vor allem folgende Themen angesprochen
(vgl. 35-38, 293-295): Inwieweit werden zur Erlan-
gung der Ernte Opfer fiir die Ahnen(geister) oder fiir
die Erdgéttin Pachamama dargebracht? Kénnen Gei-
ster helfen oder schaden? Andere Fragen kreisten um
den rituellen Haarschnitt eines neugeborenen Kin-
des, um das Servinakuy, eine Eheform, die etwa mit
15 Jahren bereits mehrere Jahre vor der kirchlichen
Trauung eingegangen wird, um Riten im Zusam-
menhang mit dem Tod sowie um Krankheiten und
Heilungen. In geringerem Ausmafle kamen auch
Fragen nach Festen zur Sprache, wihrend direkte
Fragen nach mythologischen Themen ausblieben.
Obwohl die Zahl der Interviewten nicht sonderlich

groB ist, konnen sie als représentativ gelten, da es
sich bei ihnen um die ,Spitzen” der Gemeinde von
Quico handelt, genauso ergénzen weitere informelle
Gespréche und Beobachtungen von P. T. Hansen
und Sch. die Aufnahme des Materials (234-268). Dar-
aus laBt sich folgendes Weltbild der Campesinos (=
Indios) von Quico erkennen (297-314): Die religiésen
Erfahrungen der Bewohner von Quico sind primér
von jenen Michten geprigt, die ihren eigenen Le-
bensraum bestimmen. Im Mittelpunkt ihrer From-
migkeit stehen die Verehrung der Pachamama und
der Apus (Urahnen), denen bei alltidglichen Hand-
lungen Coca angeboten oder fiir die vor agrarischen
Unternehmungen spezielle Opfer verbrannt oder
vergraben werden. Diese andinen Elemente sind das
eigentlich Tragende der Agrarreligion. Christliche
Komponenten, die in diesen Rahmen integriert sind,
sind die Verehrung der Jungfrau vom Karmel und
des Taytacha Pascua (Gott/Christus) in der Dorfka-
pelle. Das Verhiltnis der beiden Religionen kann da-
her am besten mit ,,Sowohl-als-auch” charakterisiert
werden, wobei zu den indianischen Riten des Le-
benszyklus die christlichen Sakramente parallel ste-
hen: allerdings spielt die Messe im alltéglichen Leben
kaum eine Rolle.

Fiir die Pastoral formuliert P. T. Hansen, der seit 1983
regelméflig in Quico lebt, abschlieBend einige Per-
spektiven (315-342), wobei als zentrale Beobachtung
und Aufgabe folgendes festzuhalten ist: Fiir die Auf-
gabe der Inkulturation kommt es vor allem darauf
an, die genuinen Elemente der andinen Religiositét
wiederzufinden und pastorale Aktivitidten von ihnen
immer wieder in Frage stellen zu lassen. Genauso ist
zu beachten, daB8 das alltégliche Leben in den Anden
mit allen Schwierigkeiten, sich zu ernéhren oder die
Gesundheit zu erhalten, Raum gibt fiir die Begeg-
nung mit Gott. Eine solche Form der Begegnung
bringt dabei dem Campesino ein Wohlbefinden,
worin auch Pachamama oder die Apus eingebettet
sein konnen. Ziel der Pastoral in einer Gemeinde von
Campesinos ist es daher weder, einheitliche Riten
eines westlichen Christentums einzufiihren, noch
die althergebrachte Religiositit zu ,reinigen”,
sondern die Legitimitdt dieser Frommigkeit inner-
halb des Pluralismus christlicher Kulturen zu ent-
decken.

Das Buch, das im ,Bedenkjahr 500 Jahre Amerika”
erschienen ist, behandelt thematisch einen sehr klei-
nen Ausschnitt der Missions- und Inkulturationsthe-
matik. Das Material, das darin fiir Spezialisten india-
nischer Religionen oder Ethnologen geboten wird,
hat in einer Zeit, in der der Kontakt zur westlichen
Welt auch eine indigene Gemeinschaft wie Quico be-
reits erfaSt hat, bleibenden Wert. Die darin genann-
ten pastoralen Perspektiven iibersteigen aber bei
weitem den lokalen Bezug der Hochanden; denn sie
sind wohl auch fiir andere pastorale Konzepte zu be-
denken und konnen dem Seelsorger Anregung ge-
ben, wo es darum geht, wie ,,westliches” Christen-
tum, wenn es auf einen fremden Kulturkreis trifft,
vermittelt werden soll. Denn ,,fremde” Kulturen sind
ja langst keine Frage der geographischen Entfernung
mehr.

Graz Manfred Hutter



