40

Sauer/Gleichheit aller Religionen?

ERFAHRUNGEN |

HANJO SAUER

— —

Gleichheit aller Religionen?

Reflexionen zur Arbeit der SOS-Kinderdorfer angesichts einer

pluralistischen Welt

Der Autor, Professor fiir Fundamentaltheo- |
logie an der Theologischen Hochschule in
Linz, war jahrelang Mitarbeiter im SOS-
| Kinderdorf International, wo er u.a. fiir den
Aufbau der Hermann Gmeiner Akademie
und der Kinderdérfer in Agypten mit-
verantwortlich war. Einer der padagogi-
schen Grundsitze des Kinderdorfes sieht
vor, daf die religiose Erziehung des Kindes
in der Verantwortung der Kinderdorfmutter
liegt: die Organisation als ganze, obwohl
| aus katholischer Weltanschauung gegriin-
det, schreibt keine Konfessionalisierung vor.
Auf dem Hintergrund der Erfahrungen mit
dem SOS-Kinderdorf denkt der Autor iiber
das Schlagwort der ,Gleichwertigkeit der
Religionen” nach. (Redaktion)

1. Zur Problemstellung

Die Organisation der SOS-Kinderdor-
fer betreut weltweit verlassene und
vernachlédssigte Kinder und Jugend-
liche. Sie vereinigt unter ihrem Dach
Menschen verschiedener Nationen,
Kulturen und Religionen. Die einende
Klammer ist der gemeinsame Wille,
verlassenen und sozial benachteiligten
Kindern und Jugendlichen ein Zu-
hause zu geben, sie in ihrem Heran-
wachsen zu begleiten und ihnen
zusammen mit einer soliden Aus-
bildung eine tragfdhige Basis fiir die
eigene wirtschaftliche, berufliche und
personliche Existenz zu schaffen. Nie-
mals zuvor hat sich ein Sozialwerk in
diesem Mafie vorgenommen, Men-
schen verschiedenster kultureller und
geistiger Herkunft durch eine gemein-
same Zielsetzung zu integrieren. Die

stiirmische Entwicklung der Aufbau-
phase lief iiber praktisch-organisa-
torischen Problemen komplexe Frage-
stellungen nach der Identitit des
Kinderdorfvereins und der Pluralitat
der Kulturen und Religionen in den
Hintergrund treten. Mit der aufleren
Stabilisierung werden diese grundsatz-
lichen Fragen driangend und unaus-
weichlich: Auf welcher Basis kénnen
einander Menschen verschiedener Kul-
turen und Religionen begegnen?

2. Die Erfahrungsbasis

Erfahrungen sind nichts Absolutes und
Unhinterfragbares. Sie sind Uberzeu-
gungen, die in einem perspektivischen
Umgang mit der Wirklichkeit gewach-
sen sind. Einerseits konnen sie sich
aufgrund eines eingeschrankten Ge-
sichtsfeldes und bestimmter Interessen
neuen und moglicherweise widerspre-
chenden Erkenntnissen verschliefien,
andererseits aber auch die integrative
Kraft und sensible Neugier entwickeln,
Neuem gegenuber offen und empfang-
lich zu sein. Denn das Neue ist ambiva-
lent und kann ebenso als Faszination

wie als Bedrohung erlebt werden. Es

hat den Anschein, daff sich keine
Gesellschaft in so hohem Mafie neuen
Erfahrungen gegeniiber offen zeigt wie
die unsere, abendldndisch-westlich ge-
pragte. Dynamik, Flexibilitat und der
Verzicht auf dogmatisch festgelegte
Grundwahrheiten scheinen geradezu
die Eigenart dieser Gesellschaft auszu-



Sauer / Gleichheit aller Religionen?

41

———

machen.! Doch der Anschein triigt:
diese Gesellschaft sucht die strukturel-
len Bedingungen ihrer Existenz (den
wissenschaftlich-technischen Umgang
mit der Welt und deren Ausbeutung) in
dem Mafle als unabdingbar zu erwei-
sen, in dem die inneren Widerspriiche
offensichtlich werden. Es 146t sich gera-
dezu eine Angst vor dem wirklich
Neuen, dem qualitativ ganz anderen,
konstatieren, wie am Umgang dieser
Gesellschaft mit Sterben und Tod deut-
lich gemacht werden kann.? Den Er-
fahrungen liegt immer eine Theorie
zugrunde, nicht in reflexer Deutlich-
keit, sondern meist als implizite (und
deswegen grundsitzlich explizierbare)
Organisationsform der Erkenntnis und
des Interesses. Wer diese Einsicht be-
streitet, erliegt einem naiven Theorie-
Praxis-Verstindnis und riskiert, in
seiner Praxis blind zu werden und in
seiner Theorie den Boden unter den
Fiifsen zu verlieren.?

3. Die Zielsetzung Hermann Gmeiners

Einer neuen Praxis geht in aller Regel
keine explizite Theorie voraus, sondern
eine kreative Intuition. Anschaulich
1483t sich dies am Aufbau der SOS-Kin-
derdorf-Organisation Hermann Gmei-
ners von den Anfangen in Imst in Tirol
bis zum grofiten privaten Sozialwerk
mit 1147 Projekten in 122 Landern der
Erde zeigen.*

e SaES

Hermann Gmeiner (1919-1986) stamm-
te aus dem Vorarlberger Dorf Alber-
schwende, verlor frith seine Eltern,
nahm sich 1949 wihrend seines Medi-
zinstudiums in Innsbruck verlassener
Kriegswaisen an und begann, nachdem
Studium wund Sozialarbeit auf die
Dauer nicht vereinbar waren, nach
Wegen einer institutionalisierten, fami-
liennahen Fremderziehung zu suchen.
Die Unterbringung von Kindern bei
Pflegeeltern erwies sich als hochst
unbefriedigend, da ein haufiger Wech-
sel der Pflegeverhiltnisse eintrat. Fiir
viele Kinder blieb damit nur noch die
Unterbringung im Heim. Gmeiner
suchte nach einer Alternative und fand
sie in seinem Kinderdorf. Er entschied
sich nicht fiir Pflegeeltern, sondern fiir
eine Priméarbezugsperson, die Kinder-
dorfmutter. Madchen und Buben ver-
schiedenen Alters sollten in einer fami-
liendhnlichen Gemeinschaft miteinan-
der heranwachsen und ihren eigenen
abgegrenzten Lebensraum haben, das
Kinderdorfhaus. Mehrere Hauser zu-
sammen, unterstiitzt durch eigene Ein-
richtungen wie Kindergarten, Spiel-
und Freizeitraume, zentrale Verwal-
tung, bildeten in einem geschiitzten
Rahmen das Kinderdorf, das von
Gmeiner bewufit in eine dorfliche oder
kleinstadtische Gemeinde integriert
wurde.’

Von Anfang an lag Hermann Gmeiner
die religiose Erziehung der Kinder be-

' Vgl. dazu Karl Popper, Die offene Gesellschaft und ihre Feinde. Tiibingen ¢1980.
2 Vgl. dazu Hanjo Sauer, Todesbewufitsein als Lebenskunst im Denken Karl Rahners - in: Geist und

Leben (1993) Nr. 5, 329-343.

3 Zum Begriff der Erfahrung als Prinzip der Theologie vgl. Hanjo Sauer, Erfahrung und Glaube.
griff g P gie vgl. Hanj g

Frankfurt a. M. u.a. 1993, 584—-607.

Vgl. SOS-Kinderdorf International, Verzeichnis aller SOS-Einrichtungen. Innsbruck 1993 (Stand
vom Mai 1993). Im einzelnen gliedern sich die Projekte in 316 Kinderdérfer, 150 Kindergérten,
303 Jugendzentren, 111 Schulen, 94 Ausbildungszentren, 106 Sozialstationen, 60 medizinische
Zentren und 7 Nothilfeprogramme.

Allgemeine Literatur zum SOS-Kinderdorf: Hermann Gmeiner, Die SOS-Kinderdorfer. Moderne
Erziehungsstitten fiir verlassene Kinder. Innsbruck 21976; Erwin Hegel, Vom Rettungshaus zum
Kinderdorf, Miinchen — Basel 1968; Engelbert Kerkhoff, Kinderdorf Pestalozzi in Trogen und SOS-
Kinderdorf Sauerland, ein Vergleich moderner Erziehungsstatten. Innsbruck 1972; Volker Then, Die
SOS-Kinderdoérfer in Deutschland. Miinchen 1985.



42

Sauer/ Gleichheit aller Religionen?

—— — T — T — — —

sonders am Herzen. Nicht nur, daf er
selbst glaubiger Katholik und in der
kirchlichen Jugendarbeit engagiert war
und dafs er an die Griindung einer
eigenen Organisation erst dachte, nach-
dem der Caritasdirektor der Didzese
Innsbruck ihn mit seinen Pldnen kur-
zerthand vor die Tiir gesetzt hatte.
Gmeiner war fest davon uberzeugt,
dafl sein Sozialwerk ohne religiGse
Grundlage keinen Bestand haben
werde. Die meisten Frauen, die er als
Kinderdorfmiitter gewann, kamen aus
einem bauerlich-landlichen Miliey,
waren religios gepragt, nicht wenige
hatten mit dem Gedanken gespielt,
einem Orden beizutreten (wie Gmeiner
selbst daran dachte, Priester zu wer-
den) und fiihlten sich durch die offene
Form des Kinderdorfes, die klar defi-
nierte Aufgabe und die relative Auto-
nomie ihres Berufs angesprochen.® Zeit
seines Lebens lieffS Gmeiner der
Gedanke nicht los, einen eigenen siku-
laren Orden zu griinden — nicht auf der
Basis eines religiosen Geliibdes, son-
dern eines gegenseitigen Versprechens
und der Selbstverpflichtung auf die
gemeinsame Aufgabe. Der zdlibatare
Charakter der Ordensgemeinschaft
war fiir ihn, bedingt durch den aufSer-
ordentlichen Einsatz, wie er ihn sich
selbst abverlangte, selbstverstiandliche
Vorgabe. Er konnte sich an der Vision
begeistern, Frauen und Manner ver-
schiedener Sprachen, Kulturen, Rassen
und Religionen durch die Bindung an
die gemeinsame soziale Aufgabe zu

ETar—

einer ordensdhnlichen Gemeinschaft
zu integrieren. Gmeiner zdhlte es in sei-
nen letzten Jahren zu den grofien
Versaumnissen seines Lebens, dafd es
ihm nicht gelungen war, diese Vision
zu verwirklichen. Bei der Griindung
seines Werkes standen fiir ihn die
Initialen ,,SOS” nicht fiir den interna-
tionalen Hilferuf ,,save our souls”, son-
dern fiir die konzise Angabe des eige-
nen Selbstverstandnisses als , Societas
socialis”.

Gmeiners urspriingliche Zielsetzung
war auf den Bau eines Kinderdorfes in
Tirol beschrankt. Zug um Zug weitete
sich diese Vorgabe aus. Kinderdorfer
entstanden in anderen §sterreichischen
Bundeslindern (als zweites SOS-Kin-
derdorf Altmiinster am Traunsee in
Oberosterreich), schliefllich in Deutsch-
land, Frankreich und Italien. Gmeiners
Koreareise im Jahr 1963 markiert eine
neue Ausweitung in den internationa-
len, multikulturellen und -religiésen
Bereich. Welches Wagnis und welche
Chance in diesem Engagement lag,
wurde auf tragische Weise deutlich, als
der Viethamkrieg 1973 zwei hoffnungs-
volle Neugrindungen in Saigon und
Dalat zugrunderichtete, die Gemein-
schaften jedoch, die gewachsen waren,
sich gerade in der Zeit aufSerster
Bedrangung als tragfahig erwiesen und
auch nach der Aufl6sung der Kinder-
dorfer durch die totalitire Regierung
teilweise weiterbestanden.’

Die Griindung der SOS-Kinderdorfer
geschah in aller Regel durch eine

° Eine Studie iiber die Motivationen der SOS-Kinderdorfmiitter in Osterreich legte Ingeborg Pillat

(verh. Verwei
Wien 1964.
SOS-Kinderdorfvereins, Renatastraﬁe 77,
Miinchen 1991.

7 Die Entwicklung der SOS-Kinderdorf-Org

en) vor: Kinderdorfmutter - eine neue Form des Berufserziehers. Diss., masch. geschr.
r das Berufsprofil der Kinderdorfmutter unterrichtet eine Broschiire des deutschen
D-80639 Miinchen: Beruf SOS-Kinderdorf-Mutter.

anisation schildert Hansheinz Reinprecht, Generalsekretar

von SOS-Kinderdorf-International a.D., in einer Reihe von Biichern: Das Hermann-Gmeiner-Buch.
Graz 1974; Verdammt zum Leben. Wien 1976; Hermann Gmeiner: Der Vater der SOS-Kinderdorfer.
Wien 1979; Abenteuer Nachstenliebe. Wien 1984; Das war Hermann Gmeiner. Wien 1986. Rein-

gerecht legt
kundarliteratur und kritischen Apparat.

seine Biicher bewuflt als Werbung fiir die SOS-Kinderdorfidee an und verzichtet auf



Sauer/Gleichheit aller Religionen?

43

Initiative von aufien. Die Motivation
der Mitarbeiterinnen und Mitarbeiter
muf$ niichtern und pragmatisch gese-
hen werden: es geht um eine solide
Verdienstmoglichkeit, einen sicheren
Arbeitsplatz, nicht selten um einen
sozialen Aufstieg, um gute Arbeits-
bedingungen. Dennoch tragen diese
Motivationen auf Dauer nicht, wenn
nicht Erfahrungen hinzukommen, die
iber die 6konomische Basis hinausrei-
chen: Solidaritdt unter den Mitarbei-
terinnen und Mitarbeitern, die Er-
fahrung einer tragenden Gemeinschaft,
die weltweite Dimensionen hat, die
Einsicht, da8 Sozial- und Erziehungs-
arbeit Okonomisch allein nicht zu
begriinden ist. Die Arbeit im SOS-
Kinderdorf ware nicht denkbar ohne
intensiven personlichen Einsatz, der
weder finanziell ausgleichbar, noch ar-
beitsrechtlich einzuklagen ist. Gmeiner
brachte dieses Engagement auf die
Formel ,mehr zu tun, als man tun
muf3”. Er sprach damit eine religidse,
nidmlich umgreifende Dimension an
und war davon tiberzeugt, dafs existen-
tielle Fragen diesen Horizont brauchen.
Warum und wofiir investiere ich meine
Kraft, meine Zeit, mein Leben? Wel-
chen Sinn hat es, Kinder und Jugend-
liche mit einem so hohen Einsatz zu
begleiten, wenn sie sich doch in eine
Richtung des Verhaltens und der Uber-
zeugungen entwickeln, die nicht im-
mer den eigenen Vorstellungen ent-

spricht? Was bleibt iibrig von meinem
Einsatz, der Investition der eigenen
Person, die letztlich doch niemand
dankt, weil keiner um die letzte Kraft
dieses Einsatzes weif$? Auf wieviele
Moglichkeiten der Entfaltung muf8 ich
unwiderruflich verzichten?

4. Die Religionen angesichts der
Herausforderung der modernen Welt

Als Hermann Gmeiner nach dem
Zweiten Weltkrieg sein erstes SOS-
Kinderdorf in Tirol griindete, war die
Pluralitat der Religionen in einer multi-
kulturellen Welt kein Thema. Eine erste
Auseinandersetzung mit dem konfes-
sionellen Pluralismus geschah mit der
Griindung eines evangelisch gepragten
deutschen SOS-Kinderdorfes.? Die wei-
tere Entwicklung einer weltweiten
Sakularisierung ist gepréagt von solcher
Rasanz, daff sich der urspriinglich
umgreifende geistige Horizont des
Katholizismus nur mehr als marginale
Erscheinung in der modernen Welt
wiederfinden liefl. Radikaler noch: die
Christen stellen weltweit eine Minder-
heit dar, und die Religionen insgesamt
verlieren ihre sozial-integrative Funk-
tion.® Gesellschaftstheoretiker betrach-
ten das Phanomen der Religion entwe-
der als zu uiberwindenden Restbestand
einer vorrationalen Kultur (so Jirgen
Habermas), oder sie siedeln die reli-

8 Zur Zeit der Griindung des zweiten deutschen SOS-Kinderdorfs ,,Schwarzwald” in Sulzburg im
Jahr 1957 erschien eine konfessionelle Trennung der Kinderdorfer eine sachlich angemessene
Losung; spater wurden in ein Dorf verschiedene Konfessionen und Religionen integriert, jedoch

so, d
tragfiahig erwiesen.

eine Kinderdorffamilie dem gleichen Bekenntnis angehort. Diese Entscheidung hat sich als

°  Auch die neuen, fundamentalistisch geprédgten Reaktivierungsversuche, insbesondere in den ara-
bischen Lindern, tragen restaurativen Charakter und leisten keine Verséhnung von Moderne und

religioser Tradition.

0 Vgl. Jiirgen Habermas, Theorie des kommunikativen Handelns, Bd. 2. Frankfurt a.M. 1981. Nach

Habermas gehen ,,die sozialintegrativen und expressiven Funktionen, die zundchst von der ritu-
ellen Praxis erfiillt werden, auf das kommunikative Handeln tiiber, wobei die Autoritat des

Heiligen sukzessive durch die Autoritét eines jeweils fiir be

griindet gehaltenen Konsenses ersetzt

wird.” A.a.O. 118. Dazu auch: Anne Fortin-Melkevik, Die Unvereinbarkeit von Moderne und
Religion bei zeitgenossischen Denkern - in: Concilium 28 (1992) Nr. 6, 491-497.



44

Sauer/Gleichheit aller Religionen?

e — =

giose Erfahrung radikal in der Sphare
des Individuellen an, so dafs jede
sozial-integrative Funktion von vorn-
herein ausféllt (so Marcel Gauchet®).
Der Begriff der Religion selbst ist so
schillernd und vielschichtig wie ihre
Auspragung.’

Wo die Wirklichkeit nicht supranatura-
listisch halbiert, sondern radikal als
eine gesehen wird, die der Ort unseres
Lebens ist, dort 1463t sich Whiteheads
Bestimmung der Religion als ,Welt-
Loyalitdt” nachvollziehen.®? Die Reli-
gion schafft eine innere Verbindung
zum Heil als der urspriinglichen und
integren Ganzheit der Person. Durch
ihren Bezug zur Transzendenz setzt sie
das Individuum frei, macht es solitar
und autonom und stiftet eine Be-
ziehung zur Universalitdt.* Dem reli-
giosen Empfinden geht es um eine
Unmittelbarkeit zu Gott, der gegen-
tiber alle Vermittlungen einen abgelei-
teten und sekunddren Charakter tra-

gen.® Die Kirchenkritik der Refor-
mation hat sich an dem tiefen Mifs-
trauen entziindet, eine irdische Instanz
kénnte sich in blasphemischer Weise an
die Stelle Gottes setzen.'® Die Ekklesio-
logie der Neuzeit wie die pluralistische
Theologie der Religionen muf sich mit
der religionskritischen Anfrage ausein-
andersetzen, inwieweit Kirchen und
Religionsgemeinschaften der Religion
selbst, namlich der Erfahrung Gottes
inmitten der Welt, Raum geben und
diese ermoglichen. Diese kritische
Anfrage ist vielschichtig; sie umfaf$t die
Konzentration auf das religios Ur-
spriingliche ebenso, wie illusionére
Erwartungen nach Sinnproduktion in
der modernen Gesellschaft.” Das Pro-
blem des Menschen der Moderne ist
nicht der Ausfall der Religion schlecht-
hin, sondern die Frage ihrer institutio-
nellen und gesellschaftlichen Vermitt-
lung. Wo hat die Religion in unserer
Gesellschaft ihren authentischen Ort?

n Vgl. Marcel Gauchet, Le désenchantement du monde. Paris 1985, 292: , Die subjektive Erfahrung, auf

12

13

14

15

16

17

die in der Tat die bestehenden religiésen Systeme verweisen, kann gewissermafien problemlos fiir
sich allein und unbelastet von jeglichem Inhalt funktionieren. Sie hat es iiberhaupt nicht nétig, sich
auf fest umrissene Bilder und Vorstellungen zu projizieren, die in Glaubenslehren niedergelegt
sind und von einer Gesellschaft angenommen werden, um dadurch erlebbar zu werden.” (Uber-
setzt von Astrid Dehé, vgl. A. Fortin-Melkevik a.a.O.).

Hans Kiings Definition von Religion spiegelt die Verlegenheit wieder, der multireligiésen Wirklich-
keit gerecht zu werden: ,Religion ist die in einer Tradition und Gemeinschaft sich vollziehende,
lebendige sozial-individuale Realisierung (in Lehre, Ethos und meist auch Ritus) einer Beziehung
zu etwas den Menschen und seine Welt Ubersteigendem oder Umgreifendem: zu einer wie immer
zu verstehenden allerletzten wahren Wirklichkeit (Gott, das Absolute, Nirvana, Shiinyata, Tao).”
Ders., Der Streit um den Religionsbegriff — in: Concilium 22 (1986) Nr. 1, 3f.

Alfred N. Whitehead, Wie entsteht Religion? Frankfurt a. M. 1990, 48. Whitehead hat den Vorzug, die
Entwicklungslogik der Hochreligionen metaphysisch zu begreifen. So stellen sich fiir ihn die
Dogmen als Ansétze dar, urspriingliche religiose Erfahrung begrifflich zu fassen und umgekehrt
religiose Erfahrung moglich zu machen.

»Die grofien rationalen Religionen verdanken sich dem Auftauchen eines religiésen Bewuf$tseins,
das, im Unterschied zu stammes- oder gar gesellschaftsbezogenem, universell ist. Weil es univer-
sell ist, fithrt es die Note des Solitdrseins ein. Religion ist das, was das Individuum aus seinem
Solitarsein macht.” A.a.O. 39. ,Religion ist...Solitdrsein; und wer niemals solitar ist, der ist niemals
religios.” A.a.O. 15f.

Klassisch kommt dieses Bewufltsein in der scholastischen Unterscheidung zwischen ,res” und
,Sacramentum” zum Ausdruck: das Sakrament ,bezeichnet” das Handeln Gottes am Menschen,
ist aber ganz klar von diesem selbst zu unterscheiden.

Fjodor M. Dostojewski bringt diese Gefahr unvergleichlich in seiner Erzahlung vom , Grofin-
quisitor” zum Ausdruck.

Auf den quasi-religiésen Charakter und die Absolutheit der Forderung an partnerschaftliche Liebe
macht die soziologische Studie von Ulrich Beck und Elisabeth Beck-Gernsheim aufmerksam: Das ganz
normale Chaos der Liebe. Frankfurt a. M. 1990.



Sauer/Gleichheit aller Religionen?

45

5. Modellfall: Dialog der Religionen
und Kulturen

Die moderne Welt ist in der Plurali-
tit ihrer Werte und Traditionen, der
Kulturen und Religionen, der quasi-
religiosen Sinnproduzenten und der
Meinungsspektren  uniibersichtlich
und un-heimlich geworden. Hermann
Gmeiners padagogische Intention lief
immer darauf hinaus, Kindern und
Jugendlichen, wie erwachsenen Mit-
arbeiterinnen und Mitarbeitern, eine
Beheimatung auch im geistigen, kultu-
rellen und religiosen Sinn zu ermogli-
chen. Die Bewahrung und Pflege
gewachsener Traditionen als den Orten
der eigenen Identitit wurde zu einer
unabdingbaren Voraussetzung fiir die
Begegnung und den Dialog zwischen
den Kulturen und Religionen.

Mit diesen Vorstellungen stiefs Gmei-
ner nicht nur in der Offentlichkeit, son-
dern auch bei seinen Mitarbeiterinnen
und Mitarbeitern an Grenzen. Beim
Aufbau des SOS-Kinderdorfes in Kairo
konnte ich erfahren, welche miithsamen
Prozesse erforderlich waren, um einen
nur halbwegs tragfahigen Konsens in
Grundsatzfragen herzustellen. Dies
betraf das Selbstverstandnis des Kin-
derdorfs als Sozialwerk, seinen Ort in
der Gesellschaft und v.a. Fiihrungs-
und Erziehungsgrundsatze. Bekannt-
lich steckt der Teufel im Detail, doch
nicht nur er, sondern ebenso die Reali-
sierung so weit gesteckter Ziele wie
eines Dialogs der Religionen und
Kulturen.

Was Gmeiner als Intuition vorschweb-
te, hat sich das Zweite Vatikanische
Konzil fiir die katholische Kirche in
revolutiondrer Weise zu eigen gemacht:

T

der Forderung nach Begegnung und
Dialog der Kulturen und Religionen
Rechnung zu tragen. Zum Begriff des
Dialogs gehort es, im Prozefs der Aus-
einandersetzung besser und tiefer zu
sich selbst zu finden und sich in der
Kommunikation gegenseitig zu for-
dern. Im Zentrum der Theologie des
Zweiten Vatikanischen Konzils steht
die Berufung des Menschen durch
Gott, der in seinem Heilswillen viele,
fiir den Menschen oft unnachvollzieh-
bare Wege geht.” Auf dieser Basis kann
erstmalig und unbefangen das Positive
und Heilshafte der Weltreligionen, ja
sogar atheistischer Grundpositionen,

insoweit sich diese fiir menschliche

Werte einsetzen, gewiirdigt werden.
Gerade diese Werte wie die Wiirde der
menschlichen Person, die menschliche
Gemeinschaft, Solidaritat und Briider-
lichkeit, Toleranz und Gewissensfrei-
heit, der kulturelle Fortschritt, die For-
derung des Friedens und der Aufbau
der Volkergemeinschaft u.a.m.” wie
sie sich in einer langen Geschichte ent-
wickelt haben, lassen sich als Basis der
Gemeinsamkeit verstehen.

Die Aufgabe eines Wahrheitsanspru-
ches der Religionen kdame der Bankrott-

~erklarung gleich in Hinblick auf das

Ziel, die tiberlieferten Werte und Tradi-
tionen, Einsichten und kollektiven Er-
fahrungen als Beitrag zur Losung der
gesellschaftlichen Lebens- und Uberle-
bensfragen in die gegenwartige Situa-
tion hineinzuvermitteln. Mit der Auf-
rechterhaltung eines Wahrheitsanspru-
ches ist keineswegs von vornherein die
Legitimitdt eines alternativen Wahr-
heitsanspruches negiert. Weithin be-
darf es erst eines mithsamen Dialogs,
um iiberhaupt nachvollziehen zu kon-
nen, welche Lebenserfahrung mit wel-

B Vgl. AG7.

¥ Ausfiihrlich werden diese Gedanken in der Pastoralkonstitution entfaltet.



46

Sauer/Gleichheit aller Religionen?

e ——e

chem begrifflichen Instrumentar fafSbar
gemacht wird — und es ist auch noch
nicht zu entscheiden, daf ein Wahr-
heitsanspruch notwendig den anderen
ausschlief3t.® Auch hier hat das Zweite
Vatikanische Konzil den heuristisch
zielfiihrenden Weg gewiesen, zuerst
Gemeinsamkeiten zu erschlieflfen, um
von dieser Basis her das Unterschied-
liche kritisch zu sichten und aufzuar-
beiten.

S — e —————

Wir stehen in der Anfangsphase einer
intensiven Begegnung und Ausein-
andersetzung der Religionen und ver-
fiigen iiber keine tibergreifende Theo-
rie der Wahrheit der Religionen. Pro-
filierte Einzelgestalten machen deut-
lich, welche kreativen Lebensentwiirfe
durch die Begegnung mit anderen
Kulturen und Religionen moglich wer-
den? Hermann Gmeiner hat mit sei-
nem Werk Wege dazu gewiesen.

®  Einen immer noch giiltigen, modellhaften Weg, wie mit kontroversen Positionen verfahren werden

kann, haben die Autoren Heinrich Fries und Karl Rahner gewiesen: Einigung

der Kirchen - reale

Moglichkeit. Freiburg u.a. 1983. Analoge Modelle sind fiir die Zusammenarbeit der Religionen zu

entwicklen.

2 Exemplarisch kann auf die Begegnung von Charles de Foucauld (1858-1916) mit dem Islam hinge-

wiesen werden, ebenso wie a

die spirituell ungemein fruchtbare Begegnung des amerikanischen

Trappisten Thomas Merton (1915-1968) mit dem Buddhismus.



